
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 15 (1942-1943)

Heft: 9

Artikel: Rabindranath Tagore

Autor: Sen, R.N.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


als Erbe eine freie und unabhängige Schweiz

zu hinterlassen. Das ist das schönste Erbe, das ihr
euch denken und wünschen könnt. Nicht Geld
und Gut kann euer Glück begründen, sondern ein
freies Land, das euch gehört und euch erlaubt,
darin im Geiste der Menschlichkeit, der Gerechtigkeit

und der Wahrheit zu leben und zu wirken.
Der Jugend gehört die Zukunft. Die Zukunft,

nicht die Gegenwart. Für die Gegenwart trägt ihr
die Verantwortung noch nicht. Diese wird heute
von euren Vätern getragen. Ihr habt noch Zeit.
Die Zukunft ist allerdings noch ungewiß. Das darf
euch nicht bedrücken. Das kann euch nicht
bedrücken, wenn in euch das Feuer der Liebe zur
Heimat und der Glaube an eine höhere Gerechtigkeit

brennt. Dann wird das von unsern Vätern
gestern begonnene und von euren Vätern heute zu
erhaltende Werk von euch morgen fortgesetzt und
zum Segen von Volk und Heimat vollendet. Ich
meine

den Aufbau einer wahrhaft schweizerischen
VOlkswirtschaft.

Die Arbeit am Aufbau der echten Volksgemeinschaft

ist selbstlose Arbeit, ist Dienst am Volke.
Das ist das schönste Ziel eures Strebens. Darum
arbeitet heute an euch selbst, damit ihr morgen die
Verantwortung für andere, für die schweizerische
Volksgemeinschaft übernehmen könnt. Bereitet
euch vor für diesen Kampf des Lebens. Er erfordert
euren, ganzen Einsatz, den Einsatz eurer körperlichen,

geistigen und seelischen Kräfte.

Ein gesunder, starker Körper bildet die erste
Voraussetzung für die ungehemmte Entwicklung
von Geist und Seele im jungen Menschen. Mit
großer Freude habe ich festgestellt, daß sich in
Basel die Zahl der Jünglinge, die sich am
militärischen Vorunterricht beteiligten, innert Jahresfrist

beinahe verdoppelt hat. Der Gewinn aus
zielbewußter turnerisch-körperlicher Betätigung liegt
nicht nur in der körperlichen Ertüchtigung und der
Hebung der Gesundheit, sondern vor allem in der

Stärkung der geistigen und seelischen Kräfte im
Körper. Die Schwäche des Körpers kann nur durch
die Stärke des Geistes und der Seele überwunden
werden. Willensstärke und Selbstbeherrschung
sind notwendige Voraussetzungen für turnerisch-
sportliche Leistungen. Ohne Disziplin und
Kameradschaftsgeist innerhalb von Wettkampfgruppen
steht kein Erfolg in Aussicht.

Nützet eure Zeit, vor allem, um eure geistigen
Kräfte zu entwickeln; denn es wird jene Zeit
kommen, in der der Wert eines Volkes nicht mehr
an der Zahl der Flugzeuge, Kanonen und Panzerwagen,

sondern an den geistigen Werten der
Menschen gemessen wird.

Wenn die Schweiz mitten in einer Welt des
Hasses die Achtung aller Völker genießt, so ist
diese Tatsache nicht zuletzt darauf zurückzuführen,
daß Volk und Regierung

die Grundsätze der Menschlichkeit, von Treu
un'd Glauben, von Wahrheit und Gerechtigkeit

hochhalten und von eingegangenen Verpflichtungen
nicht abweichen. Es sind die seelischen Kräfte,
die im religiösen Gewissen des Schweizervolkes
verankert liegen, die all unserem Tun und Lassen
die Richtung geben. Charakterfestigkeit und Seelengröße

im einzelnen Menschen bilden die wichtigste
Voraussetzung für das friedliche und glückliche
Zusammenleben der Menschen in der Familie, im
Staat und in der Völkergemeinschaft. Nur eine
charakterfeste Jugend ist in der Lage, eine Welt
des Friedens aufzubauen.

Rüstet euch, liebe junge Leute! Eine große und
schöne Aufgabe steht euch bevor. Wir vertrauen
und bauen auf euch!"

Nach Schluß der Veranstaltung defilierte das

Divisionsspiel vor Bundesrat Kobelt und der Basler

Regierung vor dem Rathaus. Die Basier
Schuljugend (über zehntausend Knaben und Mädchen)
und eine gewaltige Menschenmenge wohnten der
Feier auf dem Münsterplatz bei und bildeten Spalier

in den beflaggten Straßen der Stadt.

Rabindranath Tagore
(1861—1941)

Leben und Schule eines Inders

Von R. N. Sen, Kalkutta
Seine Familie und seine Entwicklung

Rabindranath Tagore stammt aus einer der ältesten

lind kultiviertesten Familien Bengalens, die
während Generationen die Würde des großen
„Zaminders" oder Barons von Bengalen inne hatte.
Der väterliche Sitz in Kalkutta, in dem er geboren

wurde und in dem er sein Leben verbrachte, ist
mehr als ein Jahrhundert alt und liegt an der
Dwarkanath-Tagore-Straßc im Herzen des alten
Kalkutta. Obwohl die rasch wachsende Stadt den

schloßartigen Wohnsitz einengte, hat er doch nichts

von seinem typisch indischen Reiz und Charakter
verloren. Landsleutc und Freunde wurden stets
beeindruckt von seiner Atmosphäre des Friedens
und der Harmonie

198



In Indien wohnen häufig, einem traditionellen
Lebensstil gemäß, mehrere, oft über ein Dutzend
Familien zusammen in einer Siedlung von mehreren
Häusern und leben, wie dies vor allem im Tagore-
sehen Haus der Fall war, ein Vorbild der Liebe
und Anhänglichkeit, der Harmonie in Gedanken
und Tat. Solehe vereinigten Familien gibt es heute
noch zu Tausenden und Zehntausenden in Indien,
trotz wachsender Armut, ökonomischer Krise und
all der zermürbenden und demoralisierenden Wellen

westlicher Gedanken und kolonial-imperialistischer

Einflüsse, die leider langsam in das Land
eindringen und sein eigenständiges Leben
unterhöhlen.

Menschen, welche es vorziehen, isoliert in einer
Miethauswohnung zu leben, indem sie ihre Eltern,
Brüder, Schwestern und sonstigen Angehörigen
verlassen, können sich nie vorstellen, welch ein Segen
es ist, in solcher Art in einer großen Familie zu
sein, wo alle für einen und einer für alle einstehen,
wo Lust und Leid geteilt werden. Aber solch ein
Leben in einer großen Gemeinschaft hat eine
besondere Erziehung und eine von der europäischen
verschiedene Lebensphilosophie zur Voraussetzung,
wie sie beide in Indien schon seit Jahrtausenden

gepflegt und geübt werden. Es existiert ein Sprichwort:

„Barmherzigkeit beginnt daheim". Das ist
in Indien tatsächlich der Fall. Wer in seinem

Privatleben nicht weiß, wie in Frieden, Liebe und

Harmonie zu leben mit seinen Lieben, der kann
nicht erwarten, daß solch eine Harmonie auf einem

größeren Felde je möglich sein werde. Es kann

ja eingewendet werden, daß Ruhe und Ordnung
auch durch Gesetze, durch Militär- oder Polizeimacht

gesichert werden können. Aber wie lange
kann die Ruhe so gewahrt bleiben, und wie weit
ist solche Ordnung menschenwürdig? Macht und

Zwang ist das Gesetz des Brutalen, aber Liebe und
Opfer ist das Gesetz des Menschen. Liebe ist
stärker als Tod, und Opfer ist vornehmer als
Rache.

Von dieser philosophischen Haltung seines Volkes

und von der höchsten moralischen Kultur seiner
Familie fand sich Rabindranath seit seiner frühesten

Kindheit umgeben. Musik und Literatur
gehörten zu seiner seelischen Umgebung. Sein Vater
Devendranath Tagore war ein bedeutender Philosoph,

und schon in früheren Generationen waren
große Männer aus dem Schöße der Familie
hervorgegangen.

Die Künstler und Musiker Gaganenda und Aba-
nindranath Tagore gehörten zu Rabindranaths
täglichem Kreis. Sein Bruder Dwijendranath war ein
bekannter Philosoph. Es wird erzählt, daß Tiere
in instinktiver Art gute und harmlose Personen

von schlechten und bösen unterscheiden können.

Wir sahen das im Falle von Dwijendranath. Eich-
hörnchen kamen in Scharen herbei und sprangen

auf seine Knie, und Vögel sangen und zwitscherten
auf seinen Händen und Schultern.

Rabindranath wuchs ohne Schulerziehung und
Universitätsbildung auf. Dies beweist von neuem,
daß eine lange Reihe von Titeln niemals die wahre
Kultur eines Mannes beweist und daß Universitäten

keine Genies erziehen können. Das Geniale
ist dem Menschen eingeboren. .Aber hätte — so
muß man fragen — Rabindranath an einer Universität

das bekommen, was ihm in diesem
einzigartiger Familienkreis an Literatur, Musik, Kunst
und Philosophie zufloß? Diese aus höchst gebildeten
Menschen zusammengesetzte Familie war für ihn
die beste Universität, die man sich denken kann.

Schon als Knabe zeigte Rabindranath eine große
Liebe zur Natur. Tagelang konnte er im Garten
sitzen und über die Vorgänge und das Wesen der
Natur schreiben. Schon in seinem 14. Lebensjahr
begann er Artikel und Gedichte in verschiedenen
Zeitungen und. Zeitschriften zu veröffentlichen, so
daß er als 19-Jähriger bereits bekannt war.
Damals schrieb er seine erste Novelle, und dramatische

Werke aus seinem 20. Jahre werden in
Kalkutta jetzt noch aufgeführt. Vom 20. bis etwa
zum 35 Jahr dichtete er seine schönsten Liebeslieder.

Dann aber begann seine Kunst tiefer zu
greifen in die Gebiete der Religion und Philosophie.
Alle Regungen und alles Streben des Menschenlebens

finden in seinen Hymnen ihren Ausdruck.
Die philosophischen Ideen seiner Schriften sind
bei näherem Zusehen vielleicht nicht alle seine

Schöpfung. Einige davon stammen aus den
altindischen philosophischen Weisheiten, die in Sanskrit

niedergeschrieben sind, andere aus den Lehren

von Nanak und Kabir. Aber deren Ueber-

tragung in eine neuere Sprache ist allein schon
eine Kulturtat. Die lyrischen Gedichte in
bengalischer Sprache sind so voll subtilen Rhythmus',
unübersetzbarer, zarter Anmut und metrischer
Erfindung, daß sie eine ganz neuartige Welt von
Schönheit darstellen. Wer sich in diese Welt
einlebt, wird in seinem ganzen besseren Menschentum

veredelt. Eine einzige Linie eines solchen
Gedichtes auf sich wirken zu lassen, heißt die Mühsal

der Welt vergessen. Aber ebenso groß ist
Rabindranath als Musiker; seine Gesänge sind so

kräftig und voll von Lebenswahrheit, daß sie von
reich und arm gesungen werden, soweit man seine

bengalische Sprache spricht. Kinder und Alte singen

und summen sie in Freude und Leid,
Vergnügen und Sorge.

Bemerkenswert ist es, wie Tagore, der niemals
irdische Not kannte, mit den Armen und Bedürftigen

fühlte, denen er innerlich näher war als
den Reichen und Satten. Der Funken göttlicher
Liebe lebte in ihm.

Je mehr seine Entwicklung ins Philosophische
einmündete, desto mehr gab er sich der Medita-

199



tion hin. Jeden Morgen um 3 Uhr pflegte er dies
zu beginnen, und er saß dann während zwei Stunden

vollständig unbewegt da, in die Betrachtung
göttlichen Wesens versunken. Sein Vater saß
manchmal sogar ganze Tage in solcher Kontemplation.

Einst während einer Reise per Schiff hatten

die Ruderer während acht Stunden zu warten,
weil er, angeregt durch die Schönheit der
Landschaft, so lange in der Meditation verharrte.

Der gesamten indischen Kulturtradition, in der
ja von jeher Kunst und Religion eine Einheit
bildeten, gab Tagore einen neuen Impuls, eine neue
Form und ein neues Leben, die nicht nur in
Indien, sondern auch weit über seine Grenzen hinaus

ihre Wirkung zeitigten.

Tagore als Mensch
Ein englischer Schriftsteller sagt von Tagore,

daß dieser Musik zu seinen Dichtungen komponiere,

und man verstehe bei deren Anhören
sofort, daß er so reich und spontan, so kühn in
seinen Leidenschaften und so voller Ueberraschun-

gen sei, weil er nie etwas schaffe, das fremdartig

und unnatürlich wirke und einer besonderen

Rechtfertigung bedürfe. Ein ganzes Volk, eine

ganze Kultur, ja die ganze Welt, die so rätselvoll

sei, hätte Tagore in sich aufgenommen, und
wenn wir seine Werke in uns aufnähmen, seien

wir ergriffen, weil wir in ihnen unser eigenes
Bild1 schauten, oder, vielleicht das erstemal, in der
Literatur unsere eigene Stimme wie in einem Traum
hörten.

Im Jahre 1913 wurde Rabindranath mit dem

Nobelpreis bedacht für sein Buch „Gitanjali",
einer Sammlung von Prosa-Uebersetzungen aus seiner

Muttersprache ins Englische. Er wurde auch
mit dem Titel „Sir" ausgezeichnet, den er weder

annahm noch führte.
Tagore war nicht nur mit den besten Fähigkeiten

des Geistes begabt, sondern auch eine Fülle von
Qualitäten des physischen Körpers waren sein

eigen. Er war eine menschliche Erscheinung von
großer Vollendung. Unter den englischen Dichtern
war Milton als schöne Gestalt bekannt, weshalb
er im Institut als die Mutter Christi bezeichnet
wurde. Leider besuchte Rabindranath keine
höhere Schule und bekam deshalb keine solchen

Komplimente. Seine Stimme war einzig in ihrer
Art, voller Musik und1 voll milden Klanges. Er
schrieb, eine Seltenheit bei Gebildeten, eine
außerordentlich schöne und klare Schrift. Kurz, seine
Erscheinung und sein Ton offenbarten die
Gesetze der Schönheit und Harmonie.

Er kleidete sich in seiner eigenen Weise. Die
Kleidung, die er zu tragen pflegte, hatte die Form
eines langen Mantels, der von den Schultern hing
und beinahe den Boden berührte. Die Farbe dieses

Ueberwurfes war braun, jenes Rotbraun des Stau-

bes der Gegend; vielleicht trug dieses Erdbraun für
ihn die Mahnung in sich: Staub bist du, und zu
Staub wirst du wieder werden; die Dinge dieser
Welt sind unbedeutend.

Asketen, Yogis und andere, die den Verzicht auf
die Welt getan haben und ihr Leben Gott und der
Menschheit geweiht haben, kleiden sich in Indien
mit dieser Farbe. Doch muß dies nicht so verstanden

werden, als ob Tagore durch die Wahl dieser
Farbe einen Lebensverzicht dokumentieren wollte.
In der Tat war er der erste Heilige, der nicht
nur auf das Leben dieser Welt nicht verzichtete,
sondern der das Wesen dieses irdischen Lebens
auch aussprach in seinem Werk.

Seine Schule, sein Werk
Tagore war eines jener seltenen Genies, die dem

Ideal auch die p r a k t i s c h e Form zu geben verstehen,

und zwar trotz manch wilder und vielfach
unvernünftiger Opposition, die ihm von Anfang an
größte Schwierigkeiten bereitete. Sein unbeugsamer

Mut, seine selbstlose Hingabe an die Sache
und sein fester Glaube an die göttliche Allmacht
führten ihn unentwegt zum Ziel und was er getan
und1 vor jedermann hingestellt hat, wird nicht nur
für die nächsten Jahre dauern, sondern auch in
Zukunft bestehen bleiben. Ja, vielleicht kommt der
Tag, an dem die ganze Welt sich zu seinen
Prinzipien und Ideen bekennen wird.

Er glaubte an die Möglichkeit einer schöneren
Welt; er hielt fest an der Existenz und Förderung
der universellen Liebe, nicht nur von Mensch zu
Kreaturen der Schöpfung. Er glaubte an jene
philosophische Idee, daß alle Dinge in diesem
Universum einfach verschiedenartige Manifestationen
schöpferischen Gotteswillens seien, ihrem Wesen
nach also ein himmlisches Königreich bilden müßten

auf der Welt, wo alsdann Liebe und Friede
das irdische Leben wirklich lebenswert gestalten
würden.

Sich auf dieses Prinzip stützend, begann er mit
seinem Erziehungsinstitut vor ungefähr 40 Jahren.
Es ist bekannt unter dem Namen „Santiniketan"
oder „Heimstätte des Friedens" und in Bolepur,
ungefähr 100 Meilen von Kalkutta entfernt,
gelegen. Es war das erstemal, nach einem Unterbruch

von vielen hundert Jahren, daß wieder die
Zusammenziehung von Knaben und Mädchen, die
Koedukation der Geschlechter, gepflegt wurde. Er
begann sein Experiment zuerst mit nur zwei
Studenten. Das Unternehmen war mehr oder weniger

in der Form der alten Aschramas oder
Einsiedeleien der Yogis and Rishis gehalten, von
welchen Indien einstmals voll war. Diese Aschramas
der guten alten Zeit der Vedas und Upanischaden
und sogar viel später noch waren tatsächlich die
zahlreichen Zentren, von denen ein Erziehungsimpuls

ins ganze Land ausströmte. Die Aschramas

200



waren in zwei Gruppen geteilt; die eine hielt sich
an die moralische und berufliche Erziehung, die
andere widmete sich mehr der religiös-philosophischen

Bildung des Menschen. Jeder in höherem
Wissen fortgeschrittene Mensch oder Yogi hatte
sein eigenes Aschrama, wo er seine Weisheit einem
jeden mitteilte, der gewillt war, von dem Yogi
als notwendig erachteten Erkenntnisweg in
vielleicht jahrelangem Mühen zu gehen. Jeder Schüler
der höheren Weisheit achtete und verehrte seinen
1 .ehrer oder Guru wie seinen eigenen Vater, und
der- Guru seinerseits war natürlich voll
verantwortlich für die Entwicklung des ganzen
Menschen an seinem Schüler, d. h. nicht nur für die

praktisch notwendige berufliche Ausbildung,
sondern vor allem auch für die Ausbildung der
Fähigkeiten des geistigen Menschen. Solch eine Art
der Bildung mag vielleicht als nicht einheitlich
und nicht anwendbar für weitere Kreise erscheinen.

Doch erweist es sich, daß Indien einst durch
dieses Erziehungssystem zu seiner moralischen und
geistigen Höhe emporstieg. Im Laufe der Jahre
wurden große Universitäten eröffnet, in verschiedenen

Teilen des Landes. Doch für die höhere

philosophische und geistige Ausbildung waren und
sind heute noch die Aschrama« der Yogis und

Risehis die alleinigen Stätten. In ihnen werden die
höchsten schwierigen Probleme indischer Philosophie

gelehrt.
Seit den Tagen der Vedas sind Hunderte und

Tausende von Jahren dahingeeilt. Durch Invasion.
Kriege und Zerstörungen ist dieses System langsam

verschwunden, und die letzten Spuren der

größten der indischen Universitäten in Nolanda
wurden etwa vor 300 Jahren zerstört. Schrecken
und Panik verbreiteten sich dann durch ganz
Indien, und das Land wurde unglücklicherweise der
Gegenstand fremder Ausbeutung. Daß unter
solchen Umständen die hohen erzieherischen Ideale
wie welke Blumen dahinsanken, ist begreiflich.
Inmitten dieses geistigen Chaos war deren weitere
Ausbreitung eine reine Unmöglichkeit. Die schlechtesten

ökonomischen Verhältnisse griffen um sich
und herrschen heute noch vor; sogar die Moral
ist in Gefahr geraten. An Stelle der Liebe, Freundschaft,

Barmherzigkeit und des Opfergeistes traten

Haß, Feindschaft, Selbstsucht und die gemeinsten

Formen individueller Herrschsucht. Das
verlorene goldene Zeitalter winkte nur noch wie ein

Traum aus längst vergangenen Zeiten.

Eine Persönlichkeit wie Rabindranath konnte
sich nicht zufrieden geben mit solch unhaltbaren
Zuständen und in ihm reifte der Entschluß,
seinem Lieblingsideal eine neue praktische Form zu
geben. In den Jahren 1904/05 hatte er 40

Studenten in seiner Aschrama,. Er war für sie alles
in einer Person, Arzt und Freund, Krankenbruder
und Diener, alles, was man sich vorstellen kann.

Er studierte Medizin nur für sie und stand ihnen
bei, wenn sie krank waren, da er damals nicht die
Mittel besaß, einen Doktor bezahlen zu können für
sein Institut. Alle Arbeiten im Schulhaushalt, wie
kochen, reinigen, wischen, Wasser tragen, besorgte
er selber oder gemeinsam mit den Studenten. Seine
Schule war ungefähr drei Meilen von der Station
Bolepur entfernt. In früheren Jahren, als noch
keine besseren Verbindungen mit dem Dorf bestanden,

ging er diese Distanz jeden Tag mit größtem
Vergnügen; manchmal legte er sie mit seinen Schülern

in Form eines Wettrennens zurück. Mit den
Kindern fühlte er sich gleichsam Kind. Die Bücher,
die seine Studenten benutzten, waren nicht die
gewöhnlich käuflichen. Er schrieb ihnen dieselben
meist selbst und verfaßte Erzählung auf Erzählung

von hohem moralischem Wert, welche er
ihnen jeden Morgen und Abend persönlich
vortrug. Die dazu passenden Lieder komponierte er
selbst und sang mit seinen Schülern, wenn sie frei
waren. Er spielte mit den Kindern, wie wenn er
ihresgleichen wäre, brachte sie zu Bett und sang
ihnen Schlummerlieder, bis das Sandmännlein ihre
müden Augen schloß. Hunderte von Geschichten
und Büchern schrieb er, je nach Alter und Intelligenz

seiner Zöglinge. Seine Schulwerke werden
heute von sämtlichen Schulbehörden seines Landes
als Standardwerke anerkannt. Für die verschiedenen

Festtage komponierte er jeweils neue Dramen
und Schauspiele, welche er mit seinen Studenten
vor der Oeffentlichkeit zum besten gab. Jede seiner

schriftlichen Arbeiten zeugt von hohem idealem

und moralischem Schwung. Derart waren seine
praktischen Methoden zur Wiederbelebung der
moralischen und kulturellen Werte jenes früher
geschilderten goldenen Zeitalters. Gleichzeitig
versuchte er aber, die alten Ideale der neuen Zeit
anzupassen.

Obwohl seine Grundidee eine Schule im Sinne
der der Aschramas bildete, fing er beim Wachstum
seines Institutes an, Professoren und Techniker
verschiedener Wissenszweige zu engagieren, ohne
sich aber in ihre Gebiete zu mengen. Er ließ ihnen
volle Handlungsfreiheit und half ihnen wie ein
wahrer Freund ,wenn immer sie seines Rates und
seiner Hilfe bedurften. Die Institution ist im Sinne
eines Kollegiums ausgebaut. Den Studenten und
Professoren ist es nicht erlaubt, das Institut zu
verlassen oder heimzukehren, wann sie wollen,
ausgenommen am Schluß eines Semesters oder bei
besonderen Gelegenheiten. Kinder von drei Jahren
an, junge und erwachsene Menschen beiderlei
Geschlechtes sind hier zu finden. Sehr kleine Kinder
werden jungen Damen zur Pflege überlassen, welche
an ihnen gleichsam Mutter- und Schwesterstelle
vertreten. Charakterbildung ist das erste und
wichtigste Prinzip dieser Schule. Religiöses Studium
ist das Hauptlehrfach nebst den akademischen Fä-

201



ehern. Ahimsa oder das Verbot von Grausamkeit
jeder Art und Brahmaeharya oder die Uebungen,
den Geist und den Körper rein und keusch zu
halten, sind ebenfalls zwei wichtige Lehrfächer der
Schule.

Tagores Ideen und Prinzipien können am besten
verstanden werden, wenn das tägliche Leben der
Studenten geschildert wird.

Früh morgens, zwischen 5 und 6 Uhr, ziehen
kleine Gruppen von Knaben und Mädchen leise
singend durch die Quartiere der Lehrer und
Studenten, zeigen den Anbruch des Tages an und
daß es Zeit sei, um aufzustehen. In ähnlicherWeise
marschieren sie um 9 Uhr abends herum, um die
Insassen zu ersuchen, sich zur Ruhe zu begeben
und1 von draußen hereinzukommen. Die Zeitangabe
durch eine Glocke oder einen Gong wird als
unkünstlerisch und als unangenehm für Nerven und
Seele empfunden. Demgemäß verläßt jeder sein
Bett bei Tagesanbruch, sobald er die Sänger hört,
reinigt das Zimmer, macht sein Bett und nimmt
sein Bad. Um 7 Uhr treten alle mit reinein Körper
und1 vollkommen sauber gewaschenen Kleidern an
zum Gottesdienst, den der Poet persönlich hält.
Dies war jeweils einer der anregendsten Augenblicke

für Studenten und Lehrer, wenn sie um
Rabindranath herumsitzen und mit ihm beten und
singen konnten. Seine religiösen Belehrungen waren
nicht einer einzigen Religion entnommen. Er
predigte über die Natur Gottes und über das Hauptthema

jeder Religion: „Erkenne dich selbst." Die
Art und Weise, in welcher er sich mit dem
komplizierten Problem des Lebens auseinanderzusetzen

wußte, die Einfachheit der Sprache, welche
er gebrauchte, waren unerreicht und einzigartig,
verständlich und leicht faßlich auch für den jungen

Schüler. Kinder stellen manchmal Fragen, die
von Erwachsenen sehr schwer zu beantworten sind.
Rabindranath verstand es jedoch, diese Kinderfragen

in einer solch überraschend einfachen Weise
zu erläutern, daß es schien, als ob er diese
Antworten gerade in ihrem Kinderherzen gefunden
und sie in die Kindersprache übersetzt hätte. Die
religiösen Versammlungen hielt er, wenn immer
möglich, in freier Natur auf einem von
Naturschönheiten umrahmten Platz ab. Sich von den
übrigen Menschen abzusondern oder sich in eine
dunkle Ecke des Tempels zu begeben, auf allen
Seiten von hohem Mauern umgeben zu sein und
so über Gott und die Wunder seiner Schöpfung
nachzudenken, fand er nicht richtig. Nach seiner
Ansicht bedeutete jede Nichtbeachtung einer schönen

Umgebung eine Versuchung, sich mehr in
unser Elend zu versenken, als diese zu vergessen.
Die innige Vereinigung mit der Natur im weiten
ausgedehnten Räume unter dem unendlich blauen
Flimmel beeindruckt seiner Auffassung nach das

persönliche Empfinden weit mehr und gibt dem

menschlichen Geiste jenes Verständnis für Reinheit,

Erhabenheit, Friede und Harmonie, das uns
belebt und sichtlich auf Gottes Höhenpfade
hinweist, wie es Wordsworth in ein paar poetischen
Zeilen so treffend schildert:

Wenn solch ein Glaube,
Vom Himmel gesandt,
Wenn das des Allmächtigen
heiliger Plan;
Habe ich da nicht Grund,
Wehklagend auszurufen :

Was hat doch der Mensch
aus sich selbst gemacht?

Nach dem Gottesdienst verteilen sich die Studenten

in Gruppen und Grüppchen, indem sie ihre
eigenen Klassenlieder singen und den ihnen
zugeteilten Arbeiten nachgehen. Das Kollegium hat
keine Bedienten, keine Gärtner, keine Köche oder
sonstigen Arbeiter. Die Insassen leisten alle diese
Arbeiten selbst. „Hilf dir selbst" ist das Heilwort
für alle. Jedermann muß sich dienstbar erweisen,
ob reich oder arm, ob groß oder klein. Wenn
jemand krank ist, pflegen ihn seine Klassengenossen

wie ein Mitglied1 des eigenen Hauses. Es erfüllt
einem mit Bewunderung, zu sehen, wie natürlich
die Studenten all diese Arbeiten verrichten. Das
ist Erziehung zur wahren Kultur, und es ist eine
Freude, zu konstatieren, wie jedes förmlich darauf
brennt, dem anderen ein guter Samariter sein, zu
dürfen. Das ganze System, die herzliche
Atmosphäre, die natürlichen Schönheiten der Umgebung
hinterlassen bei jedem Besucher den Eindruck,
einen Blick ins Traumland getan zu haben. Kleinere
Kinder werden in Kindergartenstil unterrichtet. Die
Lehrer geben sich außerordentlich Mühe,
herauszufinden, an was ihre Schüler besonderes Gefallen

finden. Sobald sie eine besondere Begabung
entdeckt haben, wird diese neben der allgemeinen
Bildung sorgfältig weiter entwickelt.

Musizieren, Singen, Tanzen, Modellieren und alle
anderen Arten der schönen Künste, zu welchen
mehr oder weniger eine spezielle Begabung
verlangt wird, werden mit sichtbarem Erfolg gelehrt.
Dann wird in den verschiedenen Handwerken, wie
Sattlerei, Schneiderei, Weberei, Schreinerei, Schnitzerei,

Töpferei, unterrichtet. Neben diesen Hand-
arbeitsabteilungen besitzt das Kolleg noch eine
Modellwerkstatt und eine Landwirtsehaftsabtei-
lung. Diese und die landwirtschaftliche
Hochschule, sowie das Versuchslaboratorium sind in
Sriniketan, etwa 4 Km. vom eigentlichen
Erziehungsinstitut entfernt, gelegen.

Jeder Unterricht wird, sofern es das Wetter
gestattet, im Freien, unter dem Schatten mächtiger
Bäume, abgehalten. Es gibt zwei Arten des
Studiums an Tagores Schule: die eine führt zur
allgemeinen Matura für jene, die wünschen, das Ein-

202



trittsexamen in die anderen englischen Hochschulen

des Landes zu machen; die andere ist der sog.
Viswavarati-Kurs des Institutes selbst, welcher
verschiedene unnötige Fächer der Staatsexamen wegläßt

und durch Lehrgegenstände ersetzt, die mehr
den Charakter und den höheren Menschen bilden.

Die Hochschulabteilung baut ganz auf dieser
Richtung auf. An ihr werden hauptsächlich
Literatur, Kunst, Geschichte, Staatskundc, Philosophie
gelehrt. Die Schule besitzt eine berühmte
Forschungsahteilung und unterhält eine eigene Druckerei,

sowie einen Verlag. Sie verfügt sogar über
eigene Elektrizitäts- und1 Wasserwerke. Studenten
aus der ganzen Welt haben sich in Tagores
Institut zusammengefunden.

Manche bekannte Gelehrte, Autoren, Künstler,
Philosophen und andere bedeutende Persönlichkeiten

haben hier ihre Bildung erworben, obwohl die
Organisation noch nicht alt ist und nur von einer
einzigen Person geleitet und durch private Mittel

und Initiative unter großen persönlichen Opfern
ins Leben gerufen, unterhalten und auf einen
Standard gebracht wurde, der sich mit anderen
Universitäten mit großen staatlichen Beischüssen
in jeder Beziehung messen darf. In kurzer Zeit
sind so viele hervorragende Köpfe aus dieser Schule

hervorgegangen, wie aus einer anderen Hochschule
vielleicht in einem Jahrhundert.

Das beweist aufs neue den falschen Erziehungsweg,

den andere Universitäten eingeschlagen
haben. Die Ursache ist natürlich nicht bei den jetzigen

Leitern zu suchen. Die heutigen Universitäten
sind mehr oder weniger Staatsinstitute, deren
Aufgabe es ist, Leute heranzubilden, die dem Staate

dienlich sein können. Dabei wird das Hauptgewicht

nicht auf Charakter oder hervorragende Kultur

gelegt, sondern das Wissen allein ist
ausschlaggebend.

Leider ist Rabindranath körperlich von uns
geschieden am 7. August letzten Jahres, jedoch was
er uns hinterlassen hat, ist unschätzbar und höchstes

Kulturgut. Indien hat eines seiner kostbarsten
und seltensten Kleinodien verloren, und das un-
erforsehliehe Schicksal hat uns einen Mann
entrissen, zu dem Millionen mit Liebe und Bewunderung

emporblicken. Doch wir wollen nicht
klagen, sondern bedenken, daß er nur eine neue Reise
angetreten hat, wie aus seinen eigenen, nachfolgend
zitierten Worten hervorgeht :

Ich habe meinen Abschied bekommen! Lebt wohl,
meine Brüder! Ich verneige mich vor euch und
begebe mich weg von euch, und hier gebe ich euch
die Schlüssel zu unserem Hause und überlasse
euch meinen gesamten Besitz. Ich bitte euch zum
letztenmal um gütige Worte.

Für lange Zeit sind wir liebe Nachbarn gewesen;
aber ich habe unendlich mehr erhalten, als ich
geben konnte.

Jetzt ist ein neuer Tag angebrochen, und das

Lämpchen, das mein Innerstes erleuchtete, ist
erloschen.

Eine höhere Macht hat mich gerufen, und ich
bin bereit zur Reise.

Anmerkung der Redaktion: Der Verfasser dieser
Arbeit über Tagore und sein Leben und Wirken stand
mit dem Weisen und Dichter in persönlichen,
freundschaftlichen Beziehungen und zählte sich zu dessen
Schülern.

Aus den Verhandlungen der Konferenz der kantonalen
Erziehungsdirektoren

Wie bereits eine kurze Notiz der Oktobernummer
der SER. gemeldet hat, tagte die Konferenz der
kantonalen Erziehungsdirektoren diesen Herbst im
herrlichen Tessin. Einige Verhandlungsgegenstände
dürften in Schulkreisen Interesse finden.

Das Archiv für das schweizerische Unterrichtswesen

und das Atlasunternehmen sind die zwei
bedeutenden Institutionen der Konferenz; sie bilden
denn auch —- bald die eine, bald die andere — die
Haupttraktanden der Jahresversammlung, sofern
nicht zeitbedingte Schul- und Erziehungsfragen zur
Stellungnahme und Förderung Beschlüsse nötig
erscheinen lassen. Solche Beschlüsse tragen den
Charakter von Empfehlungen an die schulsouveränen
Kantone.

Das Archiv für das schweizerische
Unterriehtswesen, das schweizerische Jahrbuch

des Unterrichtswesens, hat wieder einen
wertvollen Band zur Ausgabe bereit. Dabei wurde be¬

kanntgegeben, daß der Landesausstellungsband (24.

Jahrgang 1938) noch in einem Restbestande vorliege
und an die Erziehungsdirektionen zur Verteilung
gelange. Dieser Band ,der sich durch Inhalt und
Umfang besonders auszeichnete, dürfte zweifellos
Interessenten genug finden und nicht archiviert
werden müssen.

Von besonderem Interesse ist der Beschluß der
Konferenz über den Neudruck des schweizerischen

Mittelschulatlasses. Als 1939 der
Krieg ausbrach, lagen bereits 24 Bogen der
Neuauflage gedruckt vor. Man stellte den Weiterdruck
natürlich sofort ein, da Aenderungen der
Staatengrenzen, möglicherweise sogar in der Staatenzahl
zu erwarten waren. Mit der Dauer des Krieges
schmolz der Auflagerest der heutigen Auflage
immer mehr zusammen. Die deutsche Auflage ist ganz
aufgebraucht worden, obschon im laufenden Jahre
viele deutschsprachige Schulen französische oder

203


	Rabindranath Tagore

