
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 13 (1940-1941)

Heft: 11

Artikel: Frei nach dem Leben

Autor: Iljin, I.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850661

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ung von Weiterbildungskursen für Lehrer, Ferienkursen,

Volkshochschulen, Förderung der staatsbürgerlichen

Erziehung und der Körperbildung der
Jugend, Unterstützung der Wissenschaft, der Literatur,

der Tonkunst, von Malerei und Bildhauerei. Dr.
Hafner begnügt sich jedoch nicht nur mit dem
Aufzählen der bisherigen Tätigkeit kantonaler
Erziehungsdirektionen auf dem Gebiete der Kulturförderung.

Er macht auch einige Anregungen, unter
denen wir die folgende wiedergeben:

Nach der Erwähnung eines aus dem Jahre 1834
stammenden Werkes, welches den Kanton Uri historisch,

geographisch, statistisch schildert, fährt Dr.
Hafner fort: „Welche Ehre wäre es, wenn man in
hundert Jahren sagen könnte, im Kanton Uri —
oder einem anderen Kanton — sei 1940 oder 1950

ein ähnliches bedeutsames Werk entstanden!"
„Welches herrliche Opus entstünde ,wenn der Thur-
gau seine pittoreske Bodensce- und Rheingegend,
seine Schlösser und Klöster in Wort und Bild
darstellen lassen würde, nicht in wissenschaftlich
langatmigen Forschungen, sondern in unterhaltender
feulletonistischer Darstellung!"... „Wie könnte ein
Kanton Waadt in einer künstlerischen Publikation
wirken für Ferienverkehr... Oder Genf für die
Verherrlichung des Sees, den wir den Genfersee
nennen."

Damit ist der Inhalt des 26. Archiv-Jahrganges
erschöpft. Wir wünschen ihm noch einmal einen
großen Leserkreis — darüber hinaus aber: Das
Archiv möge noch recht oft, Jahr für Jahr, erscheinen

Frei nach dem Leben.
Skizzen von Dr. I. I LJ i N.

Der Begabte.
Der arme Mann, was er alles zeitlebens zu tragen

hat! Und man rechnet ihn noch zu den
„glücklichen", ohne die leiseste Ahnung zu haben, wie es
ihm eigentlich geht.

Zu allererst — die gesteigerte Last der Anforderungen.

Jeder hält sich für berechtigt, von ihm mehr
zu erwarten und zu fordern. Eigentlich weiß noch
niemand, was in ihm los ist, was das für eine
„Begabung" sein kann. Aber der arme Junge hat diesen
unglücklichen Ruf — „begabt" zu sein; und niemand
will daran denken, daß jede „Begabung" ihr Maß
und ihre eigenartigen Schranken hat, daß jede
Begabung eine Art Borniertheit darstellt. Schon als
Kind wird der Begabte geplagt, getrieben, gehetzt,
zerpflückt.

Dann muß aus ihm etwas „Besonderes" werden.
Wir, die übrigen Durchschnittsmenschen, haben es
leicht: aus uns wird etwas Nützliches — und genug
— das übrige geht niemanden an. Aber der
Begabte steht immer vor der Gefahr der „Blamage".
Er ist stets in der unangenehmen Lage eines
unwillkürlichen Betrügers: als hätte er allen ein
„Gott-weiß-was" versprochen und müsse es einhalten.

Zeitlebens sieht er sich vor diesem Dilemma:
entweder Ueberleistung — oder „Blamage", und
weiß nicht, wie und wann er zur Ruhe kommt.

Auch weiß er gar nicht, wie und woher es
kommt, daß fast alle Menschen um ihn herum —
skeptisch und ironisch, übelwollend und schadenfroh

ihm gegenüber gestimmt sind. Als ob er sie alle
irgendwie gekränkt oder gar beleidigt hätte; als
verspräche ihnen sein Mißerfolg eine sonderbare
Genugtuung, etwa eine Beförderung oder wenigstens

etwas Honig aufs trockene Brot des Alltags.
Als ob die meisten ihm stillschweigend zuflüsterten:
„Wie, du bist noch da? Wann verschwindest du

denn, Lästiger?" Er hat sich gut einreden — das

wäre nur Einbildung, so ein kleiner Verfolgungswahn,

alle wären gegen ihn lieb und liebenswürdig.
Es hilft nicht. Und er hat recht: denn wir, die übrigen

Durchschnittsmenschen, verstellen ausgezeichnet,

dein Begabten den Kuchen des Lebens durchzu-
pfeffern und ihm den Wein des Genusses im Glase

sauer zu machen. Sein „Ueberlegenheitsgefühl" ist
ja unerträglich, und sein „Dünkel" überschreitet
alle möglichen Grenzen. Nicht wahr?...

Dazu ist er noch allen Augen ausgesetzt; man
möchte über ihn etwas mehr wissen: was er
verdient, wo er verkehrt, wie er sich benimmt, ob er
vielleicht auch Seitensprünge macht... Uns, den

übrigen Durchschnittsmenschen, ist er ein Gegenstand

der Unterhaltung, des Klatsches; dazu sind sie

ja da — die Begabten, die Exponierten, die Prominenten

— daß wir unsere gemeine Neugierde an
ihnen befriedigen und ergötzen.

Dann kommen obendrein der Neid der Rivalen,
die Ränke der Widersacher, die schiefen Blicke der

Kollegen — kurz die Atmosphäre, die den Begabten
beruflich umgibt, wo als Regel gilt: „Dein Erfolg —
mein Mißerfolg, deine Pleite — meine Blüte..."

Und wenn ihn, den armen Begabten, noch alle

unsere ägyptischen Plagen heimsuchen — so etwa:
Langeweile, Schlaflosigkeit, Sorge, schlechte Laune,
Mißerfolg, Krankheit und Armut; und wenn man
ihm auch die zufällige Träne im Auge noch
verübelt, dann... ist dann sein Kelch nicht voll? Wer
hat dann Anspruch auf Trost — der Begabte oder
der Unbegabte?

Oh, wenn unser Herz sich vom Neide befreien
könnte!

Der Minderwertige.
Peinlich ist es dem Menschen, ja fast unerträglich

— mit dem Gefühl der eigenen Schlechtigkeit

182



oder auch nur Minderwertigkeit durchs Leben zu
gehen. Die beständige Empfindung: „Ich bin schlecht",
„unbegabt", „unfähig" oder gar „verachtungswürdig"

— lastet schwer auf dem Herzen. Wie die
Bleistiefel des Tauchers, so zieht sie den Menschen
herab, unter das gesunde Lebensniveau; gleich einer
Gewitterwolke verdeckt sie ihm die Sonne des
Lebens, den Horizont der Freuden. Keine Handlung
wird von ihm sicher und zugleich würdig ausgeführt;

kein Genuß labt und erheitert ihn vollauf;
keine Beziehung zu anderen Menschen atmet bei

ihm Ruhe, Freiheit und Gleichheit. Er trägt im
Unterbewußtsein die Wunde seiner — so oft eingebildeten

— Minderwertigkeit, den Schmerz seiner
Unzulänglichkeit; er ist gebrochen und vergibt es den
anderen nicht; er erniedrigt sich selbst und hungert
ewig nach Anerkennung und Ehrung; er möchte
sich rächen und weiß nicht, an wem... Er ist
deprimiert; er muß immer getröstet, ermuntert, ermutigt

werden. Er muß von seiner Pein entlastet werden;

er muß zur Gleichheit befreit werden; er muß

zu sich selbst Vertrauen fassen und an sich selbst
glauben lernen. Sonst kommt er nie zum Glück.

Die anderen verstehen es nicht. Sie sehen so
einen an Minderwertigkeitsgefühl leidenden
Menschen und begreifen nicht, warum er so unruhig hin
und her rutscht, sich immerfort entschuldigt, schleicht
anstatt zu gehen, kichert, anstatt zu lachen, sich so
leicht zu kleinen Liebedienereien erniedrigt, bald mit
übertriebenen Artigkeiten kommt, bald sich ohne
jeglichen Grund beleidigt fühlt; kurz — warum er
sich als Geringling benimmt. Man mustert den Kauz
ein paarmal mit scharfem Auge, man merkt sich
seine niedrige Rangordnung und beginnt ihn ganz
unwillkürlich als den zur Sklaverei Geborenen zu
behandeln. Niemand weiß, daß er nur durch ruhige
Achtung zur Gleichheit befreit und zur Würde erzogen

werden kann. Anstatt dessen gibt man ihm
Tritte. Wüßte man nur, wie man ihm dadurch schadet,

daß man zu seiner unbegründeten Selbstverachtung

— die Last des realen Verachtetwerdens
hinzufügt! Wüßte man nur, wie rasch er das bemerkt
und wie tief er das empfindet; welche rachsüchtigen,

zuweilen höllischen Regungen in ihm wach
werden! Wie er dann nach „Kompensation" sucht
— bald in Phantasien, bald in eitler Prahlerei, bald
in langsam ausgebrüteter Rache

Die beste und heilsamste „Kompensation" wäre
aber die, daß er den Punkt seiner wahren oder
vermeintlichen Minderwertigkeit scharf umgrenzt und
sich ihn mit unerbittlicher Ehrlichkeit zum Bewußtsein

bringt; daß er ihn annimmt, sich mit ihm
aussöhnt, uni ihn dann nicht mehr zu beachten. Es gibt
solche Schmerzen, die nicht der Mühe wert sind,
daß man sie immer wieder durchschmerzt... Hegel
sagte, man müsse sie so bald wie möglich zu Grabe
bringen und dann ihre Grabstätte ein für allemal
vergessen.

Solange aber diese endgültige „Beerdigung" dem
Minderwertigen nicht gelingt, braucht er wie keiner
Achtung, Vertrauen, Trost .und Liebe; was er sich
selbst nicht gönnt, erwartet er von anderen: Balsam

auf die Wunde. Er muß einsehen, daß jeder
von uns in irgendeiner Hinsicht minderwertig ist.
Damit hat man sich abzufinden. Man darf nicht über
dem unfruchtbaren Beete seiner Seele jammern, wo
andere Beete desselben Gartens vielleicht herrliche
Blumen tragen. Man hat sich seines Reichtums zu
freuen und nicht über das Fehlende zu klagen. Was
wird aus dem Leben, wenn wir alle solch ein
Klagegeschrei erheben? Ja, alle; denn vor Gott sind wir
alle minderwertig.

Die Ungerechtigkeit.

Ucbcr die Gerechtigkeit wird seit uralten Zeiten
geredet und geschrieben — vielleicht seitdem die
Menschheit überhaupt zu reden und zu schreiben
gelernt hat. Was sie aber ist, ist noch immer nicht
entschieden. Es ist auch gar nicht so leicht, sich
darüber zu einigen, weil nämlich dieser Streit
praktische Auswirkungen in Aussicht stellt und nie mit
genügender „Interesselosigkeit" geführt wird. Jeder
will „gerecht" behandelt werden und klagt über
„Ungerechtigkeit"; sucht aber die Gerechtigkeit so

zu deuten, daß daraus sofort eine offensichtliche
Ungerechtigkeit zu seinen Gunsten entsteht. Und
jeder hat die Anmaßung „gerecht" zu urteilen und
andere Menschen „gerecht" zu behandeln, und will
gar nicht merken, wie sich die anderen über seine
angebliche „Gerechtigkeit" empören. So wird das
Problem durch Leidenschaften entstellt und in
Vorurteile eingehüllt; ganze Generationen bleiben in
solchen Vorurteilen stecken, und zuweilen sieht
man, wie selbst das Wort „Gerechtigkeit" ein
höhnisches Lächeln hervorruft.

Unverdrossen wollen wir aber der alten, edlen
Idee, die wir jedem Klassenkampf und jeder
ungerechten Gleichmacherei entgegenstellen, Treue
halten; wir sind auch fest überzeugt, daß ihr die große
Zukunft gehört. Wie ist sie nur zu verstehen?

Die französische Revolution hat der Menschheit
ein schädliches Vorurteil beigebracht und hinterlassen,

die Menschen wären nämlich „gleich" von
Geburt oder von Natur und müßten deswegen
„gleich" behandelt werden. Nichts hindert so sehr
die Lösung unseres Problems, als eben dieses
Vorurteil. Denn das Wesen der Gerechtigkeit besteht
eben in ungleicher Behandlung von ungleichen
Menschen.

Wären die Menschen wirklich gleich, so wäre das

Leben furchtbar einfach und die Gerechtigkeit —
außerordentlich leicht zu finden und einzuführen. Es

hieße nur: gleichen Menschen gleiches Los; oder:
allen Menschen das gleiche. Die Gerechtigkeit
könnte dann arithmetisch gesichert und mechanisch
hergestellt werden; und alle müßten zufrieden sein,

183



denn die Menschen wären angeblich nichts anderes
als gleiche Atome, eine Art mechanisch-umherrollendes

Kügelchen, äußerlich und innerlich von
gleicher Wesensart. Wie naiv, wie simpel, wie seicht!
Hundertfünfzig Jahre sind verstrichen; man dächte,
dieser flache Materialismus dürfte längst verschwunden

sein, und auf einmal sieht man ihn in der ganzen

Welt auftauchen.
In Wirklichkeit sind die Menschen weder körperlich

noch seelisch noch auch geistig einander gleich.
Von ungleichem Geschlecht, mit ungleicher Gesundheit

und Kraft, mit ganz verschiedenen Veranlagungen,

Gaben, Trieben und Wünschen leisten sie

Ungleichwertiges, gehören zu verschiedenen geistigen
Rangstufen und müssen darum (gerechtigkeitshalber!)

verschieden behandelt werden. Hier liegt der

Schwerpunkt und die Hauptschwierigkeit der
Gerechtigkeit: der Menschen gibt es unzählig viele;
sie sind alle verschieden; wie mach' ich, daß jedem
das Seinige zuteil wird? Ungleich sind sie —
ungleich müssen sie behandelt werden; und zwar
jeweils —- entsprechend ihrer lebendigen Ungleichheit.

Sonst entsteht eine Ungerechtigkeit.
Somit bedeutet die Gerechtigkeit durchaus nicht

Gleichheit; vielmehr — Ungleichheit; aber dem

jeweiligen Gegenstände angepaßte, sozusagen
„gegenständliche Ungleichheit". Also etwa: Schonung dem

Kinde, Hilfe dem Schwachen, Nachsicht dem
Müden, Pflege dem Kranken; mehr Strenge dem Wil-

Kleine

„Lampenfieber."
Die meisten Menschen sehen in der „Krankheit" des

Lampenfiebers nicht zu Unrecht etwas, das den
Menschen daran hindert, das zu tun, was er sich vorgenommen

hat, oder zu etwas gezwungen sieht, dem er sich

irgendwie nicht ganz gewachsen fühlt.
Beim Schüler äußert sich diese Art Hemmung, aufzutreten

respektive aus sich herauszugehen, wie man den
volkstümlichen Begriff „Lampenfieber" flüchtig
umschreiben könnte, mit wenigen Unterschieden ziemlich
immer in der gleichen Art und Weise, ihre Ursachen
aber können äußerst verschieden und oft schwer zu
erforschen sein.

Für den Lehrer zeigt sich das „Krankheitsbild"
ungefähr folgendermaßen: Der Schüler zeigt in der Art
und Weise aus sich herauszugehen merkliche Hemmungen

und vor allem Aengstlichkeit, wenn nicht sogar
wirkliche Angst. Diese Merkmale des Lampenfiebers,
wie sie in jeder Schule mehr oder weniger bei jedem
Schüler hie und da auftreten, sei dies nun beim
Vortragen eines Gedichtes, beim sogenannten „Repetieren"
des Lehrstoffes oder beim simplen Antworten auf eine
Frage des Lehrers, sind an und für sich nichts
Außergewöhnliches. Der Schüler wird entweder verlegen,
beginnt zu stocken, vielleicht auch zu stottern, oder versagt

in schlimmen Fällen ganz, in denen seine unbehagliche

„Stimmung" nicht selten in ein krampfartiges Weinen

übergeht. Wie gesagt, diese Symptome richtigen
Lampenfiebers sind an sich nichts Außergewöhnliches in

lenlosen, mehr Vertrauen dem Aufrechten, mehr
Vorsicht mit dem Schwätzer, höhere Ansprüche an
den Begabteren, größere Ehrenbezeigung dem Helden.

Die Gerechtigkeit ist eben die Kunst der
Ungleichheit und selbst nur in edleren Seelen heimisch.
Sie kommt aus einem gütigeren Herzen, mit einer
lebendigeren Beobachtung; sie hat einen gesteigerten

Wirklichkeitssinn; sie lehnt das mechanische
Verfahren ab; sie ist intuitiv, kontemplativ; sie will
sich einfühlen, jeden Fall individuell behandeln. Sie
hat etwas Künstlerisches in sich; sie sucht, im
Menschen das lebendige, eigenartige „Du" zu erfassen,
um dasselbe richtig zu behandeln. Sie macht den
Menschen rücksichtsvoll, „sozial", auf Maß eingestellt,

zu Mitleid veranlagt. Die Gerechtigkeit ist
mit dem Takt verbrüdert, und das Verantwortungsgefühl

ist ihr am nächsten. Und gibt es irgendwo in
der Welt — vielleicht im Himmel? — eine Waage
des allgemeinen Ausgleichs durch richtige Ungleichheit,

so steht die Gerechtigkeit an dieser Waage als
deren strenge und milde Hüterin.

Im Leben aber ist das wichtigste — nicht die
gefundene Gerechtigkeit, sondern die allgemeine
Zuversicht, daß sie aufrichtig gewollt und ehrlich
gesucht wird. Und ist es dem so in Wirklichkeit, dann
wird die Ungerechtigkeit leicht ertragen, denn sie
wird als etwas „Provisorisches" aufgenommen und
durch Opferwilligkeit ausgeglichen. Dann ist die
Ungerechtigkeit auch keine „Gefahr"

Beiträge:
einem Schulbetrieb, aber sie tragen durchaus nicht dazu
bei, dem Lehrer oder den Schülern die Arbeit zu
erleichtern! Sehr oft sind sie sogar Grund genug, auf der
einen oder andern Seite Mißstimmungen, Mißverständnisse

und Unlust an der Arbeit aufkommen zu lassen.
Ja, es kann auch von dieser mehr alltäglichen als lächerlichen

Erscheinung des „Lampenfiebers" gesagt werden,
daß kleine Ursachen oft große Wirkung haben.

Ganz abgesehen davon, daß das Lampenfieber immer,
wo es auftritt, die Freude an der Arbeit, am „Sollen",
„Können" und „Müssen" beeinträchtigt, kann es gerade
bei Kindern im schulpflichtigen Alter zu ernsten
psychischen Störungen Anlaß geben.

Hauptsächlich bei sensiblen und etwas nervös
veranlagten Knaben und Mädchen findet man oft eine
gewisse Neigung zur Schüchternheit. Diese Kinder,
empfindsam und in der Regel äußerst schutzbedürftig,
reagieren in der Schule auf irgendwelche Anforderungen,
denen sie sich nicht gewachsen fühlen, oder auf ein
unsanftes Wort, eine Zurechtweisung, möglicherweise auch
nur eine Kritik des Lehrers mit heftigem Lampenfieber.
Solche Schüler bedürfen nicht einer energischen Rüge
ihrer mangelhaften Leistung, ihrer fahrigen Haltung,
oder scharfer Kritik, was alles ihre Lage nur verschlimmern

würde, sondern oft nur eines beruhigenden
Zuspruches, einer wohlwollenden Begütigung, um sie von
dem lästigen Zugriff des Lampenfiebers zu befreien. Die
Lehrkräfte sollten bemüht sein, selbstverständlich im
Zusammenwirken mit dem Elternhause, die sensible

184


	Frei nach dem Leben

