
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 13 (1940-1941)

Heft: 11

Artikel: Gewissensbildung

Autor: Schaffner, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


selbst damit zu verwöhnen lind verschenkte sie
dann, um sich bei den Geschwistern und Kameraden
„Liebe" zu erkaufen. Dasselbe geschah spater mit
dem Geld.

Das Kind mußte also erst einmal erfahren, daß es
selber geliebt wurde, daß wirkliche Liebe aber auch
ohne Verwöhnung bestehen kann und daß sie selber
auch Liebe üben könne. Da die Tante selbst auch
erst beruhigt werden und eine neue Haltung zu dem
Kind finden mußte, so kam eine warmherzige,
geschulte Helferin täglich als ältere Kameradin für 2

bis 3 Stunden zu Lia und widmete sich ihr ein halbes

Jahr lang bei Spiel und Arbeit. Da es der
Helferin gelang, die Zuneigung des Mädchens zu
gewinnen, konnte sie ihr bei den gemeinsamen Arbeiten

und den im Haus übernommenen Pflichten
allmählich immer mehr kleine Opfer zumuten. Die
Geschwister und die Tante spürten (von der Helferin
unterstützt), daß Lia anfing, hilfsbereit zu werden,
und sie vermochten sich nun auch freundlicher zu
dem Mädchen zu stellen. Lia merkte allmählich,
daß man Beachtung undZuneigung nicht kaufen kann,
aber wohl erwerben, wenn man bereit ist, selber
die anderen zu beachten und ihnen Liebe zu geben.
Auf diese Weise gelang es, Lias Stellung zur Welt
ins Gleichgewicht zu bringen und ihre gefährlichen
Charakterfehler zu beseitigen. Es zeigte sich, daß

es sich nicht um eine moralisch defekte Persönlichkeit,

sondern in Wirklichkeit um ein Kind handelte,
das im Gefühl seiner Verlassenheit und Hilflosigkeit
ratlos war.

In ähnlicher Weise hat auch die Kinderlüge ihren
eigentlichen Grund sehr oft in einer derartigen
Hilflosigkeit des Kindes gegenüber dem Leben und den
anderen Menschen. Bei der sogenannten Notlüge
ist dies ohne weiteres zu sehen. Der Erwachsene
sollte sie zwar unbedingt durchschauen, aber sie

nicht durch Moralpredigten bekämpfen. Er sollte
sich vielmehr die Mühe machen, dem Kind den Weg
zu zeigen, daß es und wie es die Folgen seines vor¬

angegangenen Fehlers ehrlich tragen, vielleicht
sogar gut machen kann, und daß es daran nicht
zugrunde geht. Schwerer jedoch ist es zu sehen, daß
vielfach gerade auch die unverständlichen
„sinnlosen" Lügen der Kinder aus ihrer Ratlosigkeit
erwachsen. Dabei handelt es sich meist um Kinder,
die von den Großen überhaupt nicht genug Liebe
und Beachtung erfahren oder nicht ernst genug
genommen werden. Deshalb fühlen sie sich, ohne selber

davon zu wissen, von innen her getrieben, die
Beachtung durch Lügen oft ganz phantastischer Art
zu erzwingen. Diesen Kindern ist nicht durch
Schläge, Schelte oder durch schöne Sprichworte zu
helfen. Das alles vergrößert nur den Abstand
zwischen dem „vollkommenen" Erzieher und dem

„dummen, kleinen und schlechten Kind". Immer
freilich sollte der Erwachsene die innere Ueber-
legenheit besitzen, die Lüge zu durchschauen, dann
aber mag mitunter Humor helfen, der die Lüge des

Kindes bis ins Groteske fortspinnt, so daß Erzieher
und Kind zuletzt nicht anders können als g e -

tn e i n s a m über das zu lachen, was beim Lügen
herauskommt. Es muß aber ein warmes Lachen,
nicht das böse der bitteren Ironie sein. Vielen
Eltern mag es befremdlich erscheinen, der Lüge mit
Humor zu begegnen, aber man denke daran, daß

alle Völker an den bekannten „Lügenmärchen" ihre
Freude und ein herzliches Lachen haben, ohne
deshalb Schaden an ihrer Seele zu nehmen. Oefter
aber ist eine ernste, jedoch völlig ruhige Richtigstellung

dessen, was das Kind erzählt am Platze. Dabei

sollte der Erwachsene immer, wenn ein Kind
die Gewohnheit annimmt zu lügen, die innere Lage
des Kindes prüfen und vor allem seine eigene
Haltung, ob er dem Kind genügend Beachtung
und Liebe entgegen bringt. Vielleicht sehnt sich das

Kind danach, ernst genommen zu werden, und
möglicherweise ist es von Fragen bedrückt, die es nicht
bewältigen kann, und es braucht eine Aussprache
von Mensch zu Mensch.

Gewissensbildung.
Von MAX SCHAFFNER, Zürich.

Unter den Teilzielen der Erziehung, falls wir
überhaupt von solchen reden wollen, ist wohl das

schwierigste: die Gewissenserziehung. Sie ist die
Grundlage der Erziehung zur Ehrfurcht — oder die
letztere bildet grundsätzlich das Gewissen. Sie ist
heute besonders problematisch. Wäre die praktische
Lebensgestaltung so einfältig wie die ideelle Forderung,

dann brauchte man darüber kaum zu
diskutieren. Das Kulturleben aber macht die „primitive"
Menschennatur zu einem „Kunstwesen" mit recht
vielen Ansprüchen und Neigungen eigener Art;
damit wird auch das natürliche Gewissen zu einer
komplizierten individuellen Erscheinung, die nur auf

ebenso kultiviertem (künstlichem) Wege wiederum
zur praktischen Wirksamkeit geführt werden kann

— wenn es nicht überhaupt schweigen soll. Dies
ist ja die besondere Gefahr aufgewühlter Zeiten,
daß das Gewissen grundsätzlich schweigen möchte,
vielleicht um zu warten.

Wir wollen aber vom passiven Verharren in der
stillen Betrachtung zum heiligen T u n gelangen, zum
fruchtbaren Handeln. Es kann nicht mein Versuch
sein, die „ewige" Problematik, die zwischen „zweckloser"

Betrachtung und nützlichem Tun liegt, aufzulösen,

bzw. ein Rezept dafür zu geben — weil es

keines gibt. Aber der gewissenhafte Erzieher hat

178



sich dennoch augenblicklich Rechenschaft zu geben

über seine Haltung gegenüber seinen Zöglingen. Und

ich glaube, wir tun das im allgemeinen viel zu wenig.

Wie sieht es in der Praxis aus?

Wenn wir uns auf Grund religiöser Toleranz mit
der allgemeinen Forderung begnügen: Tu das, was
deinem Gewissen gemäß ist, was dein Innerstes

wirklich befriedigt — dann werden wir allzubald

erfahren, daß wir irgendwie in die Sackgasse
sozialer Anarchie hinein se'huhneistern. Denn der Zögling

ist eben durchschnittlich nicht reifer als ein

Glied jenes Volkes in Palästina, das im kritischen

Augenblick mitschreit: Kreuzige ihn!

Wir werden also einen Schüler haben, der es

unter Umständen für sehr gegeben und richtig hält,
seinen Mitschüler zu knechten, zu belasten. Fin
anderer wird dieses Benehmen eifrig verdammen.
Fin dritter aber wird es mitleidig erdulden. Wir
werden Wolf, Schaf, Fuchs, Hamster und noch
unendlich viele andere Charaktertypen sich ehrlich
offenbaren sehen — nicht in der idyllischen Weise,

wie es die kunstvollen Fabeln darbieten, sondern

im Ernst. Und die ungehemmte Auswirkung dieser

gegensätzlichen Naturen wird ein Kampf, vielmehr
ein ungeordneter Krieg aller gegen alle sein.

Nein, mit der reinen „Gewissensbildung an sich"

ist es nichts. Die gesunde praktische Pädagogik
setzt deshalb zur Gesinnnungsbildung neben die

Gewissens- zugleich die Wille n s erziehung, nach

welcher der Zögling grundsätzlich zur Anerkennung
von Autorität erzogen werden soll. Er soll im
Hinblick auf seinen Lebenszweck unbedingt sittliche
Normen achten, religiös gesprochen: Gott lieben

lernen.
Das Kind mit seinem unentwickelten Gewissen

kann aber nicht zur absoluten Autorität in Beziehung

treten. Es muß gleichsam provisorische
Autoritäten. nämlich verantwortliche Erzieher achten

und lieben, die ihr stellvertretendes Amt mit würdiger

Reife übernehmen. Der heranreifende Mensch

wird von dieser menschlichen Bindung (Autorität)
immer mehr losgelöst — und das erstarkende
Gewissen wird die eigentliche absolute, die göttliche
Autorität als die bleibende, die objektive
anerkennen.

So lehrt die Pädagogik. So steht es in der Ucbcr-
lieferung meines geschätzten Lehrmeisters. So glauben

wir alle, die guten Willens sind. Vor allem
gefallen wir uns in der hohen Ucbcrzcugung, den
erwachsenen Menschen womöglich ausschließlich der

normativen sittlichen Forderung zu unterstellen,
dem Geist, und nennen diese Haltung mit Stolz:
objektiv.

Mitten in diese Herrlichkeit hat nun zugleich „der
Teufel sein Nest gebaut", indem er höhnt: Eitles

Menschenkind, gibt es etwas Paradoxeres, als ein

objektives Subjekt? Und dieser Mephisto
hat durch die ganze bisherige Weltgeschichte
standgehalten: als jene Kraft, die stets das Böse will und
doch das Gute schafft, nämlich indem sie durch ihre
negative Offenbarung zum positiven Tun treibt.
Tatsächlich gibt es kein größeres Streben, als
dasjenige des Subjektiven zum Objektiven, des Teiles
zum Ganzen, wenn auch der Teil niemals das Ganze

werden kann. Es ist Goethe's Geist, der das

Unvergängliche in die Worte faßt: „Gleich sei keiner
dem andern, gleich sei jeder dem Höchsten: er sei
vollendet in sich."

Und wie es um diese Beziehung zum Höchsten
bestellt ist, das ist und bleibt eine spezifisch
religiöse Angelegenheit. Sie beginnt mit der sorgfältigen

Erziehung zur Ehrfurcht vor allem Seienden,
vor allem, was da ist — nicht nur, was da lebt: denn
im absoluten Sinne lebt alles Wirkliche seiner
göttlichen Bestimmung.

So können wir also unsern kleinen und großen
Kindern (den Erwachsenen) nicht sagen, was gut
ist, wenn es doch kein objektives Gewissen im
Einzelnen gibt? Wenn diese Fragwürdigkeit niemals
unser religiöses Gefühl befriedigt, warum sollen wir
dann nicht wenigstens im Glauben weiter gehen
als Goethe, der nur im Gesamtgewissen der ganzen
Menschheit, die aber nie beisammen sei, das
objektiv-absolute Gewissen erkennt? Niemand hindert
uns daran. Als Christen haben wir sogar die Pflicht,
einen absoluten (verbindlichen) Weg zur objektiven
Erkenntnis dessen was gut ist, also zur allgemeinen
Gewissensforderung anzuerkennen, nämlich den der
absoluten Liebe (Ehrlichkeit, Selbstlosigkeit), der
als objektiver Maßstab für alle Individuen nie versagt

— auch nicht bei Buddha oder Mohammed und
andern Religionsmännern.

Der neutrale Schulunterricht kann und darf aber
nicht so weit in die „Herzenspolitik" der
verschiedenartigsten Zöglinge (ganz abgesehen von der
formellen Konfession) hineinreden, ohne unduldsam zu
werden. Er müßte auch bald genug zum Pharisäis-
mus entarten. Vergessen wir nicht: Nur dann, wenn
wir selber im Hinblick auf die absolute Liebe
handeln, sind wir würdig, zu unserm Nächsten zu
sagen: „Liebe und tu was du willst!" (Augustinus).

Als kämpfende Alltagsmenschen wollen wir uns
mit der menschenmöglichen sittlichen Pflicht begnügen:

die' uns anvertrauten Werdenden zur
höchstmöglichen Ehrfurcht vor allen Dingen hinzulenken.
Das ist viel schwerer, als es scheint. Denn gerade
in Zeiten, die den relativen Wert oder Unwert der
Dinge offenbaren, ist es viel einfacher, grundsätzlich

zu verwerfen, zu negieren, zu bezweifeln. Wer
aber ein befriedigendes Leben führen will, muß ja-
sagen lernen, unter allen Umständen.

179


	Gewissensbildung

