
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 13 (1940-1941)

Heft: 6

Artikel: Autorität

Autor: Fürst, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Autorität.
Von HANS FÜRST, Lehrer, Ried/Kerzers.

Herr Bundespräsident Dr. Pli. Etter hat in seiner
Rede anläßlich der Eröffnung des Schweizerischen
Lehrertages vom 8. Juli 1939 in Zürich folgende
Worte an die Lehrerschaft gerichtet:

„Die Lehrerin und den Lehrer kleidet ein Stück
mütterlicher und väterlicher Würde, mütterlicher
und väterlicher Autorität, mütterlicher und väterlicher

Pflicht und Verantwortung. Deshalb zolle ich
Ihrem Stande, Ihrem Berufe dankbare Bewunderung
und aufrichtige Verehrung, und wenn ich sage, daß
die Ehrfurcht vor dem Recht und vor der Autorität
des Vaters und der Mutter zu allen Zeiten eine
wesentliche Voraussetzung des Glückes der Völker
gewesen ist und sein wird, so gehe ich einen Schritt
weiter und erkläre, daß der Ehrfurcht vor der
Autorität der Eltern sich auch gesellen muß die
Ehrfurcht vor der Würde und Autorität des Lehrers.
Damit habe ich schon eine der Aufgaben berührt,
die unsere Schweizerschule im Dienste des Landes
zu erfüllen hat, die ich bewußt und betont an die
Spitze der Borderungen stelle, die meines Erachtens
an die Schweizerschule zu erheben sind: Die
W a h r uns, die Erhaltung, die St ü r -

k u n g d es Autoritätsgeda n k c n s."
Wer die Reaktion der Presse auf diese Rede

verfolgt hat. konnte feststellen, daß gerade dieser Teil
am unterschiedlichsten kommentiert wurde. Die
Forderung nach vermehrter Pflege des Au'toritäts-
gedankens fand damals nicht überall Verständnis-
Wenn diese Forderung heute erhoben worden wäre,
so hätte sie wohl, nach bloß einem Jahre, eine
einheitlichere Zustimmung erfahren. In Sachen Autorität

befinden siel; die Dinge im Fluß, nicht nur im
politischen Leben, sondern auch in pädagogischen
Fragen.

Es fällt uns heute etwas schwer, zur Autorität
Stellung zu beziehen. Die Pflege der Autorität war
eine starke Seite der „alten Schule", die übrigens
auch heute noch nicht überall überwunden ist. Da
ist die Schulreform gekommen und hat vor allem
auch diesen Antori'täts d ii n k e I aufs Korn genommen,

hat den Lehrer von seinem erhabenen Throne
heruntergeholt zu den Tischen der Schüler und ihn

zu ihrem Kameraden gemacht. Und kaum ist mau
recht daran gegangen, mit der Reform Ernst zu
machen, ertönt schon wieder der Ruf nach
vermehrter Autorität. Die vielgerühmte Schulreform
scheint gefährdet. In der letzten Aprihuunmer der

1 SER schreibt H. .1. Rinderknecht: „Ich glaube, um
wirklich klar zu sehen, müssen wir einmal einfach
eingestehen, daß die hellen Gestirne am Schulhimmel

der Nachkriegszeit erloschen sind. Der Glanz
Wiens verblich über Nacht, und zwar nicht erst im
März 1938. Das Gerede um die Refornischulen ist
verstummt. Die Wallfahrtsorte der Pädagogik sind

verschlossene Gärten geworden." Das klingt recht
bedenklich! Sollen wirklich alle Errungenschaften
der Schulreform dahin sein? Sollen wir umkehren
und uns wieder auf den Autoritätsschimmel der
„alten Schule" setzen?

Wir fühlen, daß diese Probleme irgendwie
zusammenhängen mit den Problemen, welche die heutige
Weltpolitik beschäftigen; das Problem der Autorität
ist überall aufgeworfen, wir müssen zu ihm Stellung
beziehen.

Zunächst eine Erklärung: Wenn in diesem Aufsatz

der Begriff „alte Schule" gebraucht wird, so
ist damit nicht eine irgendwann existierende Schule
gemeint, sondern der Inbegriff dessen, was die
Schulreform am bisherigen Schulwesen ausgesetzt
hat, z. B. Lernschule, Gedächtnisdrill, Langeweile,
Lebensfremdheit, Unfehlbarkeit und Allwissenheit
des Lehrers usw. „Alte Schule" bedeutet also nur
eine Zusammenfassung aller Schattenseiten der
Schule vor der Verwirklichung der Forderungen
der Schulreform.

Die autoritätslose Schule.

Die Bedeutung einer Sache merkt man öfters
erst, wenn sie einem verloren gegangen ist oder
sonstwie fehlt- Eine autoritätslose Schule gibt es

eigentlich nicht, denn üotthelf sagt: „Seit man Gott
die Autorität genommen, will nun jeder Bube eine
Autorität sein." Wenn in der Schule der Lehrer die
Autorität verliert, dann will jeder Schüler eine
Autorität sein. Autorität ist jedenfalls vorhanden. Unser

Thema lautet also mehr: Die Schule mit dem
autoritätslosen Lehrer, oder besser noch: Die Schule
mit den autoritären Schülern. Damit ist der ganze
Zustand gekennzeichnet: Der Lehrer mit seinen
Forderungen ist Nebensache; Hauptsache ist der
Schüler mit seinen Triebbegehren. Alles was der
Lehrer sagt oder tut, ist ohne Wert, ohne Bedeutung,

verdient keine Beachtung. Sein Lob erbaut
nicht, sein Tadel wird nicht geachtet, seine Strafen
schmerzen nicht, sein Unterricht wird nicht
geschätzt, im Gegenteil, wenn er sich gegen die
Triebbegehren der Kinder richtet, so wird er bemängelt,
kritisiert, widersprochen. Die Folge davon sind
Ungehorsam, Unzufriedenheit, Undankbarkeit, Ueber-
lieblichkeit, Trotz, Frechheit, Unbotmäßigkeit. Der
Lehrer hat die größte Mühe, die Ordnung einigermaßen

aufrecht zu erhalten. Der größte Teil seiner
Kräfte wird dadurch gebunden und geht der
Beobachtung, der Erziehung und dem Unterricht verloren.

Lehrer und Schüler stehen in einem beständigen

Kampfe gegeneinander und machen sich
gegenseitig unglücklich.

Wenn wir ins Auge fassen, was das Fehlen von
Autorität für den Unterricht bedeutet und bedenken,

89



daß die Schulreform den Autoritätsgedanken
vernachlässigt oder gar verworfen hat, so finden wir
die Möglichkeit naheliegend, daß die Schulreform
gerade aus diesem Grunde versagt hat, wenngleich
ihre sonstigen Forderungen großenteils durchaus
zweckmäßig und berechtigt sind.

Im Gegensatz dazu steht die Schule mit dem
autoritären Lehrer. Wir meinen hier autoritär im
günstigsten Sinne. Hier bekommt jedes Wort, jede
Handlung des Lehrers eine ganz besondere Bedeutung;

was der Lehrer sagt, das ist wichtig und

richtig, das muß man behalten, danach muß man
sich richten, dafür muß man ihm dankbar sein. Sein
Lob erhebt, sein Tadel wird tief empfunden, seine
Strafen schmerzen, und jede Extragabe wird mit
Freuden und dankbarem Herzen entgegengenommen.

Der Lehrer hat wenig zu tun mit der Disziplin,

seine ganze Kraft kann er dem Unterricht und
der Erziehung zuwenden. So erfährt er eine große
Befriedigung, und seine Schüler fühlen sich wohl
unter seiner Obhut.

So ergibt sich Autorität direkt als Voraussetzung
jedes erfreulichen und gedeihlichen Unterrichtes.
Wir verstehen nun die „alte Schule", daß sie so
versessen auf Autorität sein konnte. Autorität galt ihr
sozusagen als das Höchste in der Schule, und darum
drang sie darauf, die Autorität um jeden
Preis und durch jedes Mittel aufrecht zu
erhalten. Dadurch gelangte sie zu einer Autorität
niederer Art, einer Autorität, deren Mängel die
Vorteile zu übersteigen drohte. Da ist die
Schulreform gekommen und hat diesem zweifelhaften
Gebilde das Todesurteil gesprochen. Mit Unrecht! so
erkennen wir heute. Die „alte Schule" war am
Fehler, aber auch die Schulreform hat gefehlt, sie
hat das Kind mit dem Bade ausgeschüttet. Wenn
heute die Forderung nach vermehrter Pflege der
Autorität an uns ergeht, wollen wir uns davor
hüten, in den Fehler der „alten Schule" zurückzufallen.

Das bedingt, daß wir zur Autorität eine andere
Einstellung gewinnen, daß wir uns gründlich mit
ihren psychologischen und pädagogischen Grundlagen

und Auswirkungen befassen. Die Autorität
der „alten Schule" ist eine Karikatur gewesen;
wir wollen versuchen, ihr wieder zur vollen
Bedeutung und Ernsthaftigkeit zu verhelfen.

Autorität ist dem Kinde Bedürfnis.

Der Mensch kommt als ungemein hilfebedürftiges,
schwaches Wesen zur Welt. Es ist ganz auf die
Hilfe und den Schutz seiner Pflegcperson angewiesen.

Bei dieser findet es Nahrung, Schutz und
Schirm gegen alle Unbill dieses Lebens; bei ihr
fühlt es sich geborgen. Es glaubt, seine Pflegeperson

sei allen Gefahren gewachsen, wisse alles und
könne alles, sei allmächtig. Je stärker es sich die
Eltern vorstellt, umso sicherer kann es sich bei
ihnen fühlen. Wenn also das Kind den Eltern Auto¬

rität zuschreibt, so tut es dies aus rein egoistischen
Sicherheitsgründen. Je näher sich das Kind den
Eltern verbunden fühlt, umso sicherer fühlt es sich.
Es sucht an den Eltern Halt, schmiegt sich an sie
an, meidet alles, was es den Eltern entfremden
könnte, es gleicht sich den Eltern an, schlüpft
gleichsam seelisch in sie hinein. Ihre Stärke ist
seine Stärke, ihr Wissen ist sein Wissen, ihre
Tugend ist seine Tugend. Wenn der Glaube an die
Autorität der Eltern verloren geht, dann leidet
darunter das Selbstvertrauen des Kindes. Otto Lauterburg

schreibt: „Das Kind selber erblickt im
Gehorchen etwas Vernünftiges. Es spürt unwillkürlich,
daß es erst durch die Einfügung seines Willens in
eine höhere Ordnung seinen wahren Wert
bekommt."

Der Mensch ist nicht nur ein Einzel-, sondern
auch ein Gesellschaftswesen. Er gewinnt seine
Bedeutung eigentlich erst durch seine Stellung in der
Gemeinschaft. Von Geburt an ist er auf lange Jahre
hin auf die Hilfe der andern angewiesen. Diese
Abhängigkeit geht ihm seiner Lebtag nach. Seltenste
Fälle ausgenommen, vermag er nur in der Gemeinschaft

mit andern Befriedigung des Lebens zu
finden. Der „Andere" ist sozusagen ein Bestandteil
von uns. So hat der Mensch nach zwei Seiten zu
dienen, sich selbst und den andern. Meng schreibt:
„Das Selbstgefühl baut sich nicht nur aus Eigenliebe,

sondern auch aus der Liebe zum andern auf."
„Unterordnungstrieb und Drang zum Aufbau von
Selbstgefühl sind Geschwister, die aus einem Stamm
kommen."

Wenn ein Kind nun keinen andern richtig lieben
und hochachten kann, dann fehlt ihm etwas zum
Aufbau seines Selbstgefühls; es fühlt sich nur als
halber Mensch; weil es in sich selbst kein richtiges
Wertbewußtscin besitzt, vermag es auch die Außenwelt

nicht zu werten, nicht zu schätzen, nicht zu
lieben, vermag nirgends Wurzel zu fassen, fühlt sich

nirgends richtig daheim. Ueber die Beziehung
zwischen Autorität und Heimat- und Vaterlandsliebe
wäre gewiß noch viel Interessantes herauszufinden.
Gotthelf schreibt: „Gerade dieses ist eine der Haupt-
qucllen des Elendes und der Armut, daß das
Ansehen jeder Autorität vernichtet ist, daß jede Autorität

als natürlicher Feind verfolgt wird, daher auch
der Zucht der Aufruhr gegenübersteht."

So gewiß ein Bedürfnis nach Unterordnung unter
eine Autorität besteht, so gewiß besteht im Kinde
auch der Drang, selber Autorität zu spielen, ebenso

groß und stark zu sein wie die Eltern. Wie groß
sind doch Freude und Zuversicht, wenn man einem
Kinde sagt, wie groß und stark es schon sei, wie
erhebend wirkt die Anerkennung und wie
niederdrückend die Nichtbeachtung und Entwertung!

In seinem unbegrenzten Machthunger begnügt
sich das Kind aber nicht damit, mit den Eltern auf
einer Stufe zu stehen, es verlangt noch höher hin-

90



auf. Es versucht die Erwachsenen zu besiegen, sie

unterzukriegen, sie in seine Gewalt zu bekommen.
Dieses Streben hat verschiedene Wurzeln. Die eine
bestellt wohl darin, daß die Kinder mit der Zeit an
den Eltern allerlei Schwächen entdecken, welche
sie unsicher machen. Diesen Mangel suchen sie
dadurch zu beheben, daß sie zeigen, wie sie selber ja
stärker seien als die Eltern und ihren Schutz gar
nicht mehr brauchten. Gelingt ihnen der Sieg über
die Eltern, vermögen sich die Kinder durchzusetzen,
die aufgestellte Ordnung zu durchbrechen, dann
bedeutet das für sie eine große Befriedigung. Diese
dauert aber nur kurze Zeit, denn das Kind fühlt
immer wieder seine Unfähigkeit und Schwäche, sein
Unvermögen, die Schwierigkeiten des Lebens zu
meistern. Bei wem soll es nun aber Zuflucht
suchen? Indem es die Eltern besiegt glaubt, hat es

sich um seinen eigenen Halt gebracht, um seine
Ruhe, seine Zuversicht, sein Selbstvertrauen. Es

ist wie ein schwankes Bäumchen, das sich von
seinem Pfahle losgerissen hat und nun vom Winde
nach allen Seiten geworfen wird.

Was die Kinder in dieser Beziehung an den
Eltern erfahren, das übertragen sie später auf den

Lehrer. Dr. R. Sterba schreibt: „Die ersten Personen,

welche für das Kind Autorität bedeuten, sind
die Eltern. Alle späteren Autoritäten, so die Autorität

Gottes, der Obrigkeit, der Lehrer, der Aerz'te,
der Vorgesetzten, der Führer sind in wesentlichen
Anteilen Neuauflagen jener Autorität, die die Eltern
für uns darstellten. Unser Verhalten gegen die
genannten Autoritäten im Leben erweist sich als eine
Wiederholung unseres Verhaltens der elterlichen
Autorität gegenüber". — Die Autorität, welche das
Kind im Lehrer anerkennt, ist also in erster Linie
die Autorität der Eltern und nicht diejenige des Lehrers.

Wenn nun ein Kind zu Hause keine Autorität
erfahren hat, dann anerkennt es im Lehrer auch
keine Autorität. Dieser ist dann genötigt, eine
Nacherziehung vorzunehmen, welche zu den schwierigsten

Aufgaben des Lehrers zu zählen ist. Die Eltern
können darum der Schule keinen bessern Dienst
erweisen, als wenn sie den Kindern gegenüber ihre
Autorität zu bewahren suchen.

Wie verschafft sich der Lehrer Autorität?
Das ist eine etwas verfängliche Frage. Sie erinnert

ein wenig an den Titel einer Schrift, zu welcher

schon so viele Willensschwache vergeblich
gegriffen haben: „Wie werde ich energisch?" —
Energie und Autorität sind eben mehr eine
konstitutionelle Angelegenheit als Uebungssache, obwohl
der Uebung auch große Bedeutung zukommt. Es
kann sich hier also nicht darum handeln, allerlei
Kniffe aufzuzählen; wir wollen aber auf jene
seelischen Qualitäten hinweisen, die dem Lehrer vor
allem Autorität verschaffen.

Selbstbewußtsein.

Der Schüler sucht beim Lehrer dasselbe, was er
als kleines Kind schon bei den Eltern gesucht hat:
Sicherheit, Halt, Zuversicht, Vertrauen, Gewißheit,
Beruhigung. Der Lehrer muß im Schüler den Eindruck
erwecken, daß er ihm dies alles bieten kann. Dazu
gehört in erster Linie, daß der Lehrer selber das
Gefühl hat, daß er dazu imstande ist. Es ist vorderhand

noch ganz unerklärlich, wie seltsam sich
Gefühle auf die Kinder übertragen. Eine Unsicherheit
beim Lehrer ruft stracks einer solchen bei den Schülern.

Der Lehrer muß mit dem Bewußtsein vor die
Schüler treten, daß er ihnen alles bieten kann, was
sie von ihm verlangen, er muß seiner selbst sicher
sein, er muß Selbstbewußtsein besitzen.

Das Selbstbewußtsein darf aber auf keiner Wertung

beruhen, auf keiner Einschätzung seiner selbst.
Nicht was einer von sich hält, ist ausschlaggebend,

sondern was einer ist. Selbstbewußtsein

ist ein Kraftgefühl, die Gewißheit, jeder Situation

gewachsen zu sein, durch nichts in Verlegenheit

gebracht zu werden; die Zuversicht, daß das,

was man tut, im gegebenen Augenblick das einzig
richtige ist. Dieses Selbstbewußtsein kennt keine
Zweifel, keine Bedenken, keine Furcht und tritt mit
einer solchen Sicherheit und Bestimmtheit auf, daß
auch im Schüler keine Zweifel, keine Einwände,
keine Opposition aufkommen können. Was der Lehrer

sagt oder tut, das wird als über jeden Zweifel
erhaben betrachtet.

Diese Selbstsicherheit äußert sich vor allem auch
in einer ganz beträchtlichen Ruhe. Der
Selbstsichere hat ja gar keinen Grund, unruhig zu sein,
fühlt er sich doch allem gewachsen, was da an ihn
herantreten könnte. Schon diese Ruhe allein übt auf
das Kind einen überaus wohltuenden Einfluß aus.

Unsicherheit und Aengstlichkeit dagegen bringen
Aufruhr in die kindliche Seele. Im Kinde ist alles so

labil, so ungefestigt, so haltlos, daß es auf jede
Beunruhigung in der Seele des Lehrers mit einer
ebensolchen Beunruhigung reagiert. Das Kind steht vor
allem im Kampfe mit seinen Triebbegehren. Die
Ruhe und Sicherheit des Lehrers bieten dem Kinde
nun Gewähr, daß auch es mit seinen Trieben fertig
wird und keine Angst vor ihnen zu haben braucht.
Unter diesem Eindruck wagen sich die verbotenen
Triebbegehren viel weniger hervor und plagen das

Kind nicht. Jede Unsicherheit aber scheint den

Bann zu lösen, die Triebe drängen auf das Kind ein
und beherrschen es. Aus dem folgsamen Kinde wird
ein unfolgsames, böses. „Die schlimmsten Erzieher
sind die ängstlichen", sagt Hans Zulliger.

Ein gesundes Selbstbewußtsein gehört zu den

Grundlagen jeglicher Autorität. Auch die Lehrer
der „alten" Schule haben Selbstbewußtsein gezeigt,
sogar sehr viel. Aber dieses Selbstgefühl war kein
Kraftbewußtsein, sondern die Folge einer Selbstein-

91



Schätzung und Selbstüberschätzung, hatte daher
weder unerschütterliche Ruhe noch Zuversicht zur
Folge und führte darum auch zu keiner wertvollen
Autorität. Das falsche Selbstbewußtsein gleicht
einer leeren Roggenähre, welche sich hochmütig
über die andern erhebt, sich hervordrängt, prahlt,
während das wahre Selbstbewußtsein einer vollen
A.ehre gleicht, die ihres Wertes bewußt, in Gleichmut

der Zeit der Ernte harrt.
Aus dem wahren Selbstbewußtsein ergibt sich

ohne viel Dazutun Autorität. Für den Selbstbewußten

ist Autorität gar kein Problem, sie ist eine
Selbstverständlichkeit, sie ergibt sich von selbst,
man befaßt sich gar nicht mit ihr. Daher ist er in
Sachen Autorität auch nicht empfindlich, er hat nie
das Gefühl, daß in dieser Beziehung etwas mangle,
nie das Bedürfnis, etwas besonderes zur Stärkung
seiner Autorität unternehmen zu müssen." Nicht so
der Lehrer, dem das nötige Selbstbewußtsein inangelt,

der aus irgend einem Grunde ängstlich ist, sich

wenig zutraut, an Minderwertigkeitsgefühlen leidet.
Der ist in Sachen Autorität besonders empfindlich,
bemerkt das Fehlen derselben mit Verdruß und
empfindet a-uch Vorkommnisse als „Majestätsbeleidigung",

über die der Selbstbewußte mit einem
Lächeln hinwegsieht. In seiner Unsicherheit ist er zu
steter Abwehr bereit, reizbar, mißtrauisch, quält
dadurch die Schüler und läßt auch in ihnen kein rechtes

Selbstvertrauen aufkommen. Eine rechte Autorität

bringt er aber auch durch Strafen nicht her.
Meng schreibt: „Das Strafen darf daher nur auf
Grund des autoritären Eindrucks der erziehenden
Persönlichkeit geschehen, aber nie als Mittel
dienen, die Autorität herzustellen. Auch gelingt dies
immer nur zum Schein."

Mit dieser Scheinau'torität gibt man sich oft
zufrieden. Wenn es dem Lehrer gelingt, die Schüler
genügend einzuschüchtern, dann tun diese so, als
ob sie die Autorität anerkennen würden, und der
Lehrer tut so, als ob er Autorität besäße. In
Wirklichkeit aber befinden sie sich in einem geheimen
Kriegszustand, welcher beiden mehr oder weniger
bewußt ist und dazu führt, daß der Lehrer dem
Schüler nichts neidlos geben mag, und der Schüler
vom Lehrer nichts annehmen will- Beide sind froh,
wenn sie auseinander kommen und nichts mehr
miteinander zu tun haben.

Bedeutung, Tüchtigkeit, Tugend.

Eine der Hauptwirkungen des gesunden
Selbstbewußtseins besteht wohl darin, daß es allem, was
der Lehrer sagt oder tut, Bedeutung verleiht.
Umgekehrt erlangt sich der Lehrer dadurch Autorität,
daß er im Schüler nie die Empfindung aufkommen
läßt, das, was er jetzt zu tun habe, was ihm jetzt
geboten werde, das könne nicht von Bedeutung
sein. Das Kind ist im Ermessen der Bedeutung aber
stark vom Urteil des Lehrers abhängig. Was der

Lehrer ihm als wichtig darbietet, das faßt es auch
so auf, vielfach wenigstens; dagegen dürfte das
(legenteil selten eintreten, daß ein Schüler den Wert
einer Sache erkennt, wenn sie vom Lehrer in gleichgültig

geringschätziger Weise vorgetragen wird.
Die Bedeutung, welche der Schüler einem Fache
zumißt, hängt also in weitem Maße davon ab, welchen
Wert der Lehrer selbst dem Fache zu geben weiß.
Wenn ein Fach einem Lehrer nichts sagt, dann sagt
es gewöhnlich auch den Schülern nichts.. Darunter
leidet nicht nur der Unterricht, sondern auch die
Autorität des Lehrers. Der Lehrer sollte daher
versuchen, jedem Fache, auch wenn es ihm nicht paßt,
Bedeutung zu geben, .darin einem Ziele • zustreben,
zu jeder Zeit wissen, was er erreichen will, jede
Stunde so vorbereiten, daß er nie in Verlegenheit
gerät, was tun oder was die Schüler tun lassen.
Eine schwache Stunde ist nicht nur dem Unterricht
verloren, sie läßt auch an der Autorität des Lehrers
einen Schatten zurück.

Falsch wäre wiederum, wenn wir nun in eine
Wichtigtuerei verfallen würden, wenn wir einem
Fache oder irgend einem Unterrichtsstoffe einen
Wert beimessen würden, der ihm gar nicht oder
lange nicht in dem Maße zukommt. Früher oder
später würden uns die Schüler hinter die Schliche
kommen, und dann könnten sie sich bitter an unserer

Großsprecherei und Ueberheblichkeit rächen.
Wir dürfen das Vertrauen, welches uns die Kinder
entgegenbringen, nicht täuschen, sonst wird es sich
in Haß und Mißtrauen verwandeln, welche uns
jeden erzieherischen Einfluß verunmöglichen werden.
Vor Prahlerei ist zu warnen. Wie überall gilt es

auch hier, das richtige Maß zu wahren. Nicht
übertreiben, aber auch nicht zu bescheiden sein. Das
Kind will zum Lehrer emporschauen und ihn
hochachten können. Der Lehrer darf daher sein Licht
nicht unter einen Scheffel stellen, er muß es leuchten

lassen. „Bescheidenheit ist eine Zier, doch kommt
man weiter ohne ihr." Dieser Spruch hat bis zu
einem gewissen Grade für die Schule Berechtigung.

Es ist vorteilhaft, wenn der Lehrer in irgend einem
Fache Besonderes zu leisten vermag, was die

Bewunderung der Schüler hervorruft. Dabei muß die

Leistung augenfällig sein und vom Schüler gut
gewürdigt werden können. Leistungen im abstrakten
Wissen machen dabei natürlich viel weniger
Eindruck als solche im Turnen, Sport, Zeichnen,
Singen.

Selbstbewußtsein steht auch im Zusammenhang
mit einer gewissen Gepflegtheit in der Kleidung, der

Haltung, im Benehmen, der Körperpflege, der
Ordnung und Reinlichkeit im und um das Schulhaus,
einer gefälligen Ausschmückung des Schulzimmers.
Das gehört zur äußeren Makellosigkeit.

Wichtiger noch als die äußere, ist die innere
Makellosigkeit. Wer sich selbst nichts vorzuwerfen
hat und keine Angst vor den Vorwürfen der andern

92



zu haben braucht, der hat einen guten Stand. Ein
gut Gewissen ist nicht nur ein sanftes Ruhekissen,
sondern auch eine gute Grundlage zum Aufbau
einer starken Autorität.

Selbstbeherrschung.

Ein wertvolles Selbstbewußtsein läßt sich kaum
denken ohne weitgehende Selbstbeherrschung. Wer
sich immer wieder zum Vorwurf machen muß, er
könne seiner Triebhaftigkeit nicht Meister werden,
wer immer wieder innere Kämpfe zu bestehen hat
und sich dabei stark ausgibt, kann nicht zum
harmonischen Bewußtsein aller seiner Kräfte kommen.
Die innere Zerrissenheit lähmt die Wirkung seiner
Worte und Handlungen und nimmt ihnen ihren
zwingenden autoritären Charakter. Wenn die Kinder

merken, und das tun sie mit instinktiver Raschheit

und Sicherheit, daß der Lehrer seiner selbst
nicht Meister ist, dann enthebt sie das der
Verpflichtung, ihrerseits Selbstbeherrschung zu üben.
Die Unbeherrschtheit des Lehrers ist direkt anstek-
kend; die Meisterlosigkeit des Lehrers ruft der Mei-
sterlosigkeit der Schüler, und wir müssen darum der
Selbstbeherrschung autoritären Charakter zuschreiben.

Ein Gedicht z. B. kann auf zwei Arten vorgetragen

werden. Man kann alle Gefühlswerte, welche
das Gedicht enthält, im Vortrag zum Ausdruck
bringen, recht dramatisch, mit viel Gefühlsaufwand.
Eine solche Vortragsweise wühlt uns innerlich auf,
läßt alle entsprechenden Gefühle lebhaft in uns
mitschwingen. Das Gedicht kann aber auch ganz
einfach, ohne allen Aufwand, aber geistig verklärt,
innerlich verarbeitet, vorgetragen werden. Hier ist
die Wirkung eine ganz andere; der Vortragende
hat uns die Miihe eines Selbstmeisterwerdens über
die aufgewühlte Gefühlswelt abgenommen. Die
Gefühle werden wohl noch erregt, in ihrer vollen
Stärke, aber sie übersprudeln nicht, sie bringen uns
nicht aus dem Gleichgewicht, sie desorganisieren
unser Seelenleben nicht, lassen vielmehr ein
erhebendes Kraftbewußtsein zurück. In ähnlicher Weise
scheint der Lehrer auf die Schüler zu wirken, der
ein reiches Gefühlsleben besitzt, dieses aber so zu
beherrschen weiß, daß die Schüler wohl dessen
Dasein verspüren, dadurch aber nicht erregt werden,
sondern eine wohltuende Beruhigung erfahren.

Großen Eindruck hat mir in dieser Beziehung
eine Radioansprache des Papstes gemacht, ein
Bittgebet für den Frieden, kurz vor Kriegsausbruch.
Ich hätte mir vorgestellt, der Papst werde in
leidenschaftlich hinreißenden Worten vom Himmel
den Frieden erflehen. Statt dessen vernahm man
ein Gebet in vollkommener Ruhe, Abgeklärtheit,
Geistigkeit, Gemessenheit und Sachlichkeit, in
welchem aber doch der Menschen große Not als Unterton

fühlbar mitschwang.

Nicht Affektlosigkeit, trockene, gefühlsarme
Gelehrsamkeit schafft Autorität, sondern in seine
Schranken gewiesene, gemessene, abgeklärte,
überwundene ursprüngliche Leidenschaftlichkeit. Die
Leidenschaftlichkeit ist das, was Lehrer und Schüler

verbindet, die Beherrschtheit ist das, was der
Lehrer dem Schüler voraus haben soll, womit er
ihn dominieren kann.

Herrschen heißt über den Dingen stehen. Früher

wohnten die Herrscher auf hohen Burgen, die
das Untertanengebiet weithin überragten. So soll
auch die Autoritätsperson das „Sumpfgebiet"
überragen, aus dem sie emporgewachsen ist, all den
Wust niedriger egoistischer Begehrlichkeit,
Ehrsucht, Empfindlichkeit, Erregbarkeit und Ungeduld.
Solange das Selbstbewußtsein von egoistischer
Färbung ist, bleibt es ein solches niederer Art, das nicht
über die Dinge hinaus sieht, seinen Kopf bald hier,
bald dort anstößt und statt Ordnung und Ruhe
Verwirrung schafft. Nur wer über sich selbst Meister
geworden ist, kann den andern richtig Meister sein.
Das Problem „Meister" hat vor allem auch Gott-
helf beschäftigt, im „Schulmeister" und besonders
im „Uli". Er schreibt dort: „Er (der Meister) liest
dieses Kapitel in vollkommener Ruhe, recht väterlich,

verhehlt dem Sünder nichts, auch das Herbste
nicht, läßt ihm aber auch Gerechtigkeit widerfahren,

stellt ihm die Folgen seines Tuns inbezug auf
sein zukünftig Schicksal dar. Und wenn der Meister
fertig ist, so ist er zufrieden, und die Sache ist
soweit abgetan, daß der Abkapitelte oder die andern
im Betragen des Meisters durchaus nichts spüren,
weder Bitterkeit noch Heftigkeit noch etwas anderes.

Diese Kapitelten sind meist von guter Wirkung
wegen dem Väterlichen, das darin vorherrscht, wegen

der Rulle, mit welcher sie gehalten werden,
wegen der Schonung vor andern- Von der
Selbstbeherrschung und ruhigen Gemessenheit in solchen
Häusern vermag man sich kaum eine Vorstellung
zu machen."

Autorität und Freiheit.

Autorität wird vielfach in Gegensatz gebracht zu
Freiheit. Wenn im heutigen politischen Leben, die
Autorität an Bedeutung stark gewinnt, so ruft das
der Befürchtung, unsere Freiheit könnte in Gefahr
geraten. Ob diese Befürchtung berechtigt ist, können

wir heute noch nicht entscheiden. Autorität und
Freiheit schließen einander aber nicht aus, sie sind
nicht Gegensätze. Autorität wird häufig auch dem

Zwange gleichgesetzt. Zwang und Freiheit werden
ebenfalls als Gegensätze betrachtet. Sie sind es

auch nicht. Sie können sogar in nahe Verwandtschaft

zueinander treten.
„Freiheit ist der Zweck des Zwanges;
Wie man eine Rebe bindet,
Daß sie, statt im Staub zu krieclien,
Frei sich in die Lüfte windet!" Fr.W.Weber.

93



Eine absolute Freiheit gibt es für den Menschen
nicht; er ist ein erdgebundenes Wesen. „Du bist
Erde und sollst wieder zu Erde werden!" Hoch
über die Erde vermögen wir uns nicht zu erheben.
Freiheit ist kein uns durch die Natur gegebenes
Recht. In der Natur verläuft alles nach Gesetzen.
Wir sind nur insofern frei, als wir uns über die
Natur in uns zu erheben vermögen, als wir zum
Beherrscher der Natur in uns werden. Die Freiheit ist
uns nicht gegeben, wir müssen sie nach Möglichkeit
erwerben. Das ist ein Ziel der Erziehung, d e p.

Menschen frei zu machen. Dieses Ziel
erreicht die Erziehung aber nur durch Zwang. Alle
Erziehung ist in irgend einer Form ein Zwang, ein

Zwingen, ein Leiten, ein Führen, das allerdings in
günstigen Fällen so ausgeführt wird, daß man fast
nicht mehr von Zwang zu sprechen wagt. Zwang
soll aber nie Selbstzweck sein, sondern
immer das Ziel im Auge haben, den Menschen
frei zu machen. Das Kind sollte mit jedem
Fortschritt spüren, wie es freier wird. 0. Lauterburg

schreibt: „Das ist ein Grundfehler in der
Erziehung, daß man bei der Anwendung der Zucht,
beim üeltendmachen der eigenen Autorität das
Freiheitsgefühl und das Geltungsbedürfnis des Zöglings
mißachtet". Die rechte Autorität zeigt sich gerade
in der Ruhe, im Vertrauen, in der Zuversicht, mit
welcher man den Zögling seinen eigenen Weg gehen
läßt. Es ist fast so, als ob ein Kind mit demselben
Zutrauen seinen Weg machen würde, mit welchem
ihn sein Erzieher gehen läßt. Je mehr Autorität ein
Erzieher besitzt, umso mehr Freiheiten kann er
seinem Zögling schenken, ohne befürchten zu müssen,
daß die Freiheit mißbraucht wird. Die Autorität,
d. h. die Macht des Lehrers über den Schüler ist so
groß, daß der Schüler gar nichts anderes zu machen
wünscht, als was dem Lehrer recht ist. Meng
schreibt: „Ziel der Entwicklung wird sein, die
Autorität des Erwachsenen so einzusetzen, daß der
Gehorsam immer mehr als ein freier Willensantrieb
empfunden wird". Gehorchen ist dann für das Kind
nicht mehr ein Müssen, ein Zwang, sondern ein Dürfen,

ein Bedürfnis. Frei fühlt es sich nicht dann,
wenn es irgend etwas Verbotenes tun kann, sondern
dann, wenn es weder das Urteil des eigenen
Gewissens, noch dasjenige irgend einer Au'toritätsper-
son zu fürchten braucht. Das ist der Idealzustand
einer gelungenen Erziehung.

Es kommt hie und da vor, daß man groben Zwang
nicht mehr glaubt umgehen zu können. Wir haben
gehört, daß das Kind ja mit dem Erwachsenen den
Kampf aufnimmt, daß es versucht, den Erwachsenen
unterzukriegen. Da geht es gewöhnlich hart auf
hart; der Lehrer sieht sich nur vor zwei Möglichkeiten

gestellt: entweder siegen oder unterliegen.
Natürlich will er siegen, er will Meister bleiben,
will dem Kinde den Meister zeigen, koste
es, was es wolle. Wenn der Lehrer sich unterkrie¬

gen ließe, so wäre es ja wirklich um seine Autorität
geschehen. Ein Nachgeben des Lehrers würde als
Schwäche angesehen.

In den meisten Fällen ist ein solcher Zusammenstoß

wohl die Folge einer fehlerhaften, vor allem
zu wenig aufmerksamen Erziehung. Die Konflikte,
die zwischen Lehrer und Schüler entstehen, sollen
fortlaufend, sozusagen im Anfangsstadium erledigt
werden und sich nicht durch längere Zeit hindurch
ansammeln, bis sie zuletzt zu einer heftigen
Entladung führen. Dazu ist aber nötig, daß der Lehrer
die psychische Struktur des Schülers
genau kennt. So wird er immer wissen, was
der Schüler mit seinem Verhalten bezweckt; er
erkennt die Anfänge einer Fehlentwicklung zur
rechten Zeit und vermag ihr rechtzeitig zu begegnen,

so daß der Schüler sozusagen ohne auffallenden

Zwang, mehr geführt und geleitet, seine
Schwierigkeiten überwindet. Das Wissen um die kindliche

Seele, das rechtzeitige Erfassen dessen, was
der Schüler bezweckt, verstärkt die Autorität des
Lehrers in hohem Maße. Ein Lehrer, der die Schüler

nicht versteht, mag er noch so geschickt und
gelehrt sein, wird sich nie eine fruchtbare Autorität
über sie verschaffen können.

Autorität und Liebe.

So wenig als Zwang allein Autorität zu geben
vermag, vermag dies die Liebe allein. Zwang und
Liebe scheinen eine Art Verbindung miteinander
eingehen zu müssen. Wenn von Autorität die Rede

ist, so sind wir eher geneigt an Zwang zu denken.
Je höher aber, edel-menschlich betrachtet, die Autorität

steigt, einen umso größeren Raum
nimmt in ihr die Liebe ein, eine umso
ausschlaggebendere Rolle spielt die Liebe.
Meng schreibt: „Daraus folgt, daß jede Erziehung
und jede Strafe viel tiefer wirksam sind, wenn die
Liebe des Kindes aktiviert ist. Sie ist der Kern der
erzieherischen Beeinflussung überhaupt, der
autoritativen Verständigung mit dem kindlichen Trieb-
und mit seinem Gewissens-Ich". Go'tthelf schreibt:
„Die Liebe wirkt nur da Gehorsam, wo sie mit der
Achtung begleitet ist, und diese Achtung muß

errungen werden dadurch, daß das Kind fühlt, ein
höherer, kräftigerer, stätigerer Wille stehe dem seinigen

gegenüber, dieser Wille lasse sich nicht blenden,

nicht umgehen, nicht einschläfern, sondern er
sei gleich fest und bestimmt am Morgen wie am
Abend. Da wird das Kind sich beugen, und kann
man Liebe erzeugen zur Achtung, so wird erst
der Gehorsam ein freiwilliger, freudiger". — „Eine
ruhige Festigkeit muß den Kindern gegenüberstehen,

welche sich nicht durch die Listigkeit der Kinder

betören, nicht durch Liebkosungen einschläfern,
nicht durch Trotz ermüden oder erschrecken läßt".

„Gerade dieses Feste, Unerschütterliche, Ruhige
wird dem flüchtigen, erregbaren Kinde die meiste

94



Achtung, den meisten Gehorsam einflößen; es wird
sich mit einem wahren, gläubigen, frommen
Vertrauen vor diesem Lehrer beugen".

Auch die Liebe ist eine Gewalt, auch die Liebe
kann zwingen ; ja, oft ist sie mächtiger als jede
andere Gewalt. Unbeirrbare Festigkeit, Ausdauer
und Konsequenz in der Anwendung der Liebe schafft
mindestens ebensoviel Autorität als die gleiche
Auwendung von äußerer Gewalt. Wie oft würde ein
Lehrer mehr erreichen, sich und den Schülern
manch bittere Stunde ersparen, wenn er sich
vornehmen würde, den Schülern gelegentlich, statt sie
gehörig „in den Senkel zu stellen", eine Freude zu
bereiten, statt einer Strafpredigt eine schöne
Geschichte vorzulesen! Das braucht Ueberwiudung,
aber diese Ueberwinduug hilft dem Schüler
meistens mehr als eine Strafpredigt.

Im Dienste einer höheren Autorität.

Wenn wir uns rückblickend vergegenwärtigen,
welche Anforderungen" die Autorität an den Lehrer
stellt, wie Selbstsicherheit, unerschütterliche Ruhe,
Zuversicht, Beherrschtheit, Bedenkenlosigkeit,
Selbstvertrauen, dann beschleicht uns ein banges
Gefühl. Dürfen wir gebrechlichen, armseligen,
sündhaften, unbeherrschten und unwissenden Menschen,

von denen es heißt, „eure Rede sei ja, ja, nein, nein,
und was darüber ist, das ist von übel; denn ihr
vermögt nicht, ein Haar weiß oder schwarz zu
machen", dürfen wir uns solche Autorität anmaßen?
Ist es nicht so, daß wir im Grund der Dinge nichts
wissen und nichts können, daß wir nie sicher sind,
daß wir immer von andern Mächten abhängig sind?

Das sind berechtigte Fragen. Sie führen uns über
Pädagogik und Psychologie hinaus ins Gebiet des

Weltanschaulichen. Da hat jeder mit sich selbst
auszumachen, wo er die Kraft hernehmen will, als

armes Menschlein sich Autorität zu verschaffen. Der
Gläubige holt sich diese Kraft beim Inhaber der
höchsten Autorität, bei Gott. Indem er sich selbst
einer höheren Autorität unterstellt, tut er nichts
anderes als das Kind, er sucht bei seinem Vater Schutz,
Sicherheit, Zuversicht, Vertrauen, Ruhe. Er gibt
dann dem Kinde nur das, was er selbst von einer
höheren Autorität empfangen hat.

Die Zitate stammen aus folgenden Werken:
Gottheit : Schulmeister, Uli, Annebäbi.

Lauterburg: Ziele und Wege der Erziehung und Selbst¬

erziehung. Gstaad, 1924.

Meng: Strafen und Erziehen. Verlag Hans Huber, Bern.
S t e r b a : Handwörterbuch der Psychoanalyse. — Intern.

Psychanal. Verlag, Wien.
Z u 11 i g e r : Schwierige Schüler. Verlag Hans Huber, Bern.

Neue Sprachpillen.
Von OTTO VON GREYERZ.

Vor kurzem erschien als letztes literarisches Vermächtnis
von Otto von Greyerz das Buch: „S p r a c h p i 11 e n". Neue
Folge. 1940. (Verlag A. Francke AG., Bern.) In Lwd. Fr. 5.—.

Die neue Folge der „Sprachpillen" von Otto von Greyerz
steht dem ersten Bande in keiner Weise nach. Was hier in
50 kleinen Kapiteln geboten wird: die überraschende Deutung
eines unverstandenen Mundartausdrucks, der Einblick in das
innere Wirken der Sprache, das kräftige Urteil über eine
sprachliche Modetorheit, das ist nie langweiliges Wissen,
sondern stets lebendigste Wissenschaft, die jedem frommt. Denn
hier spricht kein enger Philologe, sondern ein eigenartiger,
kluger und liebenswürdiger Mensch; und so ist es auch nicht
philologische Berufsmeierei, die uns wünschen läßt, daß auch
dieses Buch den Weg in möglichst viele Hände finde: Der
Geist, der Witz und die innere Geradheit dieses Werkes
müssen weitherum wirken. Denn Dienst an der Sprache, wie
ihn Otto von Greyerz auffaßte, ist arn allerwenigsten Dienst
am Buchstaben; ist nicht nur Dienst an unserer heimischen
Mundart und an unserem Volkstum, sondern ist im tiefsten
Dienst an der Wahrheit. Prof. Dr. H. R.

Nachbemerkung der Redaktion: Dank des

Entgegenkommens des Verlages A. Francke, Bern, sind wir in
der Lage, unseren Lesern auch von der neuen Folge der
„Sprachpillen" zwei besonders pikante Proben bieten zu
können :

„Sehr verehrter Herr!"
Muß das nun so sein und bleiben? Soll die

Höflichkeit in der brieflichen Anrede hierin den höchsten,

endgültigen Ausdruck gefunden haben?

Früher sagte und schrieb man „Geehrter Herr!"
und glaubte der Höflichkeit im allgemeinen Genüge
getan zu haben. Wollte man ein mehreres tun,
besonders gegenüber ehrwürdigen Personen —-

ehrwürdig durch Alter, Beruf, Amt oder wahres
Verdienst — so sagte man „hochgeehrter", auch
„hochgeachteter, hochgeschätzter, hoohzuverehrender
Herr", aus dem sicheren Gefühl heraus, daß „hoch"
das richtige ' Steigerungswort zu „ehren, achten,
schätzen" sei. Bei dem überhandnehmenden
Gebrauch und Mißbrauch von „sehr" (sehr dankbar,
sehr erfreut, sehr gern, sehr arbeiten, sehr jubeln)
drang dieses Wörtchen auch in die Anrede ein und
verdrängte — vielleicht nach 'dem Beispiel des
französischen „très honoré" — das „hochgeehrt" durch
„sehr geehrt". Seit etwa fünfzig Jahren hat sich
diese Anrede im Deutschen durchgesetzt. Aber das

genügte den Höflichkeitsbolden noch nicht. In
völliger Verkennung des alten Sinnes von „verehren",
das selber den höchsten Grad von „ehren" bezeichnet,

glaubte man das „verehren" noch mit „sehr"
übertrumpfen zu müssen, und so entstand denn dieses

geschwollene „sehr verehrter Herr"!, das heute
bereits so abgeschliffen ist, daß es nichts mehr
bedeutet, jedenfalls nicht mehr als „geehrter Herr!";
denn man redet jetzt jeden Unbekannten, auch einen

95


	Autorität

