
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 12 (1939-1940)

Heft: 4

Artikel: Seelische Gesundheit als Voraussetzung für richtiges Strafen

Autor: Fürst, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850792

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Art. 213 erklärt die B 1 u t s c h a ii d e dann für
erhöht strafbar, wenn mit einem unmündigen, mehr
als 1b Jahre alten Verwandten gerader Linie Inzest
getrieben wird. Also auch hier verstärkter
strafrechtlicher Schutz des Jugendlichen. —

Die sehr selten anzutreffende Unterdrük-
k u n g und Fälschung des Personenstandes

hat in Art. 216 die Regelung gefunden.
Demnach wird die Unterschiebung eines Kindes in
schweren Fällen mit Zuchthaus bis zu 5 Jahren
bestraft. —

Im praktischen Leben erlangt weit mehr Bedeutung

Art. 217. Wer aus bösem Willen, aus Arbeitsscheu

oder aus Liederlichkeit die familienrechtlichen

Unterhalts - oder Unterstützungspflichten
gegenüber seinen Angehörigen nicht

erfüllt, hat Gefängnis zu erwarten. Von der gleichen
Strafe wird ereilt, wer aus den nämlichen Gründen
die ihm aus Gesetz oder freiwilliger Anerkennung
obliegenden vermögensrechtlichen Verpflichtungen
gegenüber einer außerehelich von ihm Geschwängerten

oder gegenüber einem außerehelichen Kinde
nicht erfüllt. Jene Lebensgenießer, welche ohne
soziales Gewissen und Verantwortungsbewußtsein
Rechte usurpieren, aber um die einschlägigen Pflichten

sich feige drücken und illegitime Mutter und
illegitimes Kind ihrem Schicksal treulos überlassen,
werden hier unter Strafsanktion zur Bezahlung der
fälligen Alimente angehalten.

Originell ist Art. 219. der von der „Verletzung
der Erziehungspflicht" handelt.

Nach dieser Richtung hin machen sich schuldig die
Eltern, „die sich eines Kindes dadurch entledigen,
daß sie es zu dauernder Pflege Personen übergeben,
bei denen es, wie sie wissen oder annehmen müssen,

in sittlicher oder körperlicher Beziehung
gefährdet ist". Geschieht die Ucbergabc aus Gewinnsucht,

so beträgt die Minimaldauer des Gefängnisses

3 Monate. Wer gewisse Praktiken im Plazierungsund

Verkostgeltungswesen kennt, kann diese Neuerung

nur begrüßen. —
Zum Schlüsse sei noch auf Art. 230 hingewiesen,

der denjenigen strafwürdig erklärt, welcher eine
unmündige Person dem Inhaber der
elterlichen oder vormundschaftlichen Gewalt
entzieht oder vorenthält. Flievon werden vor allem
renitente Elemente getroffen, welche sich gegen
vormundschaftliche Maßnahmen — denken wir an
Kindesversorgungen gemäß Art. 284 ZGB — auflehnen.
Ferner kann der Fall aktuell werden bei eigenmächtigen

Wegnahmen von Kindern, die im Scheidungsprozeß

dem schuldlosen Elternteil zur Pflege und
Erziehung zugesprochen wurden. —

Das ein schneller Rundgang durch die besonderen

Schutzbestimmungen des eidgenössischen
Strafrechts zu Gunsten der Jugend. Ohne Uebertreibung
kann gesagt werden, daß der schweizerische
Strafgesetzgeber im edelsten Sinne des Wortes ein
Freund der heranwachsenden Generation ist. Mit
einem scheinbar lückenlosen System von Straf-
bestimmungen hat er zur Erhaltung einer an Leib
und Seele währschaften und gesunden Jugend alles
getan, was im Bereich seiner Einflußnahmemöglich-
keiten lag.

Wirksam sekundiert das Strafgesetz dem
amtlichen Jugendschutz. Mit gleicher psychologischer
Feinheit und Liebe zur Jugendseele ist aber auch
das Jugendstrafrecht in Art. 82—101
ausgebaut, in welchem der Jugendliche nicht als
Schutzobjek't des Strafrechtes, sondern als Täter,
als Rechtsbrecher erscheint. — Nicht zuletzt waren
es gerade die Kapitel des Jugendstrafrechtes und
die Schutznormen für die Jugend, welche dem
Gesetz trotz vereinzelter Angriffsflächen und trotz
foederalistischcr Bedenken eine annehmende Mehrheit

sicherten.

Seelische Gesundheit als Voraussetzung für richtiges Strafen.
Von HANS FÜRST, Lehrer, Ried b. Kerzers.

Strafen als Problem

Als ein Lehrer die Ankündigung eines Vortrages
„Sinn und Wesen der Strafe" zur Kenntnis nahm,
da meinte er, man könnte auch über Unsinn und
Unwesen der Strafe sprechen. Diese Bemerkung
führt uns mitten in die Problematik des Strafens
hinein. Wann soll man strafen? — Auf welche Art
und Weise? — Wie hart die Strafe bemessen? —
Ist Strafe überhaupt nötig? Es gibt Erzieher,
welche behaupten, man könnte ganz gut ohne Strafe
auskommen. Wenn wir uns gezwungen sehen, zu
strafen, dann sei das nichts anderes als ein
Eingeständnis unserer Unfähigkeit.

Die meisten'Erzieher strafen ungern; sie empfinden

die Strafe als ein notwendiges Uebel, als unlieb¬

same Belastung ihres Berufes. Sie sehnen sich nach

Arbeitsbedingungen, wie sie Hochschulprofessoren
genießen, die vor einer gut erzogenen, ausgewählten
Zuhörerschaft ausschließlich ihrer Wissenschaft
leben können. Daneben gibt es aber auch Erzieher,
die nicht ungern strafen, die im Strafen wohl eine

gewisse Befriedigung erleben.

Noch verschiedenartiger aber ist die Reaktion der
Schüler auf die Strafe. Kaum e i n Schüler reagiert
auf dieselbe Strafe gleich wie ein anderer. Wenn
eine Strafe den einen Schüler hart trifft, so lacht ein

anderer über dieselbe Strafe. Die Wirkung der
Strafe erscheint uns unberechenbar, sie scheint von
Umständen abzuhängen, welchen wir vielleicht nicht
die gebührende Beachtung schenken. Die pädago-

67!



gische Revolution der letzten Jahrzehnte hat auch
die Strafe erfaßt, und die Situation ist auch heute
noch nicht soweit gefestigt, daß wir zur Strafe
eindeutig Stellung zu beziehen vermöchten. Das
„Jahrhundert des Kindes" mit seiner Devise „Alles
f ii r das Kind, nichts g e g e n dasselbe", hat die
Stellung der Strafe stark erschüttert.

„Freude ist alles", so lautet der Wahrspruch
der neuen Schule. Wo hat da die Strafe noch
einen Raum? — Oder ist es doch so, daß die Strafe
auch in der neuen Schule eine Aufgabe, eine Mission

zu erfüllen hat? — Wäre es doch möglich, daß

wir durch eine richtige Einstellung zur Strafe
derselben einen neuen Sinn, eine neue Bedeutung und
damit volle Berechtigung auch in der modernen
Schule zu geben vermöchten? Wir wollen
versuchen, hierüber einige Klarheit zu gewinnen.

Strafe als Erziehungsmittel
Im Laufe der Zeiten hat die Strafe verschiedene

Zwecke zu erfüllen gehabt, Zwecke, die übrigens
auch heute noch alle beim Strafen eine mehr oder
weniger wichtige Rolle spielen. Bei den Urvölkern
war die Strafe gar kultische Handlung,
dann trat sie in den Dienst der Vergeltung,
der Rache, der Gerechtigkeit, der
Abschreckung, der Sicherung und schließlich

der Besserung. Von allen diesen
Strafmotiven bildet nur das letztgenannte Gegenstand
unserer Betrachtung. Wenn die Strafe zur Besserung

der Zöglinge beitragen kann, dann ist sie ein
Erziehungsmittel. Wir wenden uns also der Frage
zu: Kann ein Kind durch Strafe gebessert

werden? — Besser werden, verstehen wir
hier im Sinne der Befähigung zur Teilnahme an der
Gemeinschaft. Das Kind soll durch die Erziehung
befähigt werden, im Rahmen der Gemeinschaft, in
welcher es später leben wird, seine individuelle
Veranlagung zu möglichst großer und gemein-
schaftsfördernder Entfaltung zu bringen. Kann die
Strafe hierzu etwas beitragen?

Das kleine Kind ist noch nicht gemeinschaftsfähig.

Eine Gemeinschaft von Säuglingen ist etwas
in jeder Hinsicht Undenkbares. Gemeinschaft
verlangt Rücksichtnahme. Der Säugling kennt keine
Rücksicht; er ist das rücksichtsloseste Wesen, das
sich denken läßt. Wenn dies übertrieben erscheint,
so ist es nur aus dem Grunde, weil dem Säugling
die Macht fehlt, seine egoistischen Wünsche alle zu
erfüllen. Der Säugling ist ein völlig triebhaftes Wesen.

Die Weit besteht für ihn nur soweit, als sie
zur Befriedigung seiner Triebwünsche beitragen
kann. Sein Leben besteht einfach in der Befriedigung

seiner Triebe. Wenn er uneingeschränkt so
weiter vegetieren könnte, so müßte aus ihm ein
unerträglicher Egoist, Tyrann, Despot und Wüstling
werden. Aus diesem kleinen Triebwesen einen
Menschen heranbilden, der sein Handeln nach Ge¬

setzen der Moral und der Vernunft richtet, das ist
die gewaltige Aufgabe der Erziehung.

Die Triebbefriedigung bringt dem Kinde Lust.
Das Kind will Lust erleben und Unlust vermeiden.
Es lebt nach dem Lustprinzi p. Es tut einfach
das, was ihm im Augenblicke gerade Lust bereitet.
Es nimmt keine Rücksicht darauf, ob diese
Lustbefriedigung nicht einem andern oder später
ihm selber Unlust bereiten wird. Das Kind handelt
ohne Ueberlegung, nach plötzlichen Eingebungen,
impulsiv. Aufgabe der Erziehung ist es, das Kind
dazu zu bringen, daß es nicht mehr jedem
augenblicklichen Verlangen nachgibt, daß es verstandesmäßig

überdenkt, bevor es handelt, daß es untersucht,

ob nicht die sofortige Triebbefriedigung
Ursache zu späterer Unlust werden kann. Wenn das
Kind so zuerst verstandesmäßig vor-
handelt, dann lebt es nicht mehr nach dem
Lustprinzip, sondern nach dem Realitätsprinzip.
Es hat gelernt, zur Vermeidung späterer Unlust oder
um einer späteren höheren Lust willen auf die
sofortige Triebbefriedigung oder auf Triebbefriedigung
überhaupt zu verzichten.

Würde das Kind nicht auch ohne bewußt gewollte
Erziehungsmaßnahmen dazu kommen, nach dem

Realitätsprinzip zu leben? — Gewiß! „Gebrannte
Kinder scheuen das Feuer". Auch die Natur, das
Leben an sich können erziehen. Das Kind macht die

Erfahrung, daß man z. B. eine Reihe von Dingen
nicht tun darf, wenn man gesund bleiben will. Bis
zu einem gewissen Grade würde also das Kind auf

„natürlichem" Wege auch erzogen. Wir dürfen
aber das Kind nicht sich selbst überlassen. Es wäre
viel zu gefährlich, wenn das Kind alle nötigen
Erfahrungen selbst sammeln wollte. Das Kind müßte
hundert Leben zu verlieren haben, nicht bloß eines.
Zudem ginge es v i e 1 z u 1 a n g e bis das Kind auf
diesem Wege gemeinschaftsfähig würde. Wir dürfen

nicht vergessen, daß das Kind in verhältnismäßig

w e n i g Jahren die gleiche Kulturstufe
erreichen muß, zu deren Erreichung die Menschheit
Jahrtausende gebraucht hat. Wenn schon
diese Entwicklung anlagemäßig im Kinde
vorgezeichnet ist, so bedeutet sie immer noch eine
riesige Leistung. Diese Leistung vollbringt das

Kind nicht von sich aus. Sie kommt nur durch i n -

tensive Einwirkung durch die Erziehung
zustande. Die Erziehung muß der Natur ganz gehörig
unter die Arme greifen und deren erzieherische
Einwirkung vervielfachen. — Die Natur erzieht
dadurch, daß sie überall dort eine Unlust setzt, wo
die Triebbefriedigung dem Kinde gefährlich werden

kann. Wenn die Erziehung die Natur in ihrer
erzieherischen Tätigkeit unterstützen will, dann muß

sie in vermehrtem Maße Unlust setzen,
sie muß strafen.

68



Die Dressurstrafe

Die Aufgabe der Erziehung scheint also darin zu
bestehen, daß wir das Kind dazu verhalten, daß es

vom Lustprinzip nach und nach sich löst und dem
Realitätsprinzip die Herrschaft über sein Handeln
überläßt. Das Kind wird angeleitet, über sein Handeln

nachzudenken, zu berechnen, welches

Tun ihm schlußendlich am meisten Lustgewinn
einbringt. Das Kind ist nicht mehr ein Spielball seiner

Triebe, es beherrscht seine Triebe, es leitet
sie so, wie es nach seinem Ermessen ammeisten
an Lust profitieren kann. Aus dem Kinde wird ein
kleiner, oft recht raffinierter Spekulant auf
Lustgewinn.

Wenn wir nun wollen, daß das Kind nichts
Verbotenes tue, dann brauchen wir das verbotene Tun
nur mit starker Unlust zu besetzen, d. h. wir
müssen das Kind jedesmal bestrafen, wenn es

etwas Ungutes tut. Das Kind wird sich dann
merken, daß verbotenes Tun mit Unlust verbunden
ist, und es wird deshalb das Verbotene lassen. Das
klingt recht einfach. Schauen wir uns aber die
Folgen einer solchen Erziehung an:

Solange das Kind unter der Obhut seiner Erzieher

lebt, möchte man sagen, könnte eine solche
Erziehung genügen. Aber schon das Kind merkt, daß

nicht alles verbotene Tun bestraft wird, nämlich
dann nicht, wenn man nicht erwischt wird. Früh
schon stellt deshalb das Kind den Grundsatz auf:
Laß dich nicht erwischen! — Aber das Kind bleibt
ja nicht ewig unter der Obhut der Erzieher. Es verläßt

das Elternhaus, tritt ins Leben hinaus. Dort
merkt es bald, daß nicht mehr alles früher
verbotene Tun bestraft wird. Die Möglichkeiten, sich
der Strafe zu entziehen, sind viel größer. Es beginnt
Dinge zu tun, für die es früher von den Eltern
bestraft worden wäre. Jetzt bleibt aber die Strafe
aus, und das Kind gerät immer mehr auf eine schiefe
Bahn. Wenn es seine Eltern i in mer um
sich hätte, wenn es für jede Uebeltat deren
Strafe zu gewärtigen hätte, dann ja, dann würde
es brav bleiben.

Nun gibt es allerdings Instanzen, welche die
Strafkompetenz der Eltern im öffentlichen Leben
übernommen haben: die Gerichte. Wir wissen aber,
daß ein Mensch schon recht tief fallen kann, bis er
mit dem Gericht in Berührung kommt. Wir brauchen

nur einen Blick ins tägliche Leben zu werfen.
Wie sind doch die Menschen alle so sehr auf ihren
Vorteil erpicht! Wie versuchen sie alle Ränke,
um für sich einen kleinen Vorteil zu ergattern!
Gewinnsucht, größere oder kleinere Betrügereien,
Uebervorteilung, Unredlichkeit, Eigennutz, engstirniger

Egoismus geben dem öffentlichen Leben das
Gepräge. Diese rücksichtslose Durchsetzung
persönlicher Interessen macht eine weitgehende
Reglementiererei nötig. Alles, was der
Allgemeinheit zu schaden droht, muß verboten

werden, weil der Mensch in seiner Ichbezogenheit
davor nicht zurückschrecken würde, wenn nicht
eine Strafe gesetzt wäre. Aber Gesetze und Réglemente

sind noch zu ertragen; sie vermögen wenigstens

mehr oder weniger die Ordnung aufrecht zu
erhalten, sie ermöglichen es auch dem Schwächern,
sich über Wasser zu halten. Wehe aber, wenn einmal

diese Gesetze fallen, wenn keine Macht mehr
vorhanden ist, das Unrecht zu bestrafen! — Die
Revolutionen der letzten Jahre haben uns Erschrek-
kendes gezeigt. Wo nichts anderes als Furcht
vor dem Eingriff einer äußerlichen
Gewalt unsere Triebhaftigkeit in Schranken hält,
da ist es mit unserer Kultur schlecht bestellt. Die
Wirkungsweise der Strafe als Dressur vermag
unsere Einstellung zur Strafe nicht zu bessern. Wir
schauen uns darum gerne nach andern
Wirkungsmöglichkeiten der Strafe um.

Das Gewissen

Hans Zulliger erzählt in seinem Buche „Schwierige

Schüler": „Ich sah einst einem kleinen Mädchen

zu, das unreifes Spalierobst abreißen wollte.
Die Mutter fürchtete, ihr Kind könnte beim Genüsse
krank werden. Sie verbot ihm das Abreißen, und
weil es dennoch immer wieder an das Bäunjchen
herantrat, wiederholte sie das Verbot eindringlicher
und gab ihm einen kleinen Klaps aufs Händchen.
Die Szene wiederholte sich während mehrerer Tage.
Später einmal, als die Kleine wieder im Garten
spielte und, wie sie glauben mußte, unbeobachtet
und nicht beaufsichtigt war, trat sie neuerdings an
das Obstspalier heran. Mit der einen Hand langte
sie nach einem Früchtchen, mit der andern klapste
sie sich auf die begehrliche Rechte und sagte zu
sich selbst: ,Böses Händchen will nehmen, böses
Händchen darf nicht nehmen!' und sie lief weg."

Zu beachten ist an diesem Beispiel, daß sich das
Kind unbeaufsichtigt glaubte und deshalb keine
Furcht vor Strafe zu haben brauchte. Es ist
keine äußere Macht vorhanden, welche vom
Kinde den Verzicht auf die Frucht erzwingt. Etwas
muß sich aber dem Triebanspruch entgegengestellt
haben. Diese Instanz liegt i m Kinde selbst. Es ist
nicht mehr eine Gefahr, eine Macht, die von außen

droht. Das Kind hat in sich selber eine

Schranke aufgerichtet. Es hat die Forderung der
Mutter zu der eigenen gemacht. Es beobachtet und
bestraft sich selber so, wie es von der Mutter
bestraft worden wäre, wenn diese zugegen gewesen
wäre. Das Kind hat also ein Stück Seele der Mutter
in sich aufgenommen, es ist in einem Stück der Mutter

gleich geworden. Weil es die Mutter liebt,
möchte es gleich werden wie sie. Jede gelungene

Angleichung an die Mutter bedeutet für das

Kind einen Gewinn, eine Erhöhung des
Selbstgefühls, jede entgegengesetzte Handlung ruft in ihm
ein Minus hervor. Wir kennen die Stimme, welche
so das Tun des Kindes beobachtet und beurteilt, be-

69



lohnt oder bestraft: es ist das Gewissen. Weil
das Kind die Mutter liebt, macht es deren
Forderungen zu den eigenen. Später macht das Kind
auch Forderungen des Vaters, des Lehrers,
des Pfarrers oder anderer Personen zu den
eigenen, sofern es diese Personen lieben lernt.
Auf dem Wege der Liebe kann das Kind auch
Forderungen Gottes oder Forderungen des Helden
einer Geschichte in sein Gewissen aufnehmen. Das
Gewissen übernimmt als innere Instanz, als Kraft,
als Macht alle Forderungen, welche geliebte
Erzieher an das Kind stellen. Das Gewissen führt die
Bemühungen der Erzieher selbsttätig weiter und
bildet daher für dieselben einen möglicherweise
sogar mehr als vollwertigen Ersatz. Ein Kind,
das mit einem gut funktionierenden Gewissen ins
Leben hinaus zieht, das hat seine Erzieher
immer bei sich. Dies ist das höchste Ziel, das
ein Erzieher sich stecken kann. Was die Erziehung
dem Kinde auf dem Wege der üewissensbildung
mitgeben kann, das ist für das Kind ein u n

verlierbarer, unveräußerlicher Schatz. Auf
Auswüchse und Uebertreibungen, auf schädliche
Entwicklungen in der Gewissensbildung kann ich
hier nicht eintreten.

Hans Zulliger macht folgende Gegenüberstellung:
Dressur ergibt Zivilisation
Gewissensbildung ergibt K u 11 u r.

AI ja Rachmanowa schreibt in „Ehen im roten
Sturm": „Ja, aber diese Zeit ist schuld daran, diese
Zeit! Ach, Gewohnheit, Lebensart, Kultur, das ist
ja alles nur so ganz obenauf angeklebt gewesen,
jetzt ist alles vorbei, alles ist jetzt erlaubt, alles!
Warum soll ich da nicht auch meine alte Frau
verjagen? Warum soll ich da nicht die Sachen meines
alten Freundes verkaufen? Es ist ja alles anders,
alles vorbei! Alles haben die Towarischtschi
(Genossen) aufgehoben, auch Gott: aber eines, sehen

Sie, das haben sie nicht verjagen können: Das
Gewissen! Ach, wenn Sie wüßten, wie mich das oft
quält und zerfleischt!"

Strafe und Gewissen.
Als wir über die Dressur sprachen, da zeigte sich,

daß die Strafe das wichtigste Erziehungsmittel ist,
insofern Dressur als Erziehung anerkannt wird. Bei
der üe Wissensbildung nun scheint auf den

ersten Blick die Strafe überhaupt keine Rolle zu
spielen. Als Grundlage der Gewissensbildung haben
wir die Liebe erkannt. - Hat die Strafe in der
Gewissensbildung vielleicht doch irgend eine Aufgabe
zu erfüllen?

Wir haben ja als eine der wichtigsten Funktionen
des Gewissens das Strafen erkannt. Das Gewissen

straft so, wie das Kind von seinen Erziehern
bestraft worden ist. Daraus könnte man den
Satz ableiten, daß das Gewissen später umso härter

und strenger bestrafe, je härter und strenger das
Kind erzogen, d. h. bestraft werde. Das stimmt nun

nur bis zu einem gewissen Grade. Denn die Grundlage

der Gewissensbildung bleibt die Liebe. Wenn
die Strafe das Verhältnis der Liebe zwischen
Erzieher und Zögling zerstört, dann kommt es
überhaupt zu keiner Gewissensbildung. Die Strafe
bedeutet aber immer einen Einbruch in das Verhältnis
der Liebe. Eine Strafe kann nie der Ausdruck der
Liebe sein. Wenn die Strafe ein Ausdruck der Liebe,

eine Liebesbezeugung wäre, dann wäre sie eben
keine Strafe. Fortgesetztes Strafen bedeutet also
ein fortgesetztes Zerstören der
Liebesbeziehung zwischen Erzieher und Zögling,
und auf dieser Grundlage kann es nicht zur
Gewissensbildung kommen.

Aber ohne Strafe kommt es ebenfalls zu keiner
Gewissensbildung. Wir brauchen uns nur an den von
Zulliger erwähnten Fall mit dem Kind und den
unreifen Früchten zu erinnern. Was wäre geschehen,
wenn die Mutter das Kind nicht aufs Händchen
geklapst hätte. Dann hätte das Kind einfach die Frucht
genommen. Es hätte seinen Triebwünschen
nachgegeben, erzieherisch wäre nichts erreicht worden.
Es kann sich also bei der üewissensbildung nur um
die Anwendung beider, von Liebe und Strafe
handeln.

Wenn durch die Strafe das Verhältnis der Liebe
zerstört worden ist, so muß dasselbe auf irgend eine
Weise wieder hergestellt werden. Es gibt nun viele
Eltern, welche glauben, es sei an ihnen, für den

„Hausfrieden" zu sorgen. Sie umarmen das weinende

und schmollende gestrafte Kind, verhätscheln es

und stecken ihm eine Süßigkeit in den Mund. Es ist
ohne weiteres klar, daß hier die Strafe jede
Wirkung verfehlen muß. — Es ist vielmehr a 111 Kind e

dafür zu sorgen, daß das gute Einvernehmen mit den
Eltern wieder hergestellt wird. Das Kind soll durch
die Strafe veranlaßt werden, sich zu ändern, sich zu
bessern. Durch seine Besserung soll es einerseits
seine Verfehlung sühnen, anderseits die Liebe der
Eltern zurückgewinnen. Die erzieherische Wirkung
der Strafe beruht im Entzug von Liebe. Die
Strafe erfüllt nur dann ihren Zweck vollständig,
wenn das Kind sich genötigt sieht, durch e i g e 11 e

Anstrengung, durch Erfüllung der
elterlichen Forderungen, durch Beherrschung

der eigenen Triebhaftigkeit die Liebe
der Erzieher zurückzugewinnen. 1 )ie.
Erzieher dürfen dem Kinde in einem Straffall nur
in dem Sinne entgegenkommen, daß sie vorn ,Kinde
nichts Unmögliches verlangen.

Der Liebesentzug.

Die Strafe wirkt nicht durch das Maß der dem

Kinde zugefügten Schmerzen, physisch betrachtet,
sondern durch das Maß von Liebe, welches
dem Kinde durch die Strafe entzogen wird.

H. Meng zitiert folgende kleine Begebenheit:
„Schüler N begeht wiederholt kleine Verstöße gegen
die Schulordnung: Alsailm deruLehrer einmal rügt

70



und ihm androht, er werde es auch dem Vater sagen,
ruft er mit aufgehobenen Händen: ,Bitte, hauen Sie
mich lieber durch, aber sagen Sie nichts meinem
Vater!' — Erstaunt fragt der Lehrer, wieso er auf
einen solchen Gedanken verfalle und annehme, daß
ihn der Lehrer schlagen werde, es sei ja etwas
Schreckliches, ein Kind zu schlagen. — ,Ja', antwortete

er, ,es ist mir aber lieber, wenn ich Schläge
bekomme, denn nachher sind Sie wieder gui auf mich.
Mein Vater aber spricht gleich ein paar Tage, ja
manchmal gleich eine Woche nicht mehr mit mir.
Und wenn er recht böse ist auf mich, dann darf auch
die Mutter nicht mit mir reden, und das kränkt mich
am meisten'."

Es macht diesem Knaben wenig aus, Schläge zu
kriegen, wenn dadurch das Verhältnis der Liebe
nicht gestört wird. Lieber Schläge als eine

Störung der guten Beziehung zum
Erzieher. Das Kind erträgt körperlichen Schmerz
leichter als einen Verlust an Liebe. — Wir fragen
uns, wieso die Liebe für das Kind eine so große
Rolle spielt. Der Versuch zur Beantwortung dieser
Frage führt uns an die Wiege des Kindes.

Wir haben vom Säugling gesagt, er sei ein
rücksichtsloses Geschöpf, welches nur seinen Trieben
lebe. Der Säugling ist aber nicht nur rücksichtslos,
er ist auch hilflos. Ohne Mutter ist der Säugling

ein verlorenes Geschöpf. Er ist vollständig auf
die Pflege der Mutter angewiesen. Der Säugling ist
sich dessen, sei es nun auf diese oder jene Weise,
auch bewußt. In den Armen der Mutter fühlt er sich
geborgen, ihr Lächeln deutet er zu seinen Gunsten.
Er spürt es: Solange die Mutter mir zulächelt,
solange sie mich herzt, bin ich wohl geborgen. Jede
Abneigung, jede wegwendende Geste der Mutter
bedeutet für das Kind eine Lebensgefahr. Ohne

Liebe, ohne Pflege, ohne Z u n e i g u n g der
Mutter vermag das Kind nicht zu leben. Die Mutter

hat darum das Kind in ihrer Gewalt. Sie kann
vom Kinde Dinge verlangen, die das Kind niemals
leisten würde, wenn die Mutter nicht immer wieder
mit dem Entzug v o n L i e b e drohen würde. Für
das Kind sieht die Sache so aus: Vögeli friß oder
stirb! Entweder der Forderung der Mutter nächst

eben oder ihrer Liebe verlustig gehen,
was nichts anderes bedeutet als sterben. Je

mehr ein Kind von der Liebe seiner Erzieher abhängig

ist, umso leichter läßt es sich von diesen
erziehen. So vollbringt das Kind sicher in den Jahren
seiner größten Abhängigkeit auch die größten
Leistungen in bezug auf Beherrschung seiner
Triebfunktionen. Je größer, je unabhängiger das Kind
wird, umso schwerer kommt es erzieherischen
Anforderungen nach. Das Kind bleibt allerdings recht
lange ein abhängiges Geschöpf, darum auch lange
beeinflußbar. Ja, man kann wohl sagen, daß das
Gefühl der Abhängigkeit, welches der Mensch
in seiner Jugend erhalten muß,: denselben für sein

ganzes Lebe n nicht verläßt. Der Mensch bleibt
wohl mit wenig Ausnahmen ein a b h ä n g i g e s

Geschöpf, er bleibt abhängig von der Liebe, der
Anerkennung, der Achtung, des Beifalls der andern.

Liebe bedeutet für das Kind also gewissermaßen
eine Bejahung, eine Bestätigung seiner
Lebensberechtigung, und wir begreifen, warum das Kind
so sehr an der Liebe hängt. Wir verstehen auch,
warum das Kind um der Liebe willen so viel tun
kann, aber auch, warum dieLiebedasgrößte
Z w a n g s m i 11 e 1 bedeutet, wenn man es versteht,
dem Kinde diese Liebe zu entziehen. Liebe an
und für sich wirkt nicht erzieherisch. Erzieherisch
wirkt erst die Furcht, daß die Liebe verloren
gehen könnte. Der Erzieher muß es verstehen, im
Kinde die Gewißheit zu erwecken, daß die Liebe
nicht etwas Selbstverständliches, etwas Naturgegebenes

ist, sondern daß die Liebe durch entsprechendes

Verhalten immer wieder verdient werden
muß. Das können nun viele Eltern nicht. Denn vielfach

ist es so, daß nicht nur die Kinder die Liebe der
Litern bedürfen, sondern auch die Eltern die Liebe
der Kinder. Sobald ein Kind merkt, daß die Eltern
von seiner Liebe abhängig sind, daß sie nicht anders
können, als es immer wieder zu herzen und ihm ihre
Liebe zu bezeugen, fühlt sich das Kind als Herr der
Situation. Es nützt die Abhängigkeit der Eltern auf
ganz rücksichtslose Weise aus, um zur Befriedigung
seiner Triebhaftigkeit zu gelangen. Schwache
Eltern — starke Kinder, aber stark im ungünstigen
Sinne.

Nach den vorliegenden Ausführungen könnte man
zum Schlüsse kommen, die Erziehung sei wiederum
eine einfache Geschichte, man brauche ja den
Kindern nur die Liebe zu entziehen, dann könne man
sie zu allem verhalten. Die Sache ist aber nicht so
einfach, wie es scheint. Einmal muß eine Liebe d a

sein, welche entzogen werden kann, und dann muß

man die Liebe entziehen können. Denn der
Liebesentzug ist durchaus keine so harmlose Sache.
Viele Menschen können über ihre Liebe nicht frei
verfügen. Sie sind in ihrer Liebe gebunden, oft
gerade an das Kind gebunden, welches sie durch
Handhabung des Liebesentzuges erziehen sollten.
Wer sich so innerlich gebunden, gehemmt fühlt, dem

gelingt ein Liebesentzug nur schwerlich. Denn das
muß gesagt werden: Der Liebesentzug darf nicht
nur „gespielt" werden. Das Kind läßt sich kein
Theater vormachen. Der Liebesentzug muß

aus innerstem Herzen kommen. Und dort kann er
auch den Erzieher schmerzen. Die Beziehungen
zwischen Erzieher und Zögling sind durchaus nicht
einseitige, so etwa, als ob nur der Erzieher auf das
Kind einwirken würde. Die Beziehungen sind
vielmehr gegenseitig. Das Verhalten des Kindes
wirkt auf den Erzieher zurück. Wenn sich nun der
Erzieher zu sehr in die Beziehungen mit dem Kinde
verstrickt, wenn er dem Kinde gegenüber nicht die

71,



nötige Freiheit, den nötigen Abstand zu bewahren

weiß, dann bringt er einen ehrlichen und
wirklichen Liebesentzug nicht mehr zustande, nicht mehr
übers Herz. Das Kind fühlt das; auch wenn es z.B.
Schläge erhält, so nimmt es diese nicht so ernst,
weil es derLicbe der Eltern sicher ist.

Verschiedenartige Wirkung der Strafe.

Wenn die Wirkung der Strafe auf dem Liebesentzug

beruht, dann bekommt die Strafe, d. h. das, was
man gewöhnlich als Strafe betrachtet, eine ganz
andere Bedeutung. Die Strafe ist dann nur eine
ä u ß e r e Form, ein Zeichen, ein Signal für einen

inneren, seelischen Vorgang. Je nach der
Größe der Gefahr, welche hinter dem Signal steckt,
wird das Kind mehr oder weniger stark reagieren.
Wenn das Kind weiß, daß ihm der Strafende e i n

großes Maß an Liebe entziehen k a 1111 und
entziehen wird, dann achtet es auf die geringsten
Anzeichen, welche einen solchen Entzug andeuten
könnten. Eine leichte Aenderung im Tonfall der
Stimme, ein entsprechender Blick, ein Wort kann
genügen, um das Kind zu lenken. Wo aber der
Strafende keine Liebe zu entziehen hat oder aus
inneren Gründen keine entziehen kann, da
fehlt die Wirkung der Strafe aus dem Liebesentzug
ganz. Hier wirkt nur mehr die äußerliche Härte der
Strafe, die Strafe hat kein „Hinterland" mehr, sie
wirkt nur durch ihre Front und nicht mehr durch
ihre Tiefe. Deshalb muß sie viel härter sein. Ihre
Wirkung ist dann aber nicht mehr Erziehung,
sondern Dressur.

Nun ist es vor allem in der Schule unmöglich,
immer genau im Bilde zu sein, mit welcher Intensität
ein Schüler am Lehrer hängt und w i e daher die
Strafe auf ihn wirkt. Es ist darum nötig, daß die
bestraften Kinder beobachtet werden. Die
Strafe muß „sitzen", wie ein Gewand „sitzen" muß.
Sie darf weder zu streng noch zu rpildc ausfallen.
Zeigt sich am Verhalten des bestraften Schülers, daß
die Strafe die erhoffte Wirkung nicht erzielt, dann
kann durch das nachträgliche Verhalten des
Lehrers die nötige Korrektur angebracht werden.
Wird die Strafe zu leicht genommen, dann kann sie
durch kalte Verachtung verschärft werden. Umgekehrt

kann ein Schüler, welcher durch die Strafe zu
sehr bedrückt erscheint, durch ein freundliches Wort,
einen warmen Blick aufgemuntert und zur richtigen
Empfindung der Strafe gebracht werden. Wenn der
Lehrer zum Schüler nach der Strafe gleich freundlich

ist wie vorher, so verliert die Strafe oft die
salzige Würze, sie wirkt oberflächlich und wird vom
Schüler leicht als unberechtigte Willkür empfunden.

Zu Beginn dieser Arbeit haben wir uns gefragt, ob
es nicht möglich wäre, zur Strafe ein erfreulicheres,
positives Verhältnis zu gewinnen. Im Verlaufe der
Untersuchung haben wir erkannt, daß Erziehung
ohne Strafe ein Ding der Unmöglichkeit ist. Diese
Erkenntnis macht uns eine positive Einstellung zur

Strafe möglich. Wir dürfen uns der Strafe bedienen,

wie wir uns irgend eines Erziehungsmittels
bedienen, sie gehört zu unserem Berufe als Erzieher.
Ueber unsere Eignung zum Erzieher entscheidet
nicht die Frage, 0 b wir strafen müssen, aber
vielleicht diejenige, wie wir strafen müssen. Denn
wenn wir die Notwendigkeit zu strafen durchaus
bejahen, so darf dies nicht als Aufmunterung zu
ausgiebigem Strafen gewertet werden. Der Lehrer kann
das Aufhören einer Beziehung der Achtimg und der
Liebe auch so andeuten, daß von Drittpersonen
sozusagen kein Strafakt wahrgenommen werden kann.
In einigermaßen günstigen Verhältnissen kann der
Lehrer fast immer ohne gröbere Strafen auskommen.

Voraussetzung ist aber vor allem das eine:

Seelische Gesundheit des Lehrers.

Die Schule hat die Aufgabe, das Kind neben dem
Unterricht auch zu erziehen, d. h. es
gemeinschaftsfähig zu machen. Gemeinschaftsfähig wird es,
indem es seine Triebhaftigkeit beherrschen lernt.
Diese Beherrschung wird erreicht durch Aufrichtung

von äußeren und inneren Schranken. Aeußere
Schranken werden aufgerichtet durch die Dressur;

ihre Folge ist Zivilisation. Innere
Schranken werden aufgerichtet durch G e w i s -

sensbildung; ihre Folge ist Kultur. Wir
sehen uns vor die Frage gestellt, wie weit die Schule

für die Kultur, wie weit nur für die Zivilisation
arbeiten kann.

Die Schulstrafe kann zur Gewissensbildung und
damit zur Förderung der Kultur beitragen, wenn sie
mit einem Liebesentzug verbunden ist. Erste Bedingung

für eine derartige Wirkung ist darum, daß
zwischen Lehrer und Schüler ein Verhältnis der Liebe
besteht. Wenn dieses Verhältnis nicht besteht, dann
kann die Schulstrafe immer nur als Dressur, nur
zivilisatorisch wirken. Nun bringen es leider Organisation,

Programm und ganze Vcrumständung des
Schulbetriebes mit sich, daß es im allgemeinen sehr
schwer ist, in der Schule die Liebe der Schüler
zu gewinnen. Fast alles, was der Lehrer vom Schüler

verlangen muß, geht direkt gegen dessen Natur.

Die Schule ist allgemein eher dazu angetan,
dem Lehrer den Haß der Schüler zuzuziehen.
Belastende Momente sind vor allem: Große Schülerzahl,

Fachlehrersystem, überlastete Lehrpläne,
Prüfungen, welche Gedächtnisdrill und Arbeiten „unter
Druck" voraussetzen, abstrakte, unkindliche Art des

Unterrichtens. Alle Reformen, welche darauf
ausgehen, Freude in den Unterricht zu bringen, fördern
zugleich die erzieherischen Möglichkeiten der Schule.

Je mehr Freude in einer Schule
herrscht, umso wirkungsvoller kann
bestraft werden. Das klingt vielleicht eigenartig

und mag als gekünstelte, ja naturwidrige
Zusammenstellung erscheinen. Sie führt aber doch zum
Kernpunkt der Kunst des Strafens in der Schule.

Der Lehrer sieht sich vor allem zwei Schwierig-

72



keiten gegenüber. Es ist sehr schwer, sich die
Liebe der Schüler zu gewinnen und vielleicht noch
schwerer, den Liebesentzug richtig zu handhaben.
Denn der Lehrer sieht sich einer Vielheit von
Schülern gegenüber.. Jeder Schüler stellt an den
Lehrer individuelle Ansprüche. Wenn der eine Schüler

Zorn und Verachtung verdient, so hat zu gleicher

Zeit ein anderer Anspruch auf freundliche
Anerkennung. Der Lehrer sollte zu gleicher Zeit
Blitz u. Donner, sanften Regen und warmen Sonnenschein

über die Klasse ergehen lassen können, um
allen Schülern gerecht zu werden. Das sind Dinge,
welche das Gemüt, die Affektivität des Lehrers

betreffen. Es handelt sich also nicht um eine
Frage des Verstandes, der Ausbildung, sondern der
seelischen Verfassung des Lehrers.

Nun zeigen die Affekte die Tendenz, die sie
verursachenden Ereignisse zu überdauern. Wenn z. B.
ein Lehrer am Morgen eine Freude erlebt, so ist er
geneigt, den ganzen Tag guter Laune zu sein; das
freudige Ereignis wirft sein Licht über den ganzen
Tag, vielleicht gar über mehrere Tage. Das Gegenteil

tritt ein, wenn das Erlebnis betrübend,
niederdrückend ist; dann ist der Lehrer den ganzen Tag
oder gar mehrere Tage übler Laune. Der einmal
erweckte Affekt bemächtigt sich der Seele und will
sie mehr oder weniger lange Zeit nicht mehr frei
geben, d. h. die Entstehung anderer Affekte
verunmöglichen. Manchmal verharrt ein Affekt nicht so
lange, vielleicht nur einen halben Tag oder gar nur
eine Stunde. Wir haben aber erkannt, daß auch das
schon zu viel ist. Wenn der Lehrer sozusagen im
gleichen Augenblick Blitz und Donner, sanften Regen

und warmen Sonnenschein über die Klasse
ergießen soll, dann darf er nicht eine Stunde lang donnern

oder eine Stunde lang nur Sonne scheinen
lassen. Man könnte glauben, daß der augenblickliche
Wechsel der Stimmung eine unmögliche
Forderung bedeute. Je besser aber in einer Klasse das
Verhältnis zwischen Lehrer und Schüler ist, umso
empfindlicher sind die Schüler für die
Stimmungsumschwünge beim Lehrer. Auch leises
Donnerrollen wird gehört und schon fernes
Wetterleuchten „schlägt ein". So kann die Forderung
nach affektiver Anpassung an die augenblickliche
pädagogische Situation der einzelnen Schüler nicht
einfach von der Hand gewiesen werden. Eines ist
allerdings Voraussetzung: Eine überaus
bewegliche, schmiegsame, lebendige,
gelenkige Artung der Affektivität des
Lehrers.

In Kreisen gewiegter Psychologen kann man etwa
die Ansicht vertreten hören, ein großer Teil der
Lehrerschaft bestehe aus Neurotikern. Es wäre
wohl nicht leicht möglich, diese Behauptung zu
beweisen, aber wir dürfen doch nicht annehmen, daß
sie nur aus der Luft gegriffen sei. Allgemein
bekannte Vorkommnisse in den Schulen legen
vielmehr nahe, daß diese Behauptung wahrscheinlich

nicht so unrecht hat. Daß verhältnismäßig mehr
ausgesprochene Neurotiker zum Lehrerberuf greifen
als zu andern Berufen, liegt in den Gegebenheiten

der Schule begründet. Neurotiker sind
Menschen, die ihre Affekte nicht richtig anbringen
können; sie stoßen mit der rauhen Wirklichkeit
zusammen, können sich der Wirklichkeit nicht recht
anpassen, können sich nicht recht einfügen,
einreihen. Nun glauben sie in der Schule ein
Wirkungsfeld zu finden, welches sie nach eigenem
Gutdünken gestalten können, wo sie vor allem
Anpassung verlangen können und selber wenig
Anpassung zu leisten brauchen. Vor allem aber
sehen sie in der Schule die Möglichkeit,

ihre Affekte, seien es nun alle
Nuancen von Liebe oder von Haß,
anzubringen. Da Neurotiker großenteils von hoher
Intelligenz sind, weil ferner zum Charakterbild vieler

Neurotiker Qualitäten gehören, welche dem Lehrer

sehr wohl anstehen, so Gewissenhaftigkeit,
Konsequenz, Pünktlichkeit, Exaktheit: darum fällt es

ihnen gewöhnlich nicht schwer, die Aufnahmeprüfung

in die Seminare zu bestehen. Eine bloß auf die

Intelligenz abgestellte Auslese der
Lehramtskandidaten vermag nicht die Schule vor
ungeeigneten Lehrkräften zu sichern.

Wir denken hier durchaus nicht nur an das Wohl
der Schüler, sondern ebensosehr an das Wohl der
Lehrer. Der Neurotiker leidet an Hemmungen
und Stauungen in der Affektivität. Die Hemmungen
äußern sich so, daß der Lehrer seine Affektivität
nicht spielen lassen kann, wenn sie spielen sollte,
daß er nicht aus sich heraus kann, wenn er aus sich
heraustreten sollte. Affektstauungen bewirken, daß

der Lehrer auf verhältnismäßig geringfügige
Begebenheiten unverhältnismäßig stark reagiert. Die
Schüler sind nun durchaus kein „Material", das sich
einfach passiv verhält; sie wissen vielmehr die
Schwächen des Lehrers mit instinktiver Sicherheit
zu entdecken und nach Noten auszunützen. Da
Neurotiker nun empfindsam, empfindlich und
leicht aus dem Gleichgewicht zu bringen sind, können

sich für sie ganz unglückliche Situationen
ergeben. Wenn sich aber der Neurotiker zu behaupten

weiß, dann haben die Schüler darunter besonders

zu leiden. Die Affektivität des Neurotikers ist
ungelenk, starr, unausgeglichen, bald erdrosselt,

bald überbordend, unharmonisch und hat etwas
Tragikomisches an sich. Es liegt auf der Hand, daß

.eine solche Beschaffenheit der Seele all den
aufgezählten Schwierigkeiten nicht gewachsen sein
kann, daß hier das Strafen immer eine fragwürdige
Angelegenheit sein wird und nie im Sinne der Erziehung,

der kulturellen Förderung wirken kann.
Es erscheint so gar nicht unberechtigt, einmal

diese Seite des pädagogischen Problems zu betrachten.

Seelische Gesundheit des Lehrers scheint wirklich

Voraussetzung einer in erzieherischem Sinne
wertvollen Anwendung der Strafe zu sein. Irgend



eine wunde Stelle in der Psyche des Lehrers hat für
die Erziehung der Schüler ungefähr dieselbe
Wirkung wie ein wunder Finger für den Klavierspieler:
Er stößt überall damit an, trifft überall auf
Schwierigkeiten und macht so sich selber und den Schülern

das Leben schwer.
Es ist glücklicherweise heute möglich, solche Mängel

der seelischen Veranlagung zu beheben.
Schon mancher Lehrer ist durch eine entsprechende

Kur befähigt worden, in ganz anderer Weise seinen
Schülern Führer und Erzieher zu sein. Die Zeit
liegt gewiß auch nicht mehr allzufern, da versucht
wird, schon bei der Auslese der Lehramtskandidaten

auf seelische Gesundheit Rücksicht
zu nehmen und ungeeignete Elemente zum vorneherein

auszuscheiden. In welcher Weise dies wird
geschehen können, entzieht sich vorläufig noch
unserer Kenntnis.

Das Erziehungs- und Bil
Von HEINRIC

In einer Gesamtschau schweizerischen Wesens
und Strebens muß auch die Schule ihren Platz
haben. Die Demokratie, wie sie in unserem Lande
Wirklichkeit ist, wäre ohne eine umfassende
Volksbildung undenkbar. Sagen wir zu viel, wenn wir
unsere Erziehungs- und Bildungsstätten, vorab
unsere Volksschule als Kraftquelle der Demokratie
bezeichnen? Wer nun in der Landesausstellung das
Haus der öffentlichen und privaten Schulen betritt,
der findet hier nicht das Zeugnis jener fundamentalen

Bedeutung der Volksbildung. Denn dieses
Zeugnis kann nicht die Schule selbst geben. Ueber
ihren Wert spricht das Leben allein das entscheid
dende Wort. Und weil die Gesamtausstellung ein
Bild unseres Lebens und Strebens ist, muß sie selbst
in ihrer Gesamtheit den Wert der Volksbildung
offenbaren. Sie tut es in ergreifender Weise.

Die Häuser unserer Schulen sind fast klein und
bescheiden ausgestattet. Aber sie sollten gar nicht
anders sein. Die gute Schule kann wenig zeigen.
Weil sie zum Säen, aber nicht zum Ernten berufen
ist, kann sie keine Früchte zur Schau tragen. (Die
findet, wer offenen Sinnes ist, in den ungezählten
großen und kleinen Dingen der übrigen Hallen.)
Was wird nun aber gezeigt? Der Geist schweizerischen

Erziehens? Wir suchen ihn aus den
dargebotenen Schülerarbeiten zu erkennen, aus der
Atmosphäre, die uns im LA-Schulzimmer empfängt
und im Räume der Erziehungsheime; wir suchen ihn
auch in der Darstellung der Wissenschaften und
ihrer Pflege durch die Hochschulen. Und er offenbart

sich dem Suchenden.
Das Pestalozzi-Bild. Im Mittelpunkt der

Schau steht die überlebensgroße Gestalt Pestalozzis.
Es ist ein Wagnis, den Geist dieses Großen
heraufzubeschwören. Nur insofern wir als Erzieher von
ihm erfüllt sind und er unserm Streben Ziel und
Richtung gibt, darf Pestalozzi als wirklicher
Mittelpunkt bezeichnet werden. Andernfalls wird er
uns zum Vorwurf. Vielleicht hat der Künstler auch
daran gedacht. Er läßt den Greis prüfend hinüberblicken

auf all die Erzeugnisse, die aus den vielen
Schulstuben des Landes zusammengetragen wurden.
Freilich, zu wenig noch spricht aus dem Bilde die
ungeheure seelische Energie, die Klarheit des Blik-

lungswesen an der LA.
ROTH, Zürich.

kes. Auch ihm ist die Enge und Halbheit eigen, über
welche so manche Darstellungen des Meisters nicht
hinauskommen. Wesentlicher als die äußere
Unbeholfenheit und ebenso groß wie die Güte und
Weichheit des Gemütes ist die Kraft, die durch
keinen Schiffbruch zerstört werden konnte, die

geniale Zielsicherheit und der Mut, einer ganzen
Menschheit ins Gewissen zu reden.

Die Hochschulen. Die Halle der Wissenschaften

gibt in eindrücklicher Weise Zeugnis vom
Forschen und Lehren an unsern Hochschulen. Es

werden wenige von jenen, die durch die verschiedenen

Abteilungen schreiten, alles Dargebotene
verstehen. Aber darum geht es ja auch gar nicht. Man
wird da oder dort stehen bleiben, vielleicht bei den

Versinnbildlichungen mathematischer Gesetze, bei
den geheimnisvollen Geräten und Anlagen für
chemische Versuche, bei der Darstellung neuer Befunde
aus dem Problemkreise der Vererbung, vielleicht
vor dem Bilde des Einsler'schen Kometen oder
jenen kargen Worten, die das Ringen um die
Aufhellung der Probleme des Seelenlebens andeuten.
Jede Wand, jeder Winkel zeigt — ebenso eindrücklich

wie unaufdringlich — vor allem einmal das

Eine, daß unsere Hochschulen Stätten ernstester
Arbeit und tiefschürfender Forschung sind. Das ist
so ungemein wertvoll, weil die Kraft des Suchens
und Nichtmüdewerdens im Ringen um die Erkenntnis

vom Lehrer auf den Schüler sich überträgt und
ihn entflammt. Echte Forschung erzieht. Sie führt
zur Hingabe und Selbstbescheidung. Männer und

Frauen der Hingabe und Selbstbescheidung aber
sind das höchste Gut einer Volksgemeinschaft.

Wer den Rundgang durch diese Halle mit dem
schmerzlichen Gedanken schließt: Nun weiß ich,
daß ich nichts weiß!, der möge sich gesagt sein
lassen, daß auch überragende Geister je und je zu
dieser Erkenntnis gelangten, aber, bei ihr angekommen,

der Weisheit vielleicht am nächsten waren.
Auf zwei Dinge möchte man den Besucher noch

aufmerksam machen. Zuerst das kleinere: „Die
Welt des Studenten". Eine Fotosammlung zeigt den

jungen Akademiker bei der Arbeit im Laboratorium,
im Demonstrationssaal, in der Bibliothek, auf dem

Sportplatz und am Ski-Hang, in der Arbeitskolonie

74


	Seelische Gesundheit als Voraussetzung für richtiges Strafen

