
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 11 (1938-1939)

Heft: 8

Artikel: Wo steht heute die Psychologie als Wissenschaft?

Autor: Sganzini, Carlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau
ORGAN FÜR DAS ÖFFENTLICHE UND PRIVATE BILDUNGSWESEN DER SCHWEIZ

48. JAHRGANG DER „SCHWEIZERISCHEN PÄDAGOGISCHEN ZEITSCHRIFT", 32. JAHRGANG DER „SCHULREFORM"

Herausgegeben von Dr. K. E. Lusser, St. Gallen, in Verbindung mit Dr. W. v. Gonzenbach, Professor

der Eidgen. Technischen Hochschule, Zürich, Universitäts-Professor Dr. H. Hanselmann, Zürich, ST. GALLEN

Erziehungsrat 3. Schälin, Menzingen, A. Scherrer, Trogen, Schulinspektor des Kts. Appenzell A.-Rh., NOVEMBERHEFT 1958

Universitäts-Professor Dr. C. Sganzini, Bern. Redaktion: Dr. K. E. Lusser, Rosenberg, St. Gallen NR. 8 XI. JAHRGANG

Wo steht heute die Psychologie als Wissenschaft?
Von Univ.-Prof. Dr. CARLO SGANZINI, Bern.

In den Auseinandersetzungen und Erörterungen
zum Problem der Psychologie als Wissenschaft kommen

nicht selten grobe Naivitäten, trägheitsbedingte
Vorurteile, wesentliche Unklarheiten hinsichtlich
des Grundsätzlichen zum Vorschein. Selbst unter
denjenigen, die sich mit Psychologie beschäftigen,
finden sich solche, die noch nicht gewahr wurden,
daß im psychologischen Forschungsfeld in den letzten

Jahren (scharf etwa von 1925 an) ein Umbruch
erfolgt ist, so wurzelhaft und eines solchen
Ausmaßes, daß die Wissenschaftsgeschichte vielleicht
kein zweites Beispiel dieser Art aufzuweisen
vermag. Viele anderseits, die im Umbruch drin stehen,
sind nicht zur Klarheit gekommen, worin Sinn und

Tragweite desselben eigentlich liegen. Es lohnt sich
daher sehr, genaue Umschau zu halten, die heutige
Gesamtlage zu überblicken und die klar bestimmte
grundsätzliche Frage zu stellen :Wo steht heute
die Psychologie als Wissenschaft?

Die Möglichkeit der Psychologie als Wissenschaft
ist immer wieder bestritten worden und steht auch
heute für viele in Frage. Führende Denker haben
diese Frage verneint, Kant indem er vom Maßstabe
mathematischer Erkenntnis ausging, Auguste Comte
insofern er die Möglichkeit einer eigenen
Erfahrungsbasis, zufolge der wesensmäßigen Unmöglichkeit

(oder zum mindesten, wie heutige Positivisten
sagen, Unkontrollierbarkeit) von Selbstbeobachtung
vermißte. Comte selber und noch ausdrücklicher
die Soziologisten aus dem Jahrhundertende (Durck-
lieim) glaubten aus solchem Grunde Psychologie
ersetzen zu müssen einerseits durch Physiologie
(biologische Sphäre) und anderseits durch Soziologie

(geistige Sphäre).
Diese Bedenken, die vermutlich mit einer

bestimmten engen Wissenschaftsauffassung stehen und
fallen, schien die bewußt und radikal naturwissenschaftlich

sein wollende experimentelle Psychologie
aus der Zeit zwischen 1870 und 1920 zerstreuen zu

können. Jedoch — heute ist das jedem Verständigen
klar — diese Art vermeintlicher Psychologie, gegen
welche wache Geister damals schon Stellung bezogen

hatten (Bergson, Dilthey, Brentano), hat so

gründlich und so vollständig wie nur denkbar die

Erfüllung der ihr zugewiesenen Erkenntnisaufgabe
verfehlt. Ihr bleibender Ertrag ist nur der negative,
so aber unzweideutige Erweis, daß auf solchem
Wege seelischer Wirklichkeit nicht beizukommen
ist, ein Beweis, den die Geschichte der letzten
Jahrzehnte sozusagen erfahrungsmäßig geliefert hat,
heute außerdem von den Gründen aus einsichtig
gemacht werden kann.

Die Entwicklung der letzten Jahre (etwa von
1925 an), welche wir heute ziemlich zu überblicken
vermögen, ist von größtem grundsätzlichem Interesse,

nicht nur für die Psychologie selbst, sondern
ganz allgemein, für alle Erkenntnis und für die
menschliche Geistigkeit überhaupt. So mannigfaltig
und verworren die Wege auch waren und noch sind,
das Leitthema des Umbruches führt sich auf dieses
Eine zurück: jene (naturwissenschaftlich-mechanistische)

Erkenntnisweise überwinden, dabei aber die
Wissenschaftlichkeit nach Möglichkeit retten. Da
Wissenschaftlichkeit und (im methodologischen
Sinne) mechanistische Naturwissenschaft meist für
identisch gehalten (Wissenschaft stehe und falle mit
der Voraussetzung ausnahmslosen, strikten
Determinismus), erklärt sich der schließlich immer wieder
in sich zerfallende kompromißartige Charakter der
im Verlaufe des Umbruches aufgetretenen Zwischenlösungen

(Konstellation statt bloßer Assoziation,
Komplexqualitäten, schematische Antizipation und
Determination, Gestaltspsychologie, Behaviour u.s.f.)

Die Eigengesetzlichkeit der Sache hat sich hierbei
schließlich doch stärker erwiesen als die Vorurteile
der Forscher. Die schier unübersehbare
Mannigfaltigkeit der Versuche läßt deutlich eine einheitliche

Grundtendenz erkennen, nämlich die Richtung

141



auf die Erkenntnishaltung, welche die durch das
Gebiet geforderte ist. Auf das zu Zeiten recht
extreme Chaos scheint gegenwärtig doch der Kosmos,
die Ordnung zu folgen; es beginnt ganz unverkennbar,

trotz der immer noch sehr starken trägheitsbegründeten

(z.T. aber auch der Sorge um Wahrung
der Wissenschaftlichkeit entspringenden) Vorurteile,
eine Vereinheitlichung auf allen Feldern anzubahnen,

und der Prozeß ist heute so weit gediehen,
daß eine Antwort auf die gestellte Frage sinnvoll
möglich ist.

Die Erschütterung des mechanistischen Erkenntnisideals

hat zunächst, wie es unter ähnlichen
Umständen die Regel ist, einer Verwilderung Raum
gegeben. Das Versagen jener wissenschaftlichen Form,
gedeutet als Unvermögen von Wissenschaft
überhaupt, wirkte wie ein Freibrief für Entfesselung
schrankenloser Willkür, in Gestalt leichtfertiger
Konstruktionen und wilder Symptomdcuterei.
Gemeint sind die Tiefenpsychologien aller Artung:
Freudsche Psychoanalyse, Individualitätspsychologie,

Komplexpsychologie, Klages'sche Geist-Seele
Feindschaft, Künkelsche Pseudodialektik und was
sonst als nebenhergehende Erscheinung auftrat. Das
alles ist nun in grundsätzlicher Hinsicht — Vergangenheit

geworden.1) Auch diese Verwilderung ist,
wie Chaos ja allgemein zu sein pflegt, fruchtbar
gewesen, vor allem an mittelbaren Anregungen. Es

gilt das vorzugsweise für Freuds Werk: die stärkste
Erschütterung naturalistischer Denkhaltung als
Erkenntnis von Leben und Seele, die sich —
merkwürdigerweise — selbst als einzige schlicht
naturwissenschaftliche (vom Hintergrunde her sogar
materialistische) Einstellung aufspielte; der wahrhafte
Prozeß immanenter Selbstadabsurdumführung und
Selbstauflösung naturwissenschaftlicher Psychologie.

Noch klarer als alle übrigen Uebergangsgestaltun-
gen entpuppt sich uns heute die Psychoanalyse,
samt ihrem Gefolge, als Wegbereitung und Keimhülle
jener Gestalt seelcnkundlicher Erkenntnis, die sich
als die sachangemessene erweist, nämlich als Lehre
von der Wirklichkeit als Verhalten (Handlung im
weitesten Sinn).

Freuds Befunde, die z. T. geniale Intuitionen sind,
schlagen, rein grundsätzlich gesehen, seiner naturalistisch

sein wollenden Haltung ins Gesicht. Sieht
man von den aus solcher Zwittrigkeit hervorgehenden

Verzerrungen ab, erscheinen einige seiner
Leitthemata als Enthüllung wesentlichster
Strukturbeschaffenheiten wirklichen menschlichen Seins und
Sichverhaltens. So in der „ZENSUR" die für das
Verhalten geradezu bestimmende Aufgabe und Stellung

einer Maß stabfunktion, was sonstigen,
sich für „wissenschaftlich" haltenden Richtungen

*) Roland Dalbiez: La méthode psychoanalytique et
la doctrine freudienne. Desclée de Brouwer 1936. —
Oswald Bu mke : Die Psychoanalyse und ihre Kinder. Springer

1938.

noch nicht aufgegangen ist2). In der S u b 1 i m i e -
run g, trotz äußerster Verzerrung, das Auseinandergehen

des menschlichen Lebens- und Verhaltensbereiches

in eine aktuell-wirkliche Sphäre und in eine
potentielle (des bloß Möglichen) und zugleich damit
die verhaltenspsychologische Grundtatsache des
Voraufbaues höherer Verhaltensmöglichkeiten.

Jede heute lebendige Psychologie ist wenigstens
virtuelle Wissenschaft vom Verhalten, und es steht
für uns grundsätzlich fest (und kann bewiesen
werden), daß Psychologie als Erkenntnisangelegenheit
entweder Wissenschaft vom Verhalten ist oder
überhaupt keine. Was in Entwicklung begriffen ist,
markiert fortschreitend die Tendenz auf die Gestaltung

als Theorie des Verhaltens3). Daß Psychologie
mit Bewußtsein als Wissenschaft vom Verhalten
betrieben wird, ist allerdings noch ein seltener Fall.
Vorangegangen ist darin der berühmte französische
Kliniker Pierre J ä n e t, der vielleicht
originellste unter den heutigen Psychologen.

P. Janet kennt gegenwärtig überhaupt nur noch

conduites im seelischen Bereich. Während
andere noch meinen, Psychologie im früheren Sinn
habe weiter Anrecht auf Bestand, neben
Verhaltenswissenschaft, macht Janet jeden psychologischen
Sachverhalt zu einer Frage, welche Gestaltung des
Verhaltens betrifft und deren Lösung auf eine
Verhaltensanalyse ausläuft.

Eine grundsätzliche Rechtfertigung und systematische

Grundlegung gibt uns P. Janet nicht.
Methodologische Probleme kümmern ihn nicht. Er greift
unmittelbar zu und seine Meisterschaft liegt in der
Anpackung und immer geistvoll neuartigen Beleuchtung

bestimmter Probleme: Entfaltung des Verhaltens

(étapes du développement psychologique); Zeit
und Gedächtnis, Sprache als Verhaltensform,
Verhalten zum Räume, die menschliche Personalität und
ihre Gefühle, u.s.f. Sein Vorgehen ist wahrhaft
verhaltenswissenschaftlich, indem — ganz anders wie
im amerikanischen Behaviour — das subjektgebundene

Innenleben (la pensée intérieure, als Verhalten
zu sich selbst gefaßt) in das Gesamtgefüge des
Verhaltens, als wesentliches Zubehör desselben,
hinzugenommen wird.

Der amerikanische Behaviour (Watson, Weiß
u. A.) ist Verhaltenslehre nur der Velleität nach,
nicht was die Verwirklichung angeht. Er braucht
wohl das Wort „Verhalten", verkennt aber ganz und

gar die Sache, indem er daran festhält, das Benehmen

der animals rein als Bewegung im Raum, ja
2) Eine sehr beachtenswerte Ausnahme bildet: Egon

Brunswik: Entwurf einer „Psychologie vom Gegenstände
her", wobei als Gegenstand grundsätzlich genau das bezeichnet

ist, was Verhaltenslehre „Maßstab" nennt.

:1) Exemplarischer Fall: Der anerkannt bedeutendste
Psychologe des englischen Sprachgebietes, McDougall. Siehe
sein letztes Werk: „Aufbaukräfte der Seele" (Deutsch von
Prof. Rothacker, Bonn). Darin u. a. seine neue Theorie des

Lernprozesses.

142



sogar als Komplexion physiologischer
Elementargeschehnisse (ursprüngliche und bedingte Reflexe),
somit als ein Naturgeschehen im üblichen mechanistischen

Sinn zu fassen. Was dabei schon Erkenntnis

von Verhalten ist, wird hereingcschmuggelt, im
Widerspruch mit den eigenen Voraussetzungen und
Absichten.

Psychologie als Verhaltenswissenschaft treiben,
heißt eine ganz radikale Umstellung vornehmen.
Viele gebrauchen das Wort Verhalten und meinen
so, ihre Psychologie sei auch Wissenschaft vom
Verhalten. Sic merken nicht, daß der Standpunkt
in Verhalten, gegenüber allen Arten
Bewußtseinspsychologie, ein totales Umlernen bedeutet:
Umstellung des Standortes und Einschlagen ganz
anderer Wege. Die Umstellung ist vor allem eine
methodologische. Sie vollziehen heißt — im Prinzip

— von Leben und Erleben maximal Distanz
nehmen, um diese unverfälscht in ihrer Ursprünglichkeit
in den Blick zu bekommen (daher Phänomenologie,
mit ihrem Ruf: „zurück zu den Sachen selbst", eine
unter den vielen Wegbereitungen der sich
gegenwärtig zur strengen Wissenschaft gestaltenden
Verhaltenslehre gewesen ist. P. Janets Vorgehen ist
jenem der deutschen Phänomenologen in wesentlichen
Zügen verwandt).

Verhaltenslehre stellt eine Erkenntnisweise ganz
eigener Art dar.

Die deutsche Psychologie der Gegenwart
verharrt noch in Uebergangshaltungen, die darin
bestehen, gewisse Momente, welche nur in Verhalten
ihre Begründung finden können und den Verhaltensstandpunkt

sozusagen vorwegnehmen, absolut zu
setzen, so daß sie mitunter zur Fessel werden:
Gestalt, Ganzheit, Determination, schematische
Vorwegnahme, Struktur und Komplexqualität,
Integration-Desintegration. Die Vereinheitlichung wird
gesehen in der Ueberhöhung der Psychologie engeren
Sinnes durch eine Anthropologie (meist noch
philosophische Antropologie genannt). Die Scheidung von
Psychologie und Anthropologie (und so die W.
Sternsche von Psychologie und Personwissenschaft)
wird ganz überflüssig, wenn es einem gelungen ist,
effektiv den Standort in Verhalten zu nehmen.
Daß es dabei im Grunde eben doch um Verhalten
geht, zeigt unmißverständlich die kürzlich erschienene

ausgezeichnete Schrift von B r u no Pc -
t e r mann: „W esensfragen seelischen
Sein s". Eine Einführung in das modern psychologische

Denken (Barth, 19.18), eine vorzügliche,
ungemein aufschlußreiche Darstellung des gegenwärtigen

Standes deutscher Psychologie. Wir verweisen
insbesondere auf den dritten Hauptteil: „Die

seelische Wirklichkeit als s t r u k t u -
r e 11-p ersonelle Gesamtlebens g estalt"
und auf die Schlußbetrachtung: „Die Psychol o-
gie im Durchbruch zu einer neuen
Wissenschaftsgesinnung existential

verpflichteter H a 11 u n g". — Die jetzt im
Reich von der Bildfläche verschwundene, weil
meist von Nichtariern vertretene Gestaltspsychologie

(die jedoch in Frankreich durch
Guillaume und in Amerika fortlebt) — eine der wichtigsten

Uebergangserscheinungen — war in ihrer letzten

Entwicklungsphase (Koffka, vornehmlich aber
Kurt Lewin) daran, bewußt in eine, leider sich noch
zu stark und zu äußerlich an physikalische Vorstellungen

(Feld und Spannungen) anlehnende
Verhaltenstheorie überzugehen. Unter den heute dort
führenden Haltungen steht wohl die von F e 1 i x K r ü -

g e r (Leipzig) ausgegangene Struktur- oder kom-
plexqualitäten Psychologie den Anforderungen einer
Verhaltenslehre am nächsten und die anscheinend
das Feld beherrschende Integrationstypologie von
E. R. J a e il s c h 4) erhält einen durchaus brauchbaren

Sinn, wenn Integriertheit und Desintegriert-
heit als Verhaltens- und so Persönlichkeitsstrukturen

verstanden werden. Dem entscheidenden
Kernpunkt, an dem erkennbar ist, ob der Verhaltensstandpunkt

wirklich erreicht ist, kommt einstweilen,
wie mir scheint, nur Paul Hei wig nahe5), mit
dem Leitgesichtspunkt: Seele als Aeußerung
(will heißen: Verwirklichung in einem Außerseelischen).

Auch der amerikanische Behaviour ist gegenwärtig
daran, das Schiefe und Sackgaßartige der

ursprünglichen Position (Watson, Weiß) einzusehen
und sich in Richtung auf eine methodisch und inhaltlich

wahrhafte Verhaltenslehre zu entwickeln. Er
hat aber Mühe, sich von objektivistisch-mechanistischen

Voreingenommenheiten freizumachen. Trotz
solch innerer Widersprüchlichkeit stellt das Werk
von E d w a r d C h a c e T o 1 m a n (University of
California) : Purposive Behaviour in
Animals and Men. (The century Co. 1931.)
(Purposive zielstrebig in Anlehnung an McDou-
gall) theoretisch wie experimentell cine hoch-
ansehnliclie (in meinen Augen seit Jahren die
ansehnlichste) Leistung dar. Es ist der erste
beachtliche Versuch einer dem Rahmen nach
geschlossenen Grundlegung und Darstellung einer
Wissenschaft vom Verhalten. — Noch viel näher
dem Ziele kommt allerdings: Arthur Bentley :

„B e h a v i o u r Knowledge, F a c t" (The
Principia Press, inc. Bloomongton, Indiana), er bleibt
aber fast ausschließlich auf der Stufe eines rein
theoretischen Vorentwurfes dessen, was eine Psychologie

als Wissenschaft vom Verhalten sein sollte und
könnte. Jedenfalls sind das die Schriften, welche
bei der Beantwortung der Frage: Wo steht
heute Psychologie als Wissenschaft?

4) Ueber den jetzigen Stand der sehr fließenden Vorstellungen

dieser Typologie orientiert gut ein Aufsatz von È.

R. J a e n s c h in Zeitschrift für P ä d a g o g i s c h e

Psychologie (Juli/August 1938).

5) P. Helwig: Charakterologie. Teubner 1936. S. 29:
..Seele als Aeußerung".

143



— trotz all ihrer Vorläufigkeit — an erster Stelle zu
nennen sind. Tolmans purposive Behaviour hat auf
dem Kopenhagener Kongreß für Einheit der
Wissenschaft (1935) die grundsätzliche Sanktionierung
als die Art Psychologie, welche unter den heutigen
einzig wissenschaftlichen Anforderungen (im Sinne
des Positivismus!) genügen kann, erhalten. Tolman
meirit, bei aller purposiveness, Wissenschaft im
Sinne der Physikalisten. Er teilt noch ihre
objektivistischen Vorurteile (siehe die Bemerkung weiter
unten). Anders Bentley, der von geisteswissenschaftlichen

Arbeitsgebieten ausgeht, und — was
menschliches Verhalten betrifft — die Sprache in
den Mittelpunkt rückt und methodologisch kühn den
Weg der hinter alle Gegenständlichkeit zurück
greifenden Reflexion geht (die Objekte im üblichen Sinn
sind unselbständige Teilmomente am Verhalten, ein

von ihm nicht Abzulösendes). Damit ist unverkennbar

gezeigt, daß er den Standort in „Verhalten"
tatsächlich erreicht hat.

Mit dem wirklichen Erreichen des
Verhaltensstandpunktes ändert sich nämlich auf einmal die
gesamte methodologische Lage. Die bisherige Psychologie,

soweit sie nicht bereits geniale Vorwegnahme
des Verhaltensstandpunktes gewesen: — Augustin,
Vico, Kierkegaard, Nietzsche, die französischen
Moralisten, die großen und echten Menschenkenner
aller Zeiten — war entweder richtungslose bzw. falsch
gerichtete Empirie (Pseudoempirie) oder spekulative
Konstruktivität, meist ahnungslos beides ineinander.
Wissenschaft aber (und zwar alle Wissenschaft,
gleichgültig, ob von Anorganischem, Organischem,
Seelisch-Geistigem) entsteht nur dadurch, daß Theorie

(reines Denken) und Tatsachenerforschung
einander begegnen und in wechselseitiger Befruchtung
zusammenarbeiten. So wurde die Physik durch
Galilei zur Wissenschaft. Der Zustand der Psychologie,

und zwar auch unter der Herrschaft der neueren

sog. experimentellen Psychologie neuzeitlicher
Prägung, war und ist demjenigen der vorgalileischen
Naturwissenschaft ähnlich. (Auch ein Francis Bacon
hat mannigfach herumexperimentiert, dabei aber die
Naturwissenschaft um keinen Schritt vorwärtsgebracht.)

Wissenschaft heißt unter allen Umständen
Tatsachen denken, Aufeinanderbczogenheit der
beiden Pole Tatsache und Gedanke bei möglichster
Freiheit einander gegenüber. Tatsachen denken
kann man nur von einem theoretischen Ansätze aus,
der einzig Frucht rein denkmäßiger Produktivität
sein kann. (Galileis Ansicht, erreicht durch Absehen
von aller empirisch-faktischen Beobachtung —
jedoch unter striktem Bezug auf mögliche
Beobachtung — in das Trägheitsgesetz und in das Wesen

allen physikalischen Geschehens als Beschleunigung,

d. h. Geschwindigkeits- und Richtungs-
änderung, welche zuerst exakte und experimentelle

Naturwissenschaft begründete). Die Möglichkeit

der Psychologie als Wissenschaft hängt davon

ab, daß etwas Analoges auf diesem Gebiete gelinge
und so auch diese Disziplin ein Zusammenwirken
von Theorie und Erfahrung werde, Vereinigung von
Deduktion und Induktion (die nur vereint wahrhaftes

Denken ausmachen), denkende Entfaltung des

Ansatzes, welche zu in der Wirklichkeit feststellbaren

Folgen führt.

Dies ist nun das ganz Neue und entscheidend
Wesentliche, was effektive Einnahme des Standortes
in „Verhalten" (statt Bewußtsein, Erleben, Sinn bzw.
Wert und auch statt üehirnphysiologie) mit sich
bringt. Verhalten erweist sich als eine exakt
bestimmbare Struktur, die unerschöpflich folgenreich

ist, und zwar als dem Mechanismus, als
wissenschaftliche Methode, übergeordnete Struktur,
übergeordnet in der Bedeutung, daß die mechanistische

Struktur als von ihr abkünftig und somit sekundär

begriffen wird (Mechanismus eine genau
bestimmte, besondere Art von Verhalten, die aus der
allgemeinen Struktur von Verhalten durch Abwandlung

der aufbauenden Momente hervorgeht). So

allein kann der Mechanismus als Universalstandpunkt

überwunden werden. Die Gewinnung der
„Struktur von Verhalten" enthüllt sich als
Wiederherstellung der ursprünglichen, universalen,
konkreten Geschehenstruktur, welche auch vom Mechanismus

vorausgesetzt wird und durch die im
abendländischen Denken erfolgte Verabsolutierung der
mechanistischen Struktur in den Hintergrund
gedrängt und verschüttet war. (Glänzendes Beispiel
einer erfolgreichen Deduktion gerade diese
Herleitung des Mechanismus aus der ursprünglichen
Struktur.)

Alle die mannigfachen heutigen Entwicklungszüge
innerhalb der psychologischen Forschung, bringen
mit verschiedener Bewußtheit die Struktur von
Verhalten zur Offenbarung, nämlich, daß lebendig-seelische

Wirklichkeit Realisations prozeß ist.
welcher voraussetzt: 1. ein zu Realisierendes, wir
nennen es Antizipation; 2. ein vorgegebenes Reali-
sicrungsfeld (gegebene Welt). Ungemein lehrreich
ist es, wie das in Tolmans „purposive Behaviour"
geschieht. Getreu der (methodologisch) positivi-
stisch-physikalistischen Einstellung, wird sie den
mathematischen Konstruktionen der Physik
(Theorieseite) gleichgestellt, als Denkansatz, von dem

aus Reiz-Reaktionsbezieluingen hergeleitet werden
können, somit als zu den Tatsachen hinzukommende
Gedankenkonstruktion. Diese Halbheit überwindet
vollbewußte Verhaltenslehre.

Mit dem Ansatz: Struktur von Verhalten (als
Realisierungszusammenhang) gewinnt so das Denken

unerschöpfliche theoretisch-strenge Arbeitsmöglichkeit,

welche sich als Möglichkeit denkender
Bewältigung der Tatsachen erweist. Psychologie gliedert

sich um der Arbeitsteilung willen, analog wie
die Physik, in theoretische und experimentelle
Psychologie. Das Zueinander von Theorie und Tatsa-

144



chen muß sich hier vermutlich ganz anders gestalten
wie auf physikalischem Feld. Unter keinen Umständen

kann auf psychologischem Feld die Theorie als
Stilisierung, Vereinfachung oder gar zurichtende
Vergewaltigung der Wirklichkeit auftreten (W. Dil-
they durchaus berechtigtes Argument gegen die
experimentelle Psychologie seiner Zeit, nämlich, daß

solche Psychologie Verstandeskonstruktionen an die
Stelle des Erlebniszusammenhanges setzt). Dies ist
eben der scharfe Unterschied zwischen mechanistischer

(physikalistischer) und verhaltenstheoretischer
Erkenntnisweise.

Nur als Lehre vom Verhalten ermöglicht Psychologie

fruchtbare Zusammenarbeit von Theorie und
Tatsachenerforschung. Zufolgedessen wagen wir zu
behaupten: Psychologie als Erkenntnisangelegenheit
ist entweder Wissenschaft vom Verhalten oder sie
ist weder Psychologie noch überhaupt Wissenschaft
(im grundsätzlichen Sinn). Erkenntnisgehalt und ech¬

ten praktischen Anwendungswert hat sie in dem
Maße, als sie die Idee einer Theorie des Verhaltens
verwirklicht.

Empirisches Material haben wir auf psychologischem

F"eld, seitdem planmäßige experimentelle
Forschung eingesetzt hat, die Fülle. Das Mißverhältnis

zwischen Menge der Forschungsarbeit und
Erkenntnisertrag könnte nicht größer sein. Was not
tut und den Ergebnissen der Empirie erst Erkenntniswert

geben kann, ist Theorie, Denkarbeit. Was
sich selbst so nennende experimentelle Psychologie
an psychologischer Erkenntnis bietet (ich denke
etwa an Claparède, Piaget, deren Arbeiten, vor
allem die Piagets, recht viel Theorie enthalten), ist
Denkleistung, die aus empirischem Material als
solchem nicht hervorgeht. Empirie ohne Theorie hat
auf diesem Feld nicht die einfachste Frage eindeutig

entscheiden können.
(Schlußteil folgt.)

Tagores Erziehungs-Expe
Von H. CHATURVEDI, M.A., L. T.,

Die Durchdringung abendländischer und morgen-
ländischer Kultur ist ein Gebot der Stunde. Die
besseren Verbindungsmöglichkeiten, der internationale
Handel und Verkehr haben in hohem Maße dazu
beigetragen, die Lebensideale des Westens und des

Ostens miteinander in Fühlung zu bringen.

Aber diese Begegnung von Ost und West hat
nicht zu Harmonie und gutem Willen geführt. Woran
liegt das? Tagore ist eines Sinnes mit H.G.Wells,
wenn dieser bemerkt: „Allzu oft ist das Gcmein-
schaftsempfinden, das wir unseren Kindern durch
Schulen und Colleges beibringen, außerordentlich
engherzig; es ist die Gemeinschaft einer Sekte, einer
Klasse oder eines unduldsamen, gierigen und unredlichen

Nationalismus Das Erziehungswesen ist
ausgedehnt, aber nicht entwickelt worden."
Dagegen kann eine freie, international ausgerichtete
Erziehung, die auf den Kulturen der verschiedenen
Nationen der ganzen Welt basiert, freundschaftliches
Verständnis zwischen den heute bestehenden Rassen

hervorbringen. Tagore hat immer wieder
betont, daß die Lösung der dringendsten gesellschaftlichen

Probleme auf einer Durchdringung der
schöpferischen geistigen Prinzipien des Ostens mit dem
Besten im Gedankengut des Westens beruht.

Tagore begann mit dem Unterricht von Kindern
in Shantinekatan im Jahre 1901. Anfangs hatte er
nur fünf Schüler, heute sind es mehr als 300
Studenten, die aus allen Teilen Indiens und sogar fernher

vom malayischen Archipel und von Borneo kommen.

Das einzigartige Erziehungsexperiment wuchs
an Ansehen mit dem Ansehen seines Schöpfers: als
Tagore 1913 mit sincr Dichtung „Gitanjali" den

Nobelpreis errang, verbreitete sich auch der Ruf

riment in Shantinekatan.
Universität Allahabad (Indien).

seiner Schule über die ganze Welt. Eines Tages
konnte diese Schule zur Universität erweitert werden;

sie erhielt den Namen „Vishwabharati" oder
„Internationale Universität".

Shantinekatan ist fast zwei englische Meilen von
der Station Bolpur der Os'tindischen Eisenbahn
entfernt. Bolpur liegt 99 Meilen von Calcutta.

In Shantinekatan ist das Internatssystem obligatorisch

— weder an der Schule noch an der
Universität sind Externe zugelassen. Dies ist eine
Abweichung von dem System der anderen großen
Erziehungsinstitute in Indien; diese sorgen wohl für
die Unterbringung der Studenten unter der Aufsicht
von Lehrern; aber nur nach Maßgabe der Wünsche
der Schüler.

Mit dieser Art des Erziehungssystems will Tagore
die besten Traditionen altindischen Unterrichts neu
beleben. Jahrhunderte hindurch wurden die Kinder

zur Erziehung in die Waldheiligtümer gesandt,
dem elterlichen Einfluß vollkommen entrückt. Im
Lauf der Zeit bildete sich dadurch allerdings bei den
Eltern die Vorstellung heraus, Erziehung sei
ausschließlich die Aufgabe des Präzeptors. Auch heute
kümmert sich in Indien der Vater um die Erziehung
seines Sohnes nur, wenn die Zeit der Prüfungen
kommt, und nur deren Ergebnis ist es, was ihn
interessiert. Im Gegensatz dazu bemüht sich Tagore,
die Eltern über den Fortschritt ihrer Kinder auf dem
Laufenden zu halten und eine wirkliche Zusammenarbeit

zwischen Schule und Elternhaus herzustellen.
Abgesehen von dem obligatorischen Internatssystem

brach Tagore auch noch in einer anderen
Frage mit den Gepflogenheiten indischer
Erziehungsinstitute: durch das Prinzip der Koedukation.

145


	Wo steht heute die Psychologie als Wissenschaft?

