
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 11 (1938-1939)

Heft: 1

Artikel: Streng grundsätzliche Besinnung als Aufgabe der Pädagogik in der
Gegenwart

Autor: Sganzini, Carlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Streng grundsätzliche Besinnung als Aufgabe der Pädagogik in der Gegenwart.
Von Prof. Dr. CARLO SGANZINI, Bern.

Das Denken über Erziehung kann unter den
heutigen Verhältnissen sicherlich nicht mehr die
Aufgabe in Anspruch nehmen, für bestimmt gerichtete
Reformbestrebungen eine theoretische (philosophische

oder wissenschaftliche) Stütze zu besorgen.
Die jüngsten Staats- und kulturpolitischen Ereignisse,

im Verein mit der das Gepräge gewisser Re-
formpostulate und wirklichen oder vermeintlichen
Folgen ihrer praktischen Anwendung tragenden
Erziehungslage der Gegenwart, haben die Menschen
im Glauben an die Wirksamkeit solcher Reformen
doch im Grunde irre gemacht, und was im allgemeinen

an philosophischer und wissenschaftlicher
Erziehungstheorie vorliegt, ist offenbar gänzlich außer
Stande, ausreichend klar bestimmte und sichere
Wegweisungen zu geben. Gewisse Folgen
grundsätzlich erneuerter, möglicherweise den wahren
Reformsinn mißverstehender erzieherischer Einstellung

scheinen in manchem noch viel bedenklicher
zu sein als die, welche noch unerschütterter Reformglaube

der bekämpften alteingesessenen Erziehungsund

Unterrichtsweise zuschrieb.1) Gerade in den
Ländern, in welchen der Reformdrang in der Zeit
ungebundenster Auswirkung überschwenglichste Formen

angenommen hatte (Deutschland, Rußland,
Italien) erleben wir den, trotz aller Verhüllung und un-
erachtet der Beibehaltung und Fortbildung einzelner
bewährter technischen Neuerungen, gründlichsten
Umschlag, im Gefolge der Tatsache, daß Erziehung
und Bildung restlos unter die Botmäßigkeit des
Politischen geraten sind. — Selbst aus den Kreisen, die

in der Reform voranschritten, und auch heute noch

meinen voranzuschreiten, hören wir die (unbestreitbar

wohlbegründete und urwesentliche, bereits von
Pater Girard dem Pestalozzi der Yfcrtner Glanzzeit
entgegengehaltene) nachdrückliche Betonung von
Ehrfurcht (die, faktisch, nicht ohne schlechthinige

Unterwerfung geschehen kann), wo — vordem —

die Selbständigkeit eigener Einsicht Losung war,
von Gehorsam und autoritativer Bevormundung, wo
Freiheit, Ausgehen vom Kinde, Selbsttätigkeit,
Selbsterarbeitung und Selbsterziehung das Richtunggebende

ausmachte. Die Verwirrung kann jedenfalls

nur erhöht werden, wenn, wie es heute
mitunter geschieht, der Ausweg gesucht wird in einem
doppelten Verfahren, das die gegensätzlichen
Prinzipien schließlich nur äußerlich aneinanderkoppelt.
Anderseits kann es praktisch nur die Wirkung
haben, den für den Erzieher immer notwendigen mutvoll

wagenden Glauben zu schwächen, wenn, wie
das gerade bei uns Mode zu werden beginnt, die

Beschränktheit, die Erfolgsunsicherheit, die Grenze
erzieherischer Wirksamkeit als das Ergebnis letz-

1) Vergl. als Symptome der Zeit: Helene Kopp: Grundfragen

der Erziehung; H. J. Rinderknec-ht: Die Schule
von morgen.

ter grundsätzlicher Besinnung mit Pathos verkündet
werden.

Das Rätselhafte und zugleich Niederdrückende an
der ganzen Lage äußert sich darin, daß der
Kulturmensch in erzieherischen Angelegenheiten, soweit
er sich nicht auf so etwas wie gesunden Instinkt
oder konkretes pädagogisches Gewissen, praktische
Urteilsfähigkeit verlassen kann, auf ganz und gar
blind tastendes Vorgehen angewiesen ist. Jene
grundständigen Fähigkeiten (wie naturhaft sicherer
Instinkt) sind im heutigen Kulturmenschen, und zwar
heutzutage bis in die allgemeinsten Volksschichten
hinein ganz offensichtlich im Schwinden begriffen,
nicht zuletzt als Folge der allbeherrschenden
pseudotheoretischen Verwissenschaftlichung und Ver-
söhulung. Unter jenen kaum übersehbaren Bergen
von pädagogischem Geschreibe und Gerede, das die
europäische Neuzeit, insbesondere die Gegenwart
aufgetürmt* haben, ragt — neben dem Wenigen
philosophisch Echten — als irgendwie lichtgebend hervor.

nur was Ausdruck eines derartigen immer
seltener werdenden ursprünglichen und gesunden
Gewissens und daraus hervorgehender Erfahrungsgänge.

Nichts übertrifft insofern Pestalozzis Stan-
ser Brief, wenigstens in seinem ersten, die Weckung
sittlichen Fühlens — nicht die fixe Idee der
Methode — betreffenden Teil.2)

Es gilt allgemein und ist auch psychologisch
verständlich: je geringer das bestimmte Wissen, das
der Mensch über gewisse Sachverhalte erwerben
und sein Eigen nennen kann, um so größer, ja
grenzenloser wird das Reden und Schreiben darüber.
Ganz treffend kennzeichnete mir in einem Gespräch
ein (hinsichtlich Pädagogik) nicht zünftiger
Seminardirektor das allgemeine Wesen pädagogischer
Abhandlungen als ein „Plätschern im Ungefähren",
worin ein nicht schon standpunktlich Voreingenommener

vergeblich irgend welche feste und klar
mûrisserie Stützpunkte sucht. Der im Leben fest
verankerte gemeine Mensch geht, nicht ohne Grund,
mit Achselzucken an den endlosen Erörterungen
über Ziel- und Methodeproblem vorbei, darauf
vertrauend, daß wirkliches Leben aus eigenen inneren
harten Notwendigkeiten die der Lage nach mögliche
und ausreichend helfende Lösung finden werde.

Spricht das gegen den Wert der Theorie, d. h.

rein grundsätzlicher gedanklicher Ueberlegung für
das erzieherische Verhalten überhaupt? Wie ich
glaube, mitnichten; ebensowenig wie die Verwirrung

der politischen Gesinnung und das ständige
Lügenstrafen aller vermeintlich theoretischen
Erkenntnis über Politik gegen die Möglichkeit und

-) Neben Pestalozzi verdient in dieser Hinsicht Giovanni
Bosco genannt zu werden.

2



Notwendigkeit spricht, zu möglichst letzter Klarheit
in den einschlägigen Fragen zu gelangen.

Man vergißt zumeist, daß echte Theorie Sache
höchster erkenntnismäßiger und auch sittlicher
Anstrengung ist (ein unendlich hohes Ideal), das dem
Menschen nur selten, in Augenblicken der Begnadung

kraft absolut enthaltungs- und entsagungsvoller
reflexiver Rückwendung zu erreichen möglich

ist.

Der Widerstreit zwischen Praxis und Theorie,
sowie das Verzweifeln oder Irrewerden der Praxis an
der Theorie sind immer die Folge einer nicht
reinlichen Scheidung der Kompetenzen zwischen den
beiden Sphären, insbesondere der Tatsache, daß

jene Gedankengebäude, die sich als Theorie aufspielen,

nicht wahre Theorie, sondern von vornherein
praktisch getrübte Theorie sind, das will heißen, ein
Zwitter aus bestimmt (mehr oder weniger klar
bestimmt) gerichtetem Erziehungswille, was eine
praktische umständebedingte Angelegenheit ist, und
grundsätzlich sein wollender Besinnung.

Aus diesem Grunde sind die heutigen Haltungen,
welche, unter ausdrücklicher Preisgabe der rein
theoretischen Besinnung, bewußt unmittelbarer und
vorbehaltloser Ausdruck einer Urentschcidung einer
Parteinahme, d. h. eines praktischen (meist
politischen, mitunter weltanschaulich oder religiös
bedingten) Erziehungswillens sein wollen, in einer
Hinsicht durchaus im Recht. Verwerflich sind sie

als verbunden mit Ablehnung standpunktfreier
entscheidungsneutraler theoretischer Besinnung,
welcher offenbar sie selber unterworfen sein müßten.

Solche Haltungen schöpfen ihr gutes Recht daraus,

daß die theoretischen Systeme, welchen sie mit
Entschiedenheit absagen, selber im Grunde
standpunktbedingte, meist dazu noch unexistentiell, d. h.

wahrerer Wirklichkeit fremde, z. B. ideologische
Parteinahme sind (so z. B. schon alle Gestaltungen
idealistisch-humanistischer Erziehungslehre), d. h.

eben Zwitter aus Erziehungswillen und rein
grundsätzlicher Besinnung, ' eine Verfälschung des Einen
wie des Anderen. Die Schuld liegt also daran, daß

die Theorie nicht reine Theorie (nicht theoretisch,
nicht grundsätzlich genug) ist. So ist vergleichsweise

— im Politischen — eine liberalistische Staatstheorie

überhaupt keine Theorie, sondern praktisches
Programm, Gestaltungswille in der Form als
Vorwegnahme bestimmt gerichteten politischen
Handelns, die sich so selbst verabsolutiert und anderen
Haltungen nicht mehr gerecht werden kann. Noch
eindrücklicher ist dies selbstredend für alle
gegensätzlichen, sich selbst so nennenden politischen
Theorien. Theorie verlangt vom Menschen,
ausgerechnet wo es um den Menschen selbst und seine
nächsten Angelegenheiten geht, ein Höchstmaß an
Selbstentäußerung (worin die geforderte, auch
sittliche Anstrengung liegt) als Voraussetzung von
Objektivität des Urteils.

Das ist der Erzfelder aller pädagogischen Lehren:
Mischung aus Erziehungswille und rein prüfender,
überlegender Klarheit und Grund suchender
Haltung zu sein. Die große, die geradezu epochale
Bedeutung der heutigen Wende, mit allen ihren Krisen,
Unsicherheiten, Willkürlichkeiten, Gewaltsamkeiten
und Dunkelheiten scheint mit zu liegen im Reifwerden

des geistigen Menschen für echte, reine Theorie
(mathematisch-naturwissenschaftliche Theorie
verlangt das in viel geringerem Maße). Es ist dies ein
entscheidender Schritt im Rahmen geistig-kultureller

Entwicklung überhaupt, die schließlich doch
in erster Linie wachsende Urteilsreife, Weite und
Klarheit des Ueberblicks, Fähigkeit der Objektivität
— praktisch — vor allem Schutzwehr gegen
trägheitsbedingte Selbsttäuschung sein muß. Es ist schon
ungeheuer viel, wenn der Schritt als überhaupt
grundsätzlicher gelingt: es ist nicht nötig (sicherlich
auch nicht möglich), daß mit ihm eine formelhaft
bestimmt, schlechthin geltende universale theoretische

Ansicht da sei. Was wir unbedingt brauchen
zu Rettung aus unseren geistigen Nöten, ist der
Glaube an die Möglichkeit, den Sinn, den Wert
einer solchen reinen Schau. Die verhängnisvollen
Irrwege des Pragmatismus aller Färbung, des
Technisch-wirtschaftlichen, des Politischen und insbesondere

all jener, die ausgesprochen irrationalen
Haltungen entspringen (Lebensstandpunkt gegen
'Geiststandpunkt), sind nur so rückgängig zu machen und

überhaupt zu überwinden.

Nicht reine Theorie ist jene, welche sich anmaßt,
praktische Entscheidung vorwegzunehmen, was
immer geschieht, wenn die Wirkung solcher Theorie
darin besteht (wie es auf allen diesen Gebieten, dem
politischen, dem pädagogischen zumeist geschieht),
echte Wirklichkeit durch Möglichkeit (Vorwegnähme)

zu ersetzen. Reinheit der Theorie ist erst
dort erreicht, wo im Bewußtsein Wirklichkeit und
Möglichkeit reinlich auseinanderfallen (Theorie ist
Bewußtsein des Möglichen überhaupt, unabhängig
von allem konkreten Anlaß zu bestimmter Verwirklichung),

die Praxis, d. h. die Entscheidung ihre
volle Freiheit erlangt und Theorie so wirklich
unparteiischer Richter über praktische Entscheidungen
und Verwirklichungen zu sein vermag.

Reine Theorie als von praktischen Interessen frei
(was nicht zu bedeuten braucht : Freiheit von jedem
Interesse überhaupt, denn so ist Theorie eo ipso
Freiheit zum höchsten, reinsten Interesse) ist in keiner

Weise mehr (prinzipiell!) Meinungssache und

vermag (wiederum dem Prinzipe nach) Gestalt als

exakte Wissenschaft (reines Wissen)
anzunehmen. Radikal grundsätzliche pädagogische
Besinnung (und so auch politische Besinnung weitesten

Gehaltes) kann auf logische Exaktheit und
Strenge Anspruch erheben, wenn auch in einem
qualitativ anderen Sinn als diese Auszeichnungen für

3



die üblicherweise sogenannten exakten
Wissenschaften beansprucht werden.

• Die Exaktheit reiner Theorie bedeutet radikalen
Verzicht auf die Erwartungen, die gemeinhin in
theoretische Lehrgebäude gesetzt werden, nämlich
daß aus ihnen vollkommen sichere, sozusagen
absolute Wegleitungen für das praktische Tun in
konkreten Lagen hervorgehen, dermaßen daß die Praxis

zur technischen Anwendung des theoretisch
Gesicherten werden könnte. Darin liegt eine grobe,
verhängnisvolle Verkennung des ganz grundsätzlichen

und wesentlichen Unterschiedes, welcher
zwischen naturbeherrschender und lebensführender,
lebensgestaltender Praxis besteht. Jene setzt
Kausalnotwendigkeit (schon gestaltet sein), diese Freiheit

(Möglichkeit freischöpferischer Gestaltung)
voraus. Aufgabe der Theorie ist es, die Probleme,
welche aus der Praxis entstehen, auf klare
grundsätzliche Fundamente zu bringen, d. h. ihrem wahren

objektiven Sinne nach zu verstehen.
Eine pädagogische Theorie, welche die Praxis

eindeutig bestimmen will, ist unvermeidlicherweise
immer Willkür, grundsätzlich gesehen, Vergewaltigung

dem Leben gegenüber. Sie ist unter allen
Umständen, insofern als Ausfluß von Parteinahme, das
Gegenteil von Exaktheit und Strenge, welche
Gewähr von Objektivität, Universalität zu sein haben

«
und immer das letzte richterliche Forum darstellen,
vor das praktische Verwirklichungen wesensmäßig
gehören. Echte Theorie ist Gewährleistung der für
die Praxis unerläßlichen Freiheit als Freiheit der
Entscheidung und Ungehindertsein der Gestaltung.
Für die Praxis erfüllt sie die Funktion des von ihr
geforderten erhellenden und richtenden Bewußtseins,
das sinnvoll nur spielen kann, wenn die Praxis —
innerhalb des historisch gesteckten Rahmens —
höchstmögliche Bewegungsfreiheit hat.

Nicht Theorie, sondern selbst schon Praxis, ist
jene Denkarbeit, die immer nötig ist, um einen
vorgegebenen, selbst nicht theoretisch begründbaren
Erziehungswillen, d. h. eine schlechtlinige — immerhin

historischer Lage entsprechende Entscheidung
organisatorisch (durch Wahl der Mittel und Wege)
zu verwirklichen. Es ist das der Sinn von Pädagogik

als sogenannt praktischer oder angewandter
Wissenschaft.

Theorie (vermeintliche Wissenschaft), die sich
praktische Kompetenzen anmaßt, Praxis, die
vermeint, sich der Kontrolle von Theorie zu entledigen
und selber die Richterinstanz (der Theorie)
beansprucht, das sind die zwei Irrungen, auf welche sich
in letztgrundsätz!icher Betrachtung die Verwirrtheit
unserer Zeitumstände zurückführen läßt, wodurch
sich als das allererst Notwendige zur
Situationsbeherrschung eine strenge, radikal grundsätzliche
Besinnung erweist.

So befremdend das klingen mag, hier gilt wahrhaft

der Grundsatz: Theorie dient der Praxis in um

so echterer Weise als sie reine Theorie ist, die auf
bestimmte Praxis keine Rücksicht nimmt. Theorie
muß über der Praxis, und zwar über aller möglichen
Praxis stehen, um wahrhaft aller Praxis als
erhellendes Licht und als objektive (unparteiische)
richterliche Instanz dienen zu können. Sie darf weder
für alte noch für neue Schule direkt Partei ergreifen,

soll sie, was ihre eigentliche Aufgabe ist, allen
diesen besonderen Möglichkeiten und differenzierten
Gestaltungen der Erziehungswirklichkeit den ihnen
von rechtswegen zukommenden Ort im Ganzen der
Erziehungswelt zuweisen können. Die wirkliche
Erziehungsgestaltung ist stets, wird ewig sein abhängige

Variable der zeitlich veränderlichen und anthro-
pogeographisch immer differenzierten, theoretisch
nicht ableitbaren, nicht voraussehbaren historischen
Umstände. Theorie ist höchste Anstrengung, sich
von derartigen Bedingtheiten unabhängig zu machen,
den Betrachtungsstandort, soweit es Menschen
gelingen kann, jedenfalls der Intention nach, im Ueber-
zeitlichen und Ueberräumlichen also einfach im Ewigen

und schlechterdings, unabhängig von aller
Verwirklichung, Wesentlichen einzunehmen. Sie setzt
voraus, daß über aller Wirklichkeit ein mit ihr nie

zusammen fallen könnender Maßstab steht. „In
natura pravum et imperfection, supra naturam rectum

pravorum régula" (Vico).

Der Erzieher (und Erzieher ist jedermann in der
Kulturgemeinschaft) soll gemäß dem Grade seiner
geistigen Befähigung und dem Sinne seiner Berufung
aus den wirklichen Umständen, d. h. seiner ganzen
Lebenssituation den besonderen bestimmten Gehalt
seines Erziehungswillens so ursprünglich wie möglich

schöpfen. Er ist schon auf einem Irrwege, wenn
er meint, darum eine vorhandene oder zu konstruierende

Theorie zu befragen. Echt wird dieser
Erziehungswille allerdings nur dann sein, wenn bei
aller Hingabe an die wirklichen Umstände, der für
die Normalität menschlichen Verhaltens immer
notwendige Bezug zum Unvergänglichen nicht
unterschlagen wird.

Geistiges Leben als wirkliches steht und fällt mit
der zweifachen gegensätzlichen Notwendigkeit: auf
gerade vorhandene Wirklichkeit sich einzustellen
und zugleich diese Wirklichkeit, als gegebene,
grundsätzlich und radikal in Frage zu stellen. Nur so
entgeht es der immer verhängnisvollen Verführung,
entweder ideelle Forderungen (Möglichkeit) für
Wirklichkeit zu halten oder vorhandene verwirklichte

Umstände als Quellgrund absoluter Forderung
zu betrachten.

Theorie hat somit in bezug auf Normalität menschlichen

Verhaltens eine unerläßliche Aufgabe zu
erfüllen, nämlich zu verhindern:

1. daß der Mensch sich einbilde, das Ewige und
Wesentliche faktisch in seiner Verfügung zu haben
und so tue, als ob sein wirkliches Verhalten eine

4



reale, effektive Verwirklichung desselben im
Zeitlichen sein könne;

2. daß Menschen ihre historische Wirklichkeit selbst
als solche, also ein räumlich-zeitlich verwirklicht
Gegebenes (z. B. Blut und Boden) an die Stelle
des Ewigen und Wesentlichen hinsichtlich Richtung

und Gestaltung ihres Verhaltens setzen.

Der erste Punkt bezeichnet den wesensmäßigen
Irrtum, welcher der traditionellen Erziehungshaltung
zugrunde liegt, welche Rousseau erstmalig als die
p o s i t i ve Erziehung bestimmt und bekämpft hat
und u. A. all das umfaßt, was heute Schlagwörter,
wie „alte Schule", „Lernschule" treffen sollen.
Philosophisch ist die entsprechende Haltung dem Sinne
dessen entsprechend, was in abschätzender Beurteilung

Intellektualismus heißt.

Der zweite Punkt trifft die den meisten, jedenfalls
allen unkritisch überschwenglichen
Erziehungsreformbestrebungen zugrundeliegende Form des
Irregehens, welche stets mit mehr oder weniger
ausgeprägten voluntaristischen und so auch
antiintellektualis'tischen Haltungen im
Bunde steht (Pragmatismen aller Art) und das
Programm einer Schulreform in die schlagwortartigen
Formeln: Arbeitsschule, Lebensschule, Erlebnisschule

zu kleiden pflegt.:1) Dort, wo der zugrundeliegende

Pragmatismus der. politische ist und zur
Folge hat, daß Politik (totalitär völkische oder
kollektivistische Staatsauffassung) sich die Erziehung
restlos Untertan macht, vollzieht sich allerdings der
alle extreme Haltungen gesetzmäßig begleitende
Umschlag ins Gegenteil, von den traditionellen
positiv-autoritativen Erziehungsgestaltungen darin
unterschieden, daß die Autorität ihren transcenden-
ten Bezug nicht rechtfertigen kann und so sich als
unmittelbare Gewaltäußerung — eine solche ist auch
die massenpsychologische Suggestionswirkung —
darstellen muß.

Am gefährlichsten sind diese im Voluntarismus
gründenden Reformhaltungen dort, wo sie mit
politischen, sozialen, geistig-kulturellen Ideologien im
ßunde stehen, d. h. mit dem naiven, immer infantilen

und in sich selbst immer kraß widerspruchs-
vollen Glauben an eine vollkommen ideegemäße
Welterneuerung. Ihre tatsächliche Wirkung kann
gesetzesnotwendig immer nur Störung der Lebens-
grundgefüges sein. Bei solchen Wirklichkeit,
Gegenwart, Schöpfertum betonende aktistisch-volunta-
Hstischen Haltungen gehen immer in irgend einem
Maße innerweltliche (empirisch-psychologisch-faktische)

und iiberweltliche (idealische) Wirklichkeit
durcheinander. Auch dort, wo sie sich einbilden,
den radikalen Reformplänen wissenschaftlich
psychologische Begründung zu geben, verfälschen sie
die wahre Wirklichkeit und Wesenheit des Men-
s:£hern Manchen Reformplänen, die unter dem

3) Vergil. in bezug auf diesen Grundgegensatz meine Schrift :

h il o Sophie und Pädagogik (Haupt, Bern. 1937).

Schlagwort der Entwicklungsgemäßheit und
Eigenaktivität segeln, liegt ein Bild des Menschen
zugrunde, das aus ihm ein Wesen, halb Tier (Instinkt),
halb Engel (intuitives Schöpfertum) macht, jedenfalls

die tatsächliche Menschennatur von Grund aus
verkennt.

Die ganze Auseinandersetzung: Alte Schule —
neue Schule ist genau so wie die gegenwärtige
politische Verwirrung (Demokratie — Diktatur;
Individualismus — Kollektivismus; Liberalismus —
Korporativismus; freie Konkurrenz — Planwirtschaft)

eine Folge theoretischen Versagens, also des

Mangels an Stützpunkten für wahrhaft begründete,
streng objektive, aller Praxis überlegene und von
praktischer Entscheidung (Parteinahme) freier
besinnlicher Klärung.4) Das Schlagwort „Neue Schule"
birgt in sich genau dieselben inneren Gegensätze
und Spannungen, welche die angeführten sozial-
wirtschaftlichen und politischen Leitformeln zum
Ausdruck bringen. Der Mangel liegt, wie einleitend
dargelegt, im Durcheinanderwerfen von Theorie und
Praxis, in der trüben Mischung von Besinnung und
Parteinahme, im Unvermögen des Menschen, über
seiner Leidenschaft zu stehen und wenigstens wahrhaft

objektiv zudenken, was ihm
grundsätzlich auch dann möglich sein sollte (bei Inkaufnahme

der erforderlichen Anstrengung und
Selbstüberwindung), wenn ihm als Menschen das Objek-
tivsein im Fühlen (Werterleben) verwehrt wäre.

Es ist doch wahrhaft ein erbärmliches Schauspiel,
zu sehen, wie Kultur — Menschheit heute (allerdings
kaum mit echter Leidenschaft) herunterreißt, an den

Pranger stellt, was sie gestern, d. h. vor wenigen
Jahrzehnten, verhimmelt hat. So etwas wie ein
organisches Gebrechen muß daran schuld sein. Da
Religion anscheinend nicht mehr vermag, für sich
allein diesem Verfall an die Flucht des Werdens
entgegenzuwirken — durch die für unser Leben
unerläßliche Verankerung im Unvergänglichen (Augu-
stins immutabile, identisch mit Wahrheit) bleibt einzig

die Einkehr zu streng grundsätzlicher Besinnung
als echte, ewige Aufgabe der clercs (J. Benda)
im Bereiche unserer Hoffnungen. Man spricht
immer wieder von einer Sendung der Philosophie in
unserer Zeit. Nun, die echte Philosophie, als höchste

und reinste Form der Besinnung, hat zu allen
Zeiten dieselbe unverrückbare feste Aufgabe: die
Zeitlage von möglichst überzeitlicher Warte aus zu
überblicken und zu beurteilen.

Das — meist selbst in philosophischen Kreisen —
allbeherrschende naturwissenschaftliche Vorurteil
(exakte Wissenschaft Mathematik und mathematische

Naturwissenschaft) ist — neben den
Schwierigkeiten der Sache selbst — daran schuld, daß es
derart Mühe kostet, Philosophie in der Bedeutung

4) Und zwar bereits in den historischen Anfängen: zu
beachten ist die tiefe, Letztgrundsätzliches berührende
Gegensätzlichkeit der Haltung zwischen Pestalozzi und Rousseau
einerseits, Pestalozzi und Pater Girard auf der anderen Seite.

5



als grundsätzlich - universale Besinnung und mit
ihr Pädagogik als echte Theorie der Erziehung in
die Gestalt eines exakten Lehrgebäudes zu bringen
und überhaupt, daß solchem Unterfangen immer wieder

und allgemein mit Skepsis begegnet wird. Wir
sind der Ueberzeugung, daß solcher Anspruch auf
Strenge, insbesondere was die Grundlagen der
Pädagogik betrifft, durch Bewährung gestützt werden
kann.

Diese grundsätzlichen Betrachtungen haben, so
will uns scheinen, wahrhaft existentielle Bedeutung
für unsere schweizerischen Verhältnisse. Die heutige

Lage stellt das Schweizertum auch insofern we¬

sentlich auf die Bewährungsprobe, als sie es befragt,
ob es imstande ist, einen echt und ursprünglich
schweizerischen Erziehungswillen aus seinem Wesen

zu zeugen, während anderseits von vornherein
feststeht, daß nur ein so beschaffener Erziehungswille

für das Schweizertum in Betracht kommt,
welches eine Verabsolutierung nicht verträgt, vielmehr,
indem es sich einem Höheren, ja Höchsten
unterworfen weiß, differenzierteste Freiheit der konkreten

Auswirkung offen läßt.
Wichtige erziehungs-politische Folgerungen daraus

zu ziehen, behalten wir uns für weitere
Gelegenheiten vor.

Halünggli.
Betrachtung zur Kartenspende Pro Infirmis.

Von Prof. Dr. H. HANSELMANN, Zürich.

Nach einem bekannten Sprichwort werden die
kleinen Diebe gehängt, aber die großen läßt man
laufen. Der Berufsfürsorger könnte dem die gegenteilige

Erfahrung entgegenstellen, daß die Welt sehr
leicht geneigt ist, „Kleinigkeiten" des a- oder
antisozialen Verhaltens ungeahndet hinzunehmen oder
zu übersehen, und daß sie erst eingreift, wenn die
Uebeltaten Großformat annehmen. Der heutige
Stand der Kenntnis von den tieferliegenden Ursachen

des Verbrechens läßt diese Duldsamkeit als
sehr verhängnisvoll erscheinen. Denn auch hier
gilt, daß alles Große einst einen kleinen
Anfang hatte. Darum muß der übrigens alte Grundsatz,

den Anfängen zu wehren, hier vor allem
verwirklicht werden. Ein wesentlicher weiterer
Fortschritt in der Kriminalpsychologie und in der
Psychopathologie des Verbrechens hat zu der Erkenntnis

geführt, daß wir nie die Taten für sich allein,
weder rechtlich noch erzieherisch oder
psychotherapeutisch, sondern immer den Täter behandeln
müssen. Denn die einzelnen, äußerlich als ziemlich
„gleich schwer" erscheinenden Vergehen bekommen
eine ganz verschiedene Bedeutung hinsichtlich
ihrer Schwere und Bedenklichkeit, sobald wir sie
auf dem Hintergrund der üesamtpersönlichkeit derer

betrachten, die sie begangen haben. Wenn zwei
dasselbe tun, ist es auch hier nicht dasselbe.

Wir möchten im folgenden drei ganz verschiedene

junge Menschen, die man uns gegenüber mit
dem gleichen nachsichtigen und bagatellisierenden
Ausdruck „Halünggli" bezeichnet hat, kurz
vorführen.

E u g e n ist schon als Kleinkind aufgefallen durch
seine Raffiniertheit einerseits und dadurch, daß er
„weder Tod noch Teufel" fürchtete. Er hatte während

der ganzen Schulzeit nie Freunde, äußerte nie
irgendwelche tieferen Gemütsbewegungen bei
Abschied oder Heimkehr, auch nicht, als seine übrigens
keineswegs einwandfreie Mutter lebensgefährlich

verunglückte und auf schmerzvollem Krankenlager
langsam dahinstarb. Er war während der Schulzeit
mehrfach in bestimmtem Verdacht, Diebstähle und
Gaunereien begangen zu haben, wußte aber immer
sich ungeschoren aus den Affären zu ziehen. Erst
mit 14 Jahren kam er zur Beobachtung in ein
Erziehungsheim, weil es sich herausstellte, daß er
während längerer Zeit einen Wohltäter seiner
Familie auf schändliche Weise betrogen, empfangene
Unterstützungsmittel für seinen kränklichen Vater
für sich selber verwendet hatte, als Fuhrer einer
Bande die Organisation und Ausführung von
Diebstählen geleitet und dabei in ganz unkameradschaftlicher

Weise seine Kameraden um das Ergebnis der
Freveltaten gebracht hatte. Dabei wurde er von
seiner Umgebung recht verschieden, aber in der
Hauptsache doch als „netter, nur bedauernswerter"
Junge beurteilt. Er hat es früh schon und später
auch unter unserer Aufsicht in ausgezeichneter
Weise verstanden, nach jeder ihm beweiskräftig
nachgewiesenen Uebeltat den bisher verlorenen,
aber nun ein für allemal reuig heimkehrenden Sohn
und Sünder zu spielen. So hat er auch unter den

Berufserziehern immer wieder seine besondern
Freunde gefunden, die immer wieder von vorne mit
ihm anfingen, bis auch sie endlich den Mut verloren
hatten. Aber es fanden sich draußen, als er in der
Lehre war, andere, die er „einzuwickeln"
vermochte. Er fand auch beredte Verteidiger, als er
neuerdings interniert werden sollte, bis diese
kamen und uns baten, ihnen das Halünggli doch
abzunehmen. Dabei war ihm „wirklich Schwerwiegendes"

nicht vorzuwerfen, jedenfalls war nichts dieser
Art ausgekommen. Einmal verstand er es, einen
leichter geistesschwachen Jungen dazu zu bewegen,
ihm sein Fahrrad für einen Nachmittag zu überlassen,

nachdem er ihm bewegliche Klage darüber
vorgeweint hatte, daß er als armer, verlassener Mensch
doch sonst niemals zu einem solchen Vergnügen

6


	Streng grundsätzliche Besinnung als Aufgabe der Pädagogik in der Gegenwart

