
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 10 (1937-1938)

Heft: 11

Artikel: Häberlins Stellung zu Pestalozzi

Autor: Kamm, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-852575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-852575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Häberlins Stellung zu Pestalozzi.
Von Dr. PETER KAMM, Netstal.

Vorbemerkung der Redaktion: Mit besonderer

Erlaubnis des Verfassers entnehmen wir die
nachfolgenden (Darlegungen seinem soeben erschienenen
Buch: Philosophie und Pädagogik Paul
Häberlins in ihren Wandlungen. (450 Seiten.
Verlag Buchdruckerei Feld-sgg AG., Zürich.) Die
Veröffentlichung Dr. Kamms stellt die' erste umfassende
Darstellung der Philosophie und Pädagogik Häberlins
dar. Eine ausführliche Besprechung des Buches folgt
im. Märzheft.

Pestalozzi ist neben Rousseau der einzige Pädagoge,

mit dem H. sich in seinen Schriften ausführlicher

beschäftigt. In den Jahren 1923—32 geschieht
dies drei Mal: Zunächst in der Einleitung zu einem
Bande Pestalozzibriefe (1923), dann in der
ungedruckten Gedächtnisrede zum hundertsten Todestag
„Begegnung mi't Pestalozzi" (1927) und schließlich
in einer Gegenüberstellung „Zum Thema Rousseau
und Pestalozzi" (1931). Die „geistigen Grundbegriffe",

mit denen H. 1923 und 31 an Pestalozzi
herantritt, dokumentieren noch einmal aufs deutlichste
die große Wandlung, die sich in diesen Jahren
vollzogen hat. Aus dem Vergleich der drei Schriften
geht zugleich hervor, wie H. aus zwei verschiedenen
philosophischen Ueberzeugungen heraus ein und
dieselbe Persönlichkeit beurteilt. Die Skizze „Zum
Thema Rousseau und Pestalozzi" (1931) gibt uns
überdies willkommene Gelegenheit, noch einmal auf
den Genfer Pädagogen zu sprechen zu kommen.

In der Einleitung zum Briefband (1923) sucht H.

die Persönlichkeit Pestalozzis mit Hilfe der in den

psychologischen Hauptwerken, vor allem in der
Charakterologie, herausgestellten Gesichtspunkte
zu erfassen. Wir erinnern in aller Kürze an jenes
„Schema der geistigen Begriffe". — Ein Mensch ist
in erster Linie durch das Verhältnis seiner Geistigkeit

zu seiner Subjektivität charakterisiert. Das

zweite Merkmal ist „die absolute Stärke der Vitalität

oder Lebensenergie überhaupt". „Wo
außergewöhnliche Reinheit mit außergewöhnlicher Stärke
des geistigen Charakters zusammenkommt", spricht
man von Genialität. — Geistigkeit und Subjektivität
sind nicht nur verschieden stark, sondern auch
verschieden geartet. Wichtiger als die Modifikationen

der Subjektivität (die beiden Grundtriebe), sind

diejenigen der Geistigkeit. Die grundsätzliche
Hingabe an den überwirklichen Anspruch des absoluten
Sollens — die F r ö m m i g k e i t — tritt in der
Auseinandersetzung mit der Welt auf zwei Arten in

Erscheinung: geht sie auf „Vervollkommnung der
Realität", so ist sie sittliches Tun, äußert sie

sich im bewundernden Schauen der Schönheit der
Welt oder im Schaffen symbolkräftiger Objekte, so

ist sie ästhetische Schau oder künstlerische Gestaltung.

„Dieser Trias des frommen, des sittlichen und
des ästhetischen Verhaltens" ordnen sich alle an¬

dern Formen der Geistigkeit unter. So ist das Strc
ben nach Wahrheit, nach reiner Erkenntnis, als
diejenige „Seite oder Art der sittlichen
Auseinandersetzung mit der Welt" zu begreifen, welche die

Welt so, wie sie ist, erkennen will.
Mit diesem Schema von geistigen Begriffen tritt

H. nun an Pestalozzi heran. Selbstverständlich ist
auch er nicht, so wenig wie irgend ein anderer, frei
von menschlichen Schwächen aller Art. „Aber man
müßte einem Leben wie diesem gegenüber blind
sein, sollte man nicht sehen, daß hier, innerhalb des

Menschenmöglichen, eine Gestalt vor uns steht, mit
der gerade nach kjeinheit und Geistigkeit nur Wenige
zu vergleichen sind. Wir stehen beschämt vor dieser

Fähigkeit der Hingabe des eigenen Ich und seiner

Sonderinteressen an die Idee selbst, die Idee
der reinen geistigen Gemeinschaft, die Idee der
harmonisch geeinten Menschheit, in welcher der
Einzelne nur noch als Gemeinschaftsglied sich fühlt
und seine Interessen vertritt. Pestalozzi hat diese
Idee nicht nur von früh an mit seltener I^einheit
erfaßt, er hat sie auch durch sein ganzes Leben mit
außerordentlicher Aktivität und mit so wenig
Hintergedanken als möglich vertreten. Dadurch ist er
Genius, Vorbild der Erhebung über alle Subjektivität,

Vorbild reiner und starker Hingabe."

Im folgenden skizziert H. die verschiedenen Ideale
Pestalozzis, in denen die Idee konkrete Gestalt
angenommen hat, und zeigt, wie er schließlich den ihm
angemessenen Beruf findet. Auch als Erzieher unterliegt

er oft genug „den Suggestionen der Umgebung
und den Bedingtheiten seiner eigenen Menschlichkeit

und Infantilität. Die offenbaren Mißerfolge stammen

zu einem gut Teil daher, wie er übrigens selber
eingesehen hat. Durch alle Bewußtseinsschwächen
hindurch wirkt aber das tief im Gefühl wohnende
Ideal selbst, und durch dessen auch dort noch
vorhandene Trübungen hindurch wirkt die Idee als solche

und die beispiellose Hingabe der Persönlichkeit
an sie. Pestalozzi hat weniger durch das gewirkt,
was er tat, als durch das, was er war. Solcher Reinheit

und solcher Gewalt des Geistes kann niemand
widerstehen, nicht das einzelne Kind, das mit ihm
in Berührung kommt, und nicht die Zeit, die ihn den
ihrigen nennt. Pestalozzi hat in seiner Ungeschicklichkeit

sozusagen alles getan, was seine Wirkung
und seinen Erfolg hätte zerstören können: Die Kraft
seines reinen Geistes dringt trotzdem durch und
überstrahlt alle persönliche Bedingtheit, alle
Ungeschicklichkeit, Lächerlichkeit und allen äußeren
Mißerfolg." Soviel über die Energie und Reinheit des
Geistes Pestalozzi.

Schwerer ist es, sich über die Art seiner Geistigkeit

klar zu werden. H. steht nicht an — trotz allem,
was dagegen angeführt wird —, die Religiosität als

233



die stärkste Seite der Geistigkeit Pestalozzis zu
bezeichnen: „Wer das Wesen der Religiosität in der
Hingabe an den göttlichen Willen, im unbedingten
Gehorsam gegenüber den Wegweisungen des Geistes

sieht, für den ist Pestalozzis ganzes Leben ein
untrüglicher Beweis tiefer und starker Frömmigkeit".

Sie zeigt sich, persönlich, original, genial, wie
sie ist, „nicht so sehr in seinen Worten (auch nicht
einmal in den Werken, dort, wo er von Frömmigkeit

spricht), sondern in seinem Leben, in seiner
Auseinandersetzung mit Welt und Schicksal und mit
sich selber". — Fragt man nach der Art „der
handelnden Frömmigkeit", die Pestalozzi vorzugsweise

charakterisiert, so wird man sich ohne
weiteres für die sittliche entscheiden müssen. „In der
Tat ist Pestalozzis Leben von Jugend an der
vergeistigenden, immer stärker speziell der erziehe-
risch-vergeistigenden Arbeit an der Wirklichkeit
gewidmet"; der Verkehr mit der Welt hat ihm
wesentlich die Bedeutung „der vervollkommenden
Umgestaltung"; er will die Idee in der Welt realisier

e n. Anderseits fehlt ihm aber auch nicht —
Werke und Briefe belegen es — die ästhetisch-geistige

Liebe zur schönen Wirklichkeit, noch der
Antrieb zur ästhetischer Gestaltung. Die Spannweite
von Pestalozzis Weltzugewandtheit ist groß genug,
um beide Richtungen zu umfassen.

Eine deutliche Beschränktheit seines Charakters
tritt erst innerhalb der sittlichen Auseinandersetzung
zu Tage. „Pestalozzi ist ganz stark nur in der
sittlichen Phantasie, im inneren Gestalten der Ideale;
er besitzt daneben eine nicht unbedeutende und
jedenfalls weit über dem Durchschnitt stehende Kraft
der erkennenden, verstehenden Einsicht; aber er ist
schwach, unsicher, ungeschickt in der nach außen
tretenden Tat, im technischen Können, in der
Geschicklichkeit und Durchsetzungsfähigkeit gegenüber
den äußern Widerständen Hier, in der Technik,
rächen sich denn auch am eindrücklichsten jene
Gebundenheiten und Trübungen, denen auch er sich
nicht ganz hat entwinden können." Seine Mängel
und Schwächen sind ja bekannt genug.

Abschließend faßt FI. das Ergebnis seiner Charakteristik

wie folgt zusammen: „Im Empfinden der
unbedingten Notwendigkeit, im Erleben der Idee selbst,
in der innern Hingabe an den göttlichen Ruf ist
Pestalozzi rein und groß; bis in die Tiefen reichen die
Trübungen und Bedingtheiten seiner Persönlichkeit
kaum. Auch wo er sich handelnd der Wirklichkeit
zuwendet, in der sittlichen Auswirkung seiner
reinen Frömmigkeit, herrscht noch schier ungebrochen
die geistige Kraft, solange die Handlung sich im
Innern bewegt, solange sie noch Phantasie und Denken

ist. Erst dort, wo sie über den Kreis des innern
Handelns hinaustritt, wo der Zusammenstoß mit der
äußern Wirklichkeit erfolgt, wo infolgedessen die
Widerstände dieser Wirklichkeit eintreten: dort läßt
die Kraft nach, und dort vermag dann eben deswe¬

gen der unvergeistigte Rest der Persönlichkeit
bestimmend, störend, trübend seine Wirksamkeit zu
entfalten. — Eins gehört zu Pestalozzis Charakter
wie das andere. Was aber seine tiefste Schicht, sein
Zentrum, sein Bestimmendes ausmacht, das sind
doch nicht die ungebändigten Bedingtheiten, sondern
das ist der starke und reine Geist, der durch alle
Unzulänglichkeiten hindurch auf uns wirkt und in
dem wir dankbar das Ewige verehren."

Diese Einleitung zum Briefband (1923) entwirft
zweifellos ein recht eindrückliches, wesentliche
Charakterzüge erfassendes Bild der Persönlichkeit
Pestalozzis. Wir haben so ausführlich zitiert, weil,
ungeachtet der bald nötig werdenden Neuorientierung

der „geistigen Grundbegriffe", die meisten der
gewonnenen Einsichten ihre Gültigkeit behalten.
Von Grund auf revisionsbedürftig wird, wenn wir
von der durch die Entdeckung der Eigenart des
ästhetischen Lebens bedingten, hier nicht sehr ins
Gewicht fallenden Akzentverschiebung absehen, einzig

und allein die Charakteristik der Pestalozzischen
Lebensauffassung. — 1923 ist Pestalozzi für H. der
fortschrittsgläubige Weltverbesserer, der alle seine
Mittel und Kräfte unentwegt in den Dienst der von
Gott gewollten Realisierung der Idee, der maximalen
Vergeistigung der Welt, stellt. Nach der Ueberwin-
dung der idealistisch-moralischen Grundüberzeugung
kann die eigentliche Bedeutung Pestalozzis nicht
mehr darin liegen, die „normative Frömmigkeit" in
seltener Reinheit gelebt und gelehrt zu haben. In
der Rede zur Feier des hundertsten Todestages
nimmt H. die Gelegenheit wahr, Pestalozzis Werk
und Leben nun auch vom neuen philosophischen
Standpunkt aus zu würdigen. Da diese Rede
ungedruckt ist, begnügen wir uns mit dem Hinweis auf
die wichtigsten Ergebnisse.

Voranzustellen ist der Hinweis, daß Pestalozzis
Schriften von seinem Leben aus verstanden werden
müssen. Was in der Charakteristik von 1923 nur
angedeutet ist, wird hier ausdrücklich festgestellt:
Pestalozzi ist kein geschickter Theoretiker; seine
Ausdrucksweise schwankt, seine Begriffe schillern;
er hat nie „den scharfen und erschöpfenden
Ausdruck für das gefunden, was er auf dem Grunde
seiner Seele meint". Diese eigentliche Meinung in
Worte zu fassen, darin besteht denn auch die
Aufgabe der Rede.

Die Größe Pestalozzis liegt darin, daß er die
wesenhafte Problematik des Lebens in aller Schärfe
erkennt und trotzdem die Gewißheit der notwendigen

Erlösung vom Bösen und vom Uebel nicht
preisgibt. Diese Haltung ist ihm nur möglich dank
seiner „echten Religiosität", dank seines unerschütterlichen

Glaubens, daß der „mit dem Zwiespalt
notwendig gegebene Kampf, als K a m p f um das
Gute, selber gottgewollt und dadurch gut ist". Für
Pestalozzi ist also die wirkliche Natur kein Zerrbild,

sondern — in Wahrheit gesehen — die wahre

234



Natur selbst: „was da ist, gerade das ist göttlich".
Daher kann für ihn das Heil des Menschen nicht
in der Aufhebung des Lebenskampfes, sondern nur
„im aktiven Ergreifen des Sinnes, den dieser Kampf
hat, im Verständnis seiner Notwendigkeit und Güte"
liegen. Die gesamte Wirksamkeit Pestalozzis ist
dieser Reform der Einstellung zum Leben gewidmet.
— Mit dem Durchbruch dieser Ueberzeugung
vollzieht sich zugleich die Wandlung vom Sozialreformer

zum Erzieher. „Erziehung heißt nicht Aen-
derung der Menschen nach ihrer ,Natur', sondern
Erhebung des Menschen aus der Natur zur Bildung,
Erhebung aus der Blindheit des unseligen Protestes
und aus der Verkrampftheit des bloßen
Widerspruches zum Schauen des reinen Sinnes aller
Dinge. Erziehung ist Bildung des Menschen aus bloßer

Menschlichkeit zu wahrer Humanität, und wahre
Humanität ist dort, wo der Blick für das Ewige hell
geworden ist, wo der Mensch innerlich befreit ist
vom bloßen ,Leben', wo er darüber steht, wo er es

führen kann sub specie aeterni." — Wo wahre
Humanität lebt, lebt zugleich Liebe zu aller Kreatur.
Reine Liebe, verstehende Güte des Herzens ist das
sichtbare Kriterium für die Gläubigkeit eines
Menschen. Diese gläubige Liebe allein macht Pestalozzis

Wirkung auf seine Zeit verständlich.
Soviel über Häberlins zweite Begegnung mit

Pestalozzi. Die neue Einstellung zu ihm ist zu
offensichtlich und die religiös-philosophische Grundüberzeugung

H's uns bereits zu geläufig, als daß wir
viele Worte zu machen brauchten. Halten wir fest,
daß Pestalozzi in der Auffassung H's von 1927

nicht mehr an der einem göttlichen Heilsplan
entsprechenden Vervollkommnung der Welt arbeitet
und darum auch nicht mehr in idealistischer
Fortschrittsgläubigkeit befangen erscheint, sondern nun
als ein um die ewige Bedeutung des problematischen

Lebens Wissender verstanden wird, dessen

ganzes Tun und Trachten darauf gerichtet ist, seine
Mitmenschen zu diesem Wissen, d. h. zur gläubigen
Bejahung von Welt u. Schicksal, zu erziehen. Wenn
auch weiterhin noch von Fortschritt die Rede ist, so

ist damit ausschließlich interner Fortschritt im
Glauben, subjektive Darstellung der o b j e k -
t i v seienden Vollendung gemeint.

Schärfer noch als in dieser Gedächtnisrede wird
die grundsätzliche Haltung Pestalozzis in dem vier
Jahre später verfaßten Aufsatz „Zum Thema Rousseau

und Pestalozzi" (1931) gekennzeichnet, aus
dem wir abschließend noch einige Sätze festhalten.
H. geht hier von der Frage aus, was der Satz,
daß der Mensch von Natur aus gut sei, für

Pestalozzi bedeutet. Der Satz ist für ihn „Ausdruck
des Glaubens an die Göttlichkeit und ewige
Rechtfertigung der Kreatur. Alles ist unter höchstem
Gesichtspunkte gut, weil es existiert, d. h. weil es

gottgewollt ist — also kraft Existenz, nicht kraft
moralischen Urteils, dessen Relativität Pestalozzi
kennt. Pestalozzi ist nicht Moralist und nicht
Idealist in diesem Sinne, sondern wahrhafter Realist aus
Glauben. Diese Haltung fällt zusammen mit der
Liebe, wie sie für Pestalozzi im Grunde einzig in
Betracht kommt. Es ist nicht die sentimentale Liebe
zum Menschen im allgemeinen und zur Jugend im
besondern, noch auch die moralische Liebe im Sinne
des Verantwortungsgefühls und der Verbesserungspflicht,

obgleich in der Praxis Pestalozzi beide auch
gekannt hat. Sondern es ist der Sinn für das exi-
stenzielle Recht des Existierenden, welches Recht
nicht tangiert wird durch alle moralische Fragwürdigkeit

dieses Existierenden. Die Liebe Pestalozzis
ist weder an die natürliche Sympathie, noch an die
moralische Zustimmung gebunden. Sie gilt daher
dem Menschen wie er ist, mit all seinem Sympathischen

und Unsympathischen, mit all seinem Guten
und seinem Schlechten. Und Pestalozzi weiß, daß

nur diese Liebe imstande ist, das Beste aus jedem
Zögling herauszuholen." Selbstverständlich fehlt ihm
trotz dieses Glaubens an die letzte Güte aller
Existenz das Ethos des Kampfes gegen das Böse nicht.
„Der Mensch ist ihm nicht darum gut, weil er kein
moralisch Böses in sich trüge, und das Böse nicht
in dem Sinne gut, daß es nicht bekämpft werden
dürfte. Sondern der Mensch ist in seiner gut-bösen
Existenz göttlich geschaffen und daher gut; er ist
zu dieser und gerade dieser Existenz bestimmt, d a-
m i t er — das gehört unabiösbar zu ihr —
unaufhörlich mit seinem Guten gegen sein Böses kämpfe,
ohne Verzweiflung, in der ruhigen Gewißheit,
gerade damit seine Bestimmung zu erfüllen."

Diese Zusammenfassung stellt die letzte ausführliche

schriftliche Würdigung von Pestalozzis
Persönlichkeit dar. Wenn H. in späteren Schriften
noch kurz auf ihn zu sprechen kommt, so
geschieht es, um an diesem Beispiel zu zeigen, was
wahrhaft brüderliche Gesinnung und darum wirklich

pädagogische Liebe ist. Frei geworden für den
wahren Grund der pädagogischen Genialität Pestalozzis

ist H's Blick erst mit der Ueberwindung der
idealistisch-moralistischen Grundüberzeugung. Erst
von diesem Zeitpunkt an kann Pestalozzi ihm zum
Kronzeugen dafür werden, was ein mit wahrhaft
gläubiger Einstellung begnadeter Erzieher in
seinem Beruf zu leisten vermag.

235


	Häberlins Stellung zu Pestalozzi

