
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 10 (1937-1938)

Heft: 11

Artikel: Paul Häberlins Psychologie und Pädagogik in ihrer Bedeutung für die
Heilpädagogik

Autor: Moor, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-852574

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-852574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paul Häberlins Psychologie
und Pädagogik in ihrer Bedeutung für die Heilpädagogik.

Von Dr. PAUL MOOR, Zürich.

Wo heuta ein Versagen, ein Rückgang, eine Ratlosigkeit

platzgreift, da spricht man immer wieder mit einem
fatalistischen Achselzucken von „der Krise". Ein
Begriff wird dabei selten verbunden mit dem Wort; aber
es ist offensichtlich, daß damit auf ein Faktum-
hingewiesen werden soll, durch welches das Ausbleiben des
wiederholten Einsatzes und einer unzweideutigen
Stellungnahme entschuldigt wird. Auf geistigem Qebiet leidet

unter dieser weit verbreiteten Neigung am meisten
die Erziehung. Auch sie bedarf der Kritik, ja der Krisis;
aber das Verharren in der Kritik und das Stehenbleiben

in der Krisis bedeutet für den Erzieher unweigerlich

Untätigkeit und radikale Ratlosigkeit. Durchgang
durch die Krisis und Wachbleiben der Kritik tut uns
not; aber wir -müssen trotz allem zur Entscheidung kom-.
men in jeder pädagogischen Situation aufs neue.

Paul Häberlin gehört zu den wenigen, die dieser
Situation gerecht zu werden vermögen. Er kann es
darum, weil für ihn von jeher die Krise — oder wie er
lieber sagt: die „problematische Situation" — ein
Element alles Lebens und Handelns ist, und weil für ihn
daraus nie eine Ausrede, sondern gerade erst die
Möglichkeit einer ethischen Aufgabe entspringt. Das Wagnis

einer Stellungnahme verbunden mit der klaren
kritischen Einsicht in die -Unauflösbarkeit der Lebensproblematik

befähigen ihn, dem tätigen Erzieher wirklich
Rat zu erteilen.

Wir möchten dies im Folgenden gerade am Beispiel
derjenigen Pädagogik, die es mit den schärfsten
Zuspitzungen der pädagogischen Problematik zu tun hat,
am Beispiel der Heilpädagogik zeigen. Anläßlich des
60. Geburtstages Paul Häberlins möchten wir ihm damit

für sein Lebenswerk danken, daß wir dessen Tiefe
und Tragweite, dessen kritische Klarheit und praktische
Brauchbarkeit gerade am heilpädagogischen Gegenstande
erweisen.

Fassen wir zunächst die Heilpädagogik als solche
ins Auge, so können wir zwei Ausgangssituationen
ihrer Bemühungen feststellen. Bei Mindersinnigen
und Geistesschwachen ist es eine Behinderung
oder Beschränkung der Bildungsfähigkeit, was die
heilpädagögische Sonderbemühung auf den Plan
ruft, bei Kontaktschwierigen und Umweltsgefährde-
ten (zusammengefaßt unter dem Namen der
„Schwererziehbaren") eine Erschwerung der rein
erzieherischen Aufgabe. Weil aber im ersteren Falle
die innere Stellungnahme zum Gebrechen oder die
ungenügende Verarbeitung der Erlebnisse, Anregungen

und Anforderungen immer auch zu einer
Erschwerung der pädagogischen Lage führt, und im
zweiten Falle gerade umgekehrt aus der Erschwerung"

der erzieherischen Aufgabe auch Hemmungen
oder gar Schranken für den Bildungsprozeß hervorgehen,

können wir für die vorliegende Betrachtung
einfach davon ausgehen, daß beide Momente gleichzeitig

vorliegen, zu einem Versagen der bisherigen
erzieherischen Bemühungen geführt haben und
dadurch zu neuer Besinnung aufrufen.

Erfassung und Behandlung sind nun nach
Hanselmann die beiden Schritte jedes heilpädagogischen

Helfens. Die Erfassung richtet sich auf ein Gegebenes

und sucht in ihm nach Möglichkeiten, dem
Kinde und seiner ganzen Lage gerecht zu werden.
Die Behandlung weiß um ein Aufgegebenes,
anerkennt dies aber nur innerhalb der Grenzen des als
möglich Erkannten; sie kann daher erst einsetzen,
wenn die Erfassung zu einem' gewissen Abschluß
gelangt ist. Es ist klar, daß Psychologie als eine
empirische Wissenschaft, die sich nur mit der
Feststellung von Gegebenheiten befaßt; für die Erfassung,

die Pädagogik aber, die vom Aufgegebenen
handelt, für die Behandlung zuständig ist. — In der
Praxis allerdings ist das Verhältnis von Erfassung
und Behandlung, und damit das Verhältnis von
Psychologie und Pädagogik nicht mehr so einfach.
Wo die Erfassung Schwierigkeiten bereitet und eine

längere Zeit in Anspruch nimmt, kann die Behandlung

nicht ebensolange aussetzen. Da es zudem in
diesem Falle notwendig wird, nicht einfach auf die

Gelegenheit, Feststellungen machen zu können, zu
warten, sondern solche Gelegenheiten herbeizuführen

(d. h. zu experimentieren), stehen auch diese

Eingriffe als ebensoviele Akte der Behandlung unter
den Zielsetzungen der Pädagogik, d. h. es ergibt sich
die Situation, daß das beobachtende Experiment nur
im Erziehungsversuch bestehen darf, in dem nun

am deutlichsten beides, psychologische Einsicht in
das Gegebene und pädagogische Durchführung des

Aufgegebenen in vorsichtiger, ihrer Vorläufigkeit
bewußter Ansetzung zu Worte kommen.

Daraus ergeben sich drei Fragestellungen: 1. Was
leistet die Psychologie Häberlins für die

Erfassung der Persönlichkeit des
entwicklungsgehemmten Kindes? —
2. Wie weit vermögen die Zielsetzungen der
Pädagogik Häberlins der Situation
des entwicklungsgehemmten Kindes
gerecht zu werden? — 3. Was ist im Sinne von
Häberlins Psychologie und Pädagogik

unter dem heilpädagogischen
Beobachtungsexperiment zu verstehen

Die Psychologie Paul Häberlins ist verstehende

Psychologie in einem ganz bestimmten Sinne.

Verstehen heißt ihm nicht das Erfassen von
Sinnzusammenhängen und Wertbezogenheiten;
Verstehen heißt ihm vielmehr das Erfassen des

Funktionssubjektes und seiner Funktion, des Täters, der

verantwortlich ist für sein Tun, und zwar soll dabei

das Erfassen möglich werden durch eine
Identifikation des Verstehenden mit dem Verstandenen.
Nur was auf diese Weise verstanden ist, ist
überhaupt psychologisch festgestellt; und nur auf diese

Weise Erfahrenes ist Material dieser verstehenden

Psychologie. Was also beispielsweise als Hemmung

229



der Entwicklung eines Kindes festgestellt wird, aber
nicht auf diese Weise verstanden werden kann, das
ist Material für eine andere Wissenschaft, darüber
kann und will die Psychologie Häberlins nichts
aussagen. Damit ist die Grenze ihrer Anwendbarkeit
in der Heilpädagogik bereits festgestellt; es darf
Häberlin als Verdienst angerechnet werden, diese
Grenze — wenn auch nicht unter besonderer
Bezugnahme auf die Heilpädagogik — selbst ausdrücklich

festgestellt zu haben. Es wird uns damit leicht
gemacht, vom heilpädagogischen Erfahrungsbereich
aus die notwendigen Ergänzungen aufzuweisen. Sie
liegen einerseits auf psychologischem Gebiete selber

vor überall da, wo das psychische (d. h. nach
Häberlin eben das verstehbare) Wesen zwar
geahnt, aber nicht durchschaut werden kann, wo uns
die Identifikation mit dem bloß geahnten Funktionssubjekt

nicht gelingt, wo eine Gedankenverkettung,
eine affektive Reaktion, ein Ablauf im Willensleben
nur noch als zweckgerichteter Prozeß (nach der Art
der in der Biologie betrachteten Lebenserscheinungen)

oder gar nur mehr als kausal bestimmter
Mechanismus durchsichtig wird. Ob man mit Häberlin

solche Erscheinungen doch wenigstens für
prinzipiell verstehbar hält oder nicht, spielt für den
Praktiker eine geringere Rolle als der Umstand, daß
die bestehende funktionell verstehende Psychologie
sie nicht zu erhellen vermag, und daß damit zu ihrer
Erfassung eine methodisch anders gerichtete
Psychologie notwendig wird. Erst recht aber hat
die Psychologie Häberlins dort beiseite zu treten
und muß durch andere Mittel der Erfassung ersetzt
werden, wo die primäre Entwicklungshemmung
überhaupt nicht als psychisches Faktum auftritt und
also auch nicht mit psychologischen Mitteln erfaßbar

ist, sondern wo Biologie und Physiologie an ihre
Stelle zu treten haben, wie in den medizinischen
Disziplinen der Psychiatrie, der Psychopathologie
und der Neurologie.

Innerhalb der Grenzen ihres Anwendungsbereiches

aber hat nun die Ps3"chologie Häberlins eine
eminente pädagogische Bedeutung, handelt sie doch
ausdrücklich von eben derjenigen Instanz, an die
sich jede Erziehung in erster Linie wendet, vom
handelnden, entscheidenden, stellungnehmenden,
verantwortlichen Subjekt. Wer freilich jene Grenzen

ihres Anwendungsbereiches nicht beachtet und
in ihr eine Art von Universalinstrument sieht, der
kann durch sie gerade zu jener primitivsten von
allen den Auffassungen geführt werden, gegen
welche der Heilpädagoge sich erfahrungsgemäß zu
verwahren hat, zur Auffassung, es beruhten alle
Entwicklungshemmungen letzten Endes auf bösem
Willen des Kindes. Eben darum war es wichtig,
diese Grenzen von vornherein zu sehen; und eben
darum kann die Psychologie Häberlins immer erst
angewendet werden, wenn die objektiven Schranken

der Selbsterziehung des Zöglings einwandfrei

festgestellt sind. Sie ermöglicht es dann, innerhalb
dieser Schranken immer noch eine Fülle subjektiver
Möglichkeiten der Selbsterziehüng zu sehen. Die
wichtigste Rolle spielt dabei die Unterscheidung
vom Stellungnehmen im Leben und der Einstellung
zum Leben, die Häberlin hauptsächlich in seiner
Charakterologie („Der Charakter", Basel 1925)
herausgearbeitet hat. Wir erläutern ihre Bedeutung
kurz an dem Beispiel der Minderwertigkeitsgefühle,
das vielleicht am deutlichsten auch verspüren läßt,
wie einerseits alle wichtigeren Gedankengänge der
psychoanalytischen und individualpsychologischen
Richtungen in die Psychologie Häberlins eingegangen

sind, wie aber andererseits die konsequente
Durchführung der funktionell verstehenden
Betrachtungsweise, die Auffassung aller seelischen Erscheinungen

als Handlungen eines verantwortlichen
Subjektes diese Psychologie zum tauglichen Werkzeug
einer Pädagogik macht, welche den. weltanschaulichen

Relativismus jener Richtungen zu überwinden

vermag.

Jede Handlung des seelischen Subjektes hat ihren
Ursprung in einer Störung des seelischen
Gleichgewichtes; der Kern jeder Handlung ist ein
Stellungnehmen des Subjektes zu solcher Störung. Die
Reihe dieser Stellungnahmen aber wird beständig
begleitet von einem bewertenden, beurteilenden
sekundären Stellungnehmen zu jenen primären
Stellungnahmen, von einer Einstellung. Diese Einstellung

kann eine grundsätzliche Haltung einnehmen,
kann Maßstäbe, Wunschbilder, Ideale aufrichten, die
den Anspruch erheben, daß alles Stellungnehmen
sich hinfort nach ihnen richten solle; dabei können
diese Ideale mehr geistiger oder mehr triebhafter
Natur sein, können dem Streben des handelnden
Subjektes nach Vervollkommnung entspringen oder
unkritisch von außen übernommen, durch die
Umgebung aufgenötigt oder einem imponierenden Vorbild

zuliebe vom Subjekt selber aufgerichtet sein;
sie können bewußt und können auch unbewußt sein,
sie können relativ konstant sein oder rasch wechseln,

sie sind auf alle Fälle immer vorhanden.
Solche Ideale können durch das Stellungnehmen

nie restlos erfüllt werden, meistens darum nicht,
weil sie in irgendeiner Form unangepaßt sind,
prinzipiell aber darum nicht, weil immer vom erreichten

Ideal aus der Blick frei wird auf ein höheres

Ideal, weil die Ideale selber wechseln und dies nicht
zum mindesten auch darum, weil wir beständig an

unseren Idealen arbeiten. So liegt in jeder Seele

jederzeit eine Kluft zwischen Ideal und Wirklichkeit,
zwischen dem, was einer glaubt, und dem, was er
tut, genauer: zwischen dem, an was einer glaubt,
und dem, wie er lebt. Wo diese Kluft spürbar wird,
entsteht ein peinliches Gefühl des Ungenügens, zu
dem nun in zwiefacher Weise wiederum Stellung

genommen werden kann: Entweder dieses Ungenü-
gen wird zum Antrieb neuer und immer erneuter

230



Anstrengung, zum Ansporn eines gläubigen
Dennoch, das trotz aller Fehlschläge mutig am Ideal
festhält; oder es wird zum ständigen Quell immer
neuer Entmutigung angesichts der Unüberwindlichkeit

des Zwiespaltes zwischen Ideal und Wirklichkeit.

Tritt das letztere ein, so wird dadurch die
Kluft zwischen Glauben und Tun nicht nur
vergrößert, sondern es wird das peinliche Gefühl, das
durch sie hervorgerufen wird, auch zu einem
Dauerzustand, es wird daraus ein gleichsam chronisches

schlechtes Gewissen, ein Gefühl des
grundsätzlichen Schuldigseins vor sich selber, ein
Minderwertigkeitsgefühl, das nun keinerlei Antriebe zu
neuem Streben mehr in sich enthält, sondern nur
noch die lähmende Gewißheit grundsätzlichen
Versagens.

Bedenken wir, daß die Entstehungsgründe
solchen Minderwertigkeitsgefühles besonders mächtig
sind, wo die Spanne zwischen Ideal und Wirklich-^
keit durch irgendwelche Umstände vergrößert wird,
also etwa bei Dyspraxie, bei fehlender Tatenergie,
bei phantastischen, zur Träumerei neigenden und
ebenso bei stimmungsiabilen Naturen (lauter
psychopathischen Zügen), daß die Idealität dort nicht
Ansporn bleiben kann, wo sie unecht, d. h. nicht aus
der Persönlichkeit selber herausgewachsen ist,
sondern auf Suggestion, Fixation, blindem Autoritätsglauben,

negativer Bindung beruht (zumeist Milieu-
und Erziehungsfehler), bedenken wir, daß das
Bekenntnis zum Defekt, das bei Mindersinnigen das

wichtigste Moment an ihrer ganzen Erziehung
darstellt, nichts anderes ist als ein Moment ihrer
Einstellung zum Leben, ihrer Idealität, so sehen wir,
welche Bedeutung eine Psychologie für die
heilpädagogische Arbeit gewinnen muß, welche es

erlaubt, in den Entstehungsprozeß des Minderwertigkeitsgefühles

differenzierten Einblick zu gewinnen.
Zugleich wird hier auch deutlich, wo die Grenzen
der Anwendbarkeit dieser Psychologie liegen, dort
nämlich, wo ein zur Selbsterziehung fähiges Subjekt

nicht mehr anzutreffen ist, d. h. in erster Linie
beim Geistesschwachen; dort können wir aus
solcher Psychologie nur mehr den negativen Schluß

ziehen, daß der Geistesschwache Minderwertigkeitsgefühle

der geschilderten Art nicht haben kann.

Auf einige andere Erörterungen, die für die
Heilpädagogik besonders wichtig sind, sei hier nur kurz
hingewiesen: Auf die Darstellung der „Heilerziehung"

bei infantilen Bindungen, falschen Idealen,
Gewissenswidersprüchen in den „Wegen und
Irrwegen der Erziehung" (3. Aufl. Seite 185 ff), auf die
Analyse des Intelligenzbegriffes im Buche „Der
Charakter" (Seite 216 ff), auf die Darstellung des

„autistischen Kompromisses" in „Der Geist und die
Triebe" (Seite 465 ff), auf das leicht verständlich
geschriebene Buch über „Die Kinderfehler", dessen
Kapitelüberschriften (Geschwisterzank, Angst und
Aengstlichkeit, Wirkungen der Schuld, Sexualfehler,

Lüge und Betrug) auf lauter heilpädagogisch bedeutsame

Dinge hinweisen und ebenso auf das Buch über
„Die Suggestion".

Wir wenden uns der Beantwortung der zweiten
Frage zu: Wie weit vermögen die Zielsetzungen der
Pädagogik Häberlins der Situation des entwick•
lungsgehemmten Kindes gerecht zu werden? —
Bleiben wir bei unserem Beispiel, so liegt in der
Auffassung vom Wesen der Minderwertigkeitsgefühle

schon der Anhaltspunkt zu ihrer Behebung,
erweist sich die Theorie bereits als auf eine
bestimmte Praxis angelegt, und wir bekommen schon
aus der Art und Weise, wie die psychischen Phänomene

gefaßt sind, einen Hinweis auf das Ethos der
Pädagogik Häberlins. Wir brauchen nur die
Tatsachen in der eigentümlichen Fassung, die ihnen von
Häberlin gegeben wird, selber sprechen zu lassen:
Ein handelndes Subjekt hat die Fähigkeit, Stellung

pzu nehmen, Entscheidungen zu treffen. Dieses selbe
Subjekt kann sich von seinen einzelnen Entscheidungen

distanzieren, kann sich über viele einzelne
Handlungen hinweg grundsätzlich und zum voraus
entscheiden. Dieses Subjekt fühlt sich verantwortlich

dafür, daß es mit seinen Handlungen jener
grundsätzlichen Einstellung nachlebt; es leidet daran,

daß ihm dies nie ganz gelingt, es leidet aber am
meisten dann, wenn es sich der selbstgesetzten
Aufgabe überhaupt zu entziehen versucht. Es kann aus
solchem Leiden nur dann wieder herauskommen,
wenn es seine Aufgabe da wieder übernimmt, wo es
sie im Stiche gelassen hat. — Unter solchen
Umständen wird die Aufgabe des Erziehers sein, sich
eben an dieses verantwortliche Subjekt zu wenden,
überall dieses verantwortliche Subjekt vorauszusetzen,

an es zu appellieren, es zu ermutigen. Eben
solcher Glaube an ein Subjekt als entscheidende
Instanz und in Verbindung damit der Glaube an
einen absoluten Wert als obersten Orientierungspunkt

aller Entscheidungen, macht das Wesen der
Pädagogik Häberlins aus. Sie erweist sich damit
als idealistische Pädagogik, die ihre höchste
Aufgabe darin sieht, den Zögling zu befähigen, an der
Verwirklichung von Werten mitzuarbeiten. Allein
dieser Idealismus ist ihr nicht das letzte Wort. Wäre
er es, so ergäbe sich bei seiner Uebertragung auf
die Heilpädagogik eine Abstufung der en'twick-
lungsgehemmten Kinder als der Objekte der
Heilpädagogik nicht nur nach ihrer Erziehbarkeit,
sondern auch nach dem Anspruch, den sie auf Erziehung

erheben dürften; denn sollte das tatsächliche
Gelingen der Verwirklichung des absoluten Wertes
dasjenige sein, was über'den Wert der Erziehung
entscheidet, so müßte offenbar die Erziehung des

Intelligenten dringlicher sein als die des

Geistesschwachen, die des Vollsinnigen sich besser
rechtfertigen lassen als die des Mindersinnigen, die des

Antisozialen zurückstehen müssen hinter der des

Gemeinschaftsfähigeren, wenn die Mittel knapp wer-

231



den. Nun aber tritt bei Häberlin zu jener idealistischen

Orientierung: eine zweite hinzu, die erst das
ausschlaggebende Wort spricht. Im „Ziel der
Erziehung" (2. Aufl. S. 64) heißt es: „Wir nennen das
kulturelle Maximum eines Individuums, die reinste
Möglichkeit seiner Entwicklung, seine Bestimmung

deren Verwirklichung ist das individuelle

Ziel der Erziehung: Erziehung soll den Zögling

in der Richtung auf die Realisation seiner
persönlichen Bestimmung fördern Gerade im Interesse

richtiger Erziehung dürfen wir von keinem
Zögling mehr verlangen, als was in seiner Bestimmung

liegt." Diese Sätze können aus dem Glauben
an einen absoluten Wert als einzigen Orientierungspunkt

alles richtigen Tuns nicht abgeleitet werden:
sie stammen vielmehr aus einem Glauben an eine
tiefer begründete Richtigkeit auch der Grenzen der
Verwirklichungsmöglichkeit jenes absoluten Wertes,

aus einem Glauben daran, daß alles Wirkliche,
Gegebene auch schon als solches seine absolute
Begründung habe, d. h. aus einer religiösen
Grundhaltung.

Uebertragen wir nun das so formulierte
Erziehungsziel auf die heilpädagogische Situation, so
besagt es, daß jedes Kind, auch das entwicklungsge-
hemm'te, auch das „anormale" dasselbe Recht auf
Erziehung habe, daß nicht der Erzieher und seine
Ideale darüber entscheiden, ob und wie weit und
unter welchen Bedingungen ein Kind Anspruch auf
Erziehung habe, sondern die im Kinde selber
liegenden Möglichkeiten, allein die Bestimmung des
Kindes, die wir darum richtig zu erfassen versuchen
müssen.

Damit können wir überleiten zu unserer dritten
Frage. Die richtige Erfassung ist mindestens dann,
wenn es ums Ganze der Persönlichkeit eines Kindes

geht, immer eine unendliche Aufgabe, deren
endgültiger Lösung wir uns nur schrittweise nähern
können. Unterdessen muß die Behandlung mit den
vorläufigen Ergebnissen rechnen; mehr noch, alle
Veranstaltungen, die darauf ausgehen, eine besondere

Beobachtungssituation zu schaffen, müssen selber

erzieherisch eingestellt sein; d.h. das
psychologische Experiment darf nur im Erziehungsversuch

bestehen. Versuchen wir nun, auf dem Boden
der Psychologie Häberlins den Begriff des
Psychologischen Experimentes zu
bilden, so kommen wir zu dem Ergebnis, daß es hier
nur noch im Erziehungsversuch bestehen kann :

Der Begriff des psychologischen Experimentes, der
sich aus den Denkweisen dieser Psychologie ergibt,
ist schon der Begriff eines Erziehungsversuches.
Das heißt aber wiederum nichts anderes, als daß
diese Psychologie auf eine bestimmte Pädagogik
schon angelegt ist, und es zeigt sich darin am
schärfsten sowohl ihre Bedeutung als auch ihre
Grenze; ihre Bedeutung darin, daß hier wiederum

in aller Schärfe die im System der Begriffe
investierte Absage an jeden Relativismus zum Vorschein
kommt, ihre Grenze darin, daß auch das psychologische

Experiment im Sinne Häberlins nur anwendbar

ist da, wo überhaupt ein erzieherischer
Anspruch, ein Appell an die eigene Entscheidung des

Zöglings möglich ist. — Es wird nun aber das
Wesentliche des Beobachtens und Experimentierens
in diesem Sinne gerade dies sein, die Grenzen und
die Tragfähigkeit dieser Fähigkeit zur eigenen
Entscheidung im Zögling durch den vorsichtigen
Versuch ihrer Erweckung und Erprobung festzustellen;
und es setzt die Durchführung dieses Versuches voraus

eine genaue Kenntnis und eine Uebersicht über
die Möglichkeiten der Entstehung, des Aufbaues, der
Orientierung, der Konflikte, Zwiespältigkeiten und
Irrwege jener entscheidenden Instanz und ebenso
über ihre Ansprechbarkeit und die Mittel und Wege
an sie zu appellieren, d. h. eine genaue Kenntnis des

Einstellungsphänomens, wie es Häberlin vor allem
in seinem Buche „Der Charakter" gegeben hat. Das
psychologisch verstehende Beobachten selber aber
unterscheidet sich vom naturwissenschaftlichen
Beobachten darin, daß es eben ein Verstehen ist, d. h.
daß der Beobachtende gerade seine Subjektivität
braucht, um überhaupt zu erfassen, was hier erfaßt
werden soll; nur im gemeinsamen Erleben einer
Situation, in der an den Zögling der Anspruch
gestellt wird, sich zu entscheiden, seine Entscheidungsfähigkeit

zu bewähren, kann überhaupt erfaßt werden,

was es hier zu erfassen gilt; und Objektivität
der Feststellungen kann hier nicht einfach dadurch
erreicht werden, daß sich der Beobachtende distanziert,

sondern dadurch, daß er mit seinem ganzen
Wesen in die Situation hineingeht, und in der
Situation drin in seinem eigenen Stellungnehmen objektiv

bleibt; das aber heißt, daß das pädagogische
Experiment im Sinne Häberlins nicht nur
Erziehungsversuch gegenüber dem Zögling, sondern
zugleich auch immer ein Akt der Selbsterziehung des

Beobachtenden ist. —

Die Psychologie Häberlins ist einem scharf
geschliffenen Instrument zu vergleichen. Eben darum
wird derjenige, der es nicht zu handhaben weiß
oder die Grenzen seiner Verwendbarkeit verkennt,
damit Schaden stiften können. Rein sachlich genommen

finden wir vieles, was uns diese Psychologie
bietet, auch bei anderen Autoren, insbesondere den
psychoanalytischen und individualpsychologischen
Richtungen; aber methodisch sind in ihr alle
Gedankengänge zu Ende gedacht, in viel weiterem
Ausmaße differenziert und in einer Einheitlichkeit
durchgeführt, die ihresgleichen sucht. Zugleich ist in
bestimmter und doch weitherziger Weise weltanschaulich

Stellung genommen, und damit ein Weg gewiesen

— daß er nicht „der" Weg sein will, ist gerade
sein größter Vorzug — für das Wiederangreifen der
pädagogischen Aufgabe.

232


	Paul Häberlins Psychologie und Pädagogik in ihrer Bedeutung für die Heilpädagogik

