
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 9 (1936-1937)

Heft: 11

Artikel: Aus dem Lebensbuche eines Lernenden

Autor: Seyfert, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau
ORGAN FÜR DAS ÖFFENTLICHE UND PRIVATE BILDUNGSWESEN DER SCHWEIZ

46. JAHRGANG DER „SCHWEIZERISCHEN PÄDAGOGISCHEN ZEITSCHRIFT", 30. JAHRGANG DER „SCHULREFORM"

Herausgegeben von Dr. K. E. Lusser, St. Gallen, in Verbindung mit Dr. W. v. Gonzenbach, Professor

der Eidgen. Technischen Hochschule, Zürich, Universitäts-Professor Dr. H. Hanselmann, Zürich, ST. GALLEN

Erziehungsrat J. Schälin, Menzingen, A. Scherrer, Trogen, Schulinspektor des Kts. Appenzell A.-Rh., FEBRUARHEFT 1957

Universitäts-Professor Dr. C. Sganzini, Bern. Redaktion: Dr. K. E. Lusser, Rosenberg, St.Gallen NR.11 IX.JAHRGANG

Aus dem Lebensbuche eines Lernenden.

Von Dr. RICHARD SEYFERT.

Vorbemerkung der Redaktion: Leben
und Wirken Richard Seyferts ragen weit über alltägliches

Schicksal empor. Ueber 50 Jahre schöpferischer
Tätigkeit für Schule und Erziehung umfaßt Seyferts Wirken

als Volksschullehrer und Seminardirektor, als
Hochschullehrer, Schriftsteller und Minister, als Kämpfer
einer fortschrittlichen, lebensnahen Jugendbildung im
Sinne der Arbeitsschule. Am Abend dieses pädagogischen

Lebens von seltener Kraft und Fülle, hat Richard
Seyfert zur Feder gegriffen, um im „Lebensbuch
eines Lernenden" (Verlag Ernst Wunderlich,
Leipzig) die Summe seiner Erinnerungen und Erfahrungen

zu ziehen. In der „Bücherschau" dieses Hefties
haben wir Veranlassung genommen:, auf das „Lebensbuch"

Seyferts ausführlich hinzuweisen. Wir schätzen
uns glücklich, daß es uns heute möglich ist, auf Grund
eines Abkommens mit dem Verlage, das besonders wichtige

Kapitel „Wie sich eine Weltanschauung in mir
bildete", sozusagen das. Kernstück des Buches, den Lesern
der SER darbieten zu können. L.

Wie sich eine Weltanschauung in mir bildete.

Weltanschauung beruht auf Nachdenken und
Glauben. Es gibt Erkenntnis- und Glau-
benswahr h eiten. Das Naive, das in dieser
Behauptung liegt, spüre ich deutlich, und ich will
nicht mit einer dem Alter nicht ziemenden Naivität
kokettieren, sondern aussprechen, daß ich mich redlich

bemüht habe, die Grenze zwischen Erkenntnis
und Glauben so weit hinauszuschieben, als es meinen

Geisteskräften möglich ist. Ich kann aber für
mich nicht einräumen, daß diese Grenze deshalb
nicht bestehe, weil Erkenntnis und Glaube unvereinbar

wären, einander gar nicht berührten, zwei ganz
verschiedenen Welten zugehörten. Mir ist es
vielmehr so zu Mute, daß in letztes Denken immer
Glaubensüberzeugungen eingehen, und daß Gläubigkeit

auch ordentliches Denken voraussetzt. Die

Weltanschauung eines gebildeten Menschen muß

philosophisch durchleuchtet, sie muß religiös

gegründet sein.
Wenn ich sage, meine Weltanschauung beruhe

auf Religiosität, so ist das zunächst weder ein
Bekenntnis, noch ein Selbstrühmen, sondern eine
rein tatsächliche Feststellung, etwa der gleich, daß

mein Weltbild auf meinen sinnlichen Wahrnehmungen

beruht. Ich empfinde Religiosität als mir a n -

gebore n. Sie kann nicht aus anderen seelischen
Funktionen entstehen. Sie ist zweifellos mit dem
Gefühlsleben innigst verbunden, geht aber nicht aus
bloßem Gefühl hervor. Noch weniger kann sie von
außen her übermittelt sein —• ich wüßte nicht woher
und vom wem. Sie ist angeboren, das heißt nicht,
daß sie auch im Kleinkind schon wirksam sein
müßte; sie erwacht vielmehr erst in der frühen
Reifezeit. Es muß ihr ein seelisches Bedürfnis
zugrunde liegen; dieses entquillt nur der
Lebenserfahrung.

Der Tatsachen, daß wir als Kinder von der Mutter

zum Beten angehalten wurden, daß ich aus
Furcht, der liebe Gott könne es sehen, manches
unterlassen habe, daß der Religionsunterricht in der
Schule manchmal das Gemüt tief erregt hat, erinnere

ich mich wohl. Das aber, als was ich Religiosität

zuerst empfunden habe — ich möchte es ein

„Verspüren Gottes" nennen —, ist dabei
nicht aufgekommen. Ein solches ist mir zum erstenmal

bewußt geworden, als ich glaubte, Gott habe
mich vor der Erkrankung an den Blattern bewahrt.
Das ist, nach kindlicher Art, egozentrisch und über-,
lieblich gewesen. Ich habe, was ich glaubte,
niemand gesagt; denn es quälte mich doch der
Gedanke, warum Gott die Schwester nicht auch
bewahrt hatte, eine Frage, auf die ich keine Antwort

234



wußte. Das „Verspüren Gottes" hat sich auch
weiterhin mit dem Gedanken an Leben und
S te rben verbunden. In meinern 13. Lebenswahre

war ich zweimal in Lebensgefahr durch das

Wasser. Sie ging beide Male vorüber; ich glaubte
beide Male, Gottes Hand zu verspüren. Etwas
Wundersames erlebte ich in meinem 15. Lebensjahre;

es war mir eines Tages kurz nach dem
Schlafengehen, als ob ich sterben müßte. Ich fühlte
gleichsam, wie mein Leib von unten her erkaltete.
Ich gewahrte die Nähe des Todes — die seelische
Ruhe, die mich überkam war eine völlige Hingabe,
war — so muß ich es auch heute noch auffassen —
das religiöse Erlebnis schlechthin, wenn auch nur
von momentaner Dauer, so doch von immerwährender

Nachwirkung.

In. diesem kurz skizzierten seelischen Gebiete
wurzelt das, was ich an Religiösem bewußt in mir
trage. Wie nun aber schließlich eine geschlossene,
religiös gegründete Weltanschauung sich gebildet
hat, vermag ich nur schwer festzustellen. Die
Schwierigkeit liegt im Wesen des Religiösen
begründet. Religiöse Erlebnisse sind eben nicht
ableitbar und rückläufig nicht zu verfolgen wie andere
seelische Erscheinungen. Die religiöse
Unterweisung, die uns Gott als Schöpfer, als Lenker
des Schicksals, als letzte Ursache alles Geschehens,
als vollkommenstes und absolutes Sein nahezubringen

versucht hat, und eigene Gedanken darüber
müssen irgendwie und irgendwann den
schlummernden religiösen Sinn geweckt haben. Erfahrungen

und Begegnisse haben sicherlich Geist und
Seele religiös erregt und bewegt, ohne daß dies
nachträglich festgestellt werden könnte. Gott als
weisen Schöpfer und Erhalter zu glauben,
lehrt der Katechismus, ihn aber als solchen gläubig
zu verspüren, das kann uns niemand lehren; das
muß über einen kommen wie eine Erleuchtung. Ich
glaube bestimmt zu wissen, daß dieser Glaube in
mir lebendig geworden ist gleichzeitig mit einer
neuen Art, die Natur zu betrachten, von der ich früher

berichtet habe. Zugleich beweist dies aber, wie
.innig Weltbild und Weltanschauung zusammengehören

und ineinanderschmelzen. Daß ich Pflanzen
und Tiere, vor allem den menschlichen Leib nicht
nur kausal, sondern auch teleologisch betrachte,
kann ich nur religiös begründen. Die Naturauffassung

brachte mich dem Pantheismus nahe. Ich kam
von L e s si ng zu Goethe. Für meine mündliche
Doktorprüfung habe ich Spinoza als Sondergebiet

angegeben. Heinze hat mich über Spinozas
Pantheismus und über den Begriff der causa sui
eingehend geprüft. Die Persönlichkeit Spinozas hat-

.mich im tiefsten gepackt; den Weg aber, der von da

aus zum modernen Monismus führt, bin ich nicht
gegangen. Der Glaube an den Schöpfer und der an
den Lenker des Schicksals, jener im Nachdenken,

dieser im unmittelbaren Erleben gegründet,

fließen zusammen. Alles, was ist, und alles, was
geschieht, hat in Gott seine letzte Ursache. Das
Schicksal hat einen Sinn für das religiöse Bewußtsein

nur, wenn es göttliches Walten ist. Es bedeutet
nur eine Ausweitung naiver Gläubigkeit, wenn wir
als Jungen bei Siegesmeldungen aus dem Felde 1870
das „Nun danket alle Gott" ebenso laut und herzhaft

gesungen haben wie die „Wacht am Rhein".
Wir glaubten fest daran, daß der liebe Gott uns im
Kriege geholfen und die bösen Franzosen bestraft
hat. Die Bedenken solchem Glauben gegenüber sind
mir erst in den reiferen Jahren gekommen. Und
zwar im Anschluß an die Gedanken, die sich an
den Religionsunterricht anschlössen. Es ist sicher
in religiösem Sinne nicht vorteilhaft gewesen, uns
Gott als Jehovah zu lehren. Wir haben die
Geschichten des Alten Testamentes gläubig hingenommen;

aber dieser Glaube hat mit Religiösem nichts
oder nur ganz wenig zu tun gehabt. Zwar ist es
sehr anschaulich, wie Jehovah das Schicksal des
Volkes Israel bestimmt, und die Promptheit, mit der
Glück und Unglück zusammentrifft mit dem Verhalten

des Volkes Gott gegenüber, das leuchtet dem
Kinde ein; aber es merkt doch auch die Ungerechtigkeit

dieses Gottes gegen die andern Völker. Und
wenn es sich dadurch nicht beirren läßt, sondern
brav die Geschichten weiter lernt, so liegt das eben

an seiner unkritischen Vertrauensseligkeit, beweist
aber auch, daß die Stoffe nicht religiöser Natur sind.

Wesentlich anders ist der Einfluß des Neuen
T estamentes auf das religiöse Fühlen und Denken

gewesen. Jesus hat zunächst als Wundertäter
und Helfer mein Gemüt ergriffen; sein Leiden und
Sterben hat mich rein menschlich erschüttert. Die
Schauer des Erlösungsgedankens freilich sind erst
bei dem ersten Abendmahlsgange über mich gekommen

und haben sich dann wiederholt, und zwar in
völlig magischem Sinne. Sie lassen sich nicht
aussprechen. Es würde die Grenzen dieses Buches, das

kein Bekenntnisbuch sein soll, überschreiten, wollte
ich darzustellen versuchen, wie ich zu einem für
mich gültigen Abschluß in der Frage des
kirchlichreligiösen Bekenntnisses gelangt bin. Nur einiges
darüber gehört hierher. Mein Konfirmandenunterricht

und der Religionsunterricht des Seminars standen

unter dem Zeichen des strengen Bekenntnis
z w a n g e s. Er hat auf mich gewirkt wie jeder

Zwang: ich habe mich ihm gefügt, äußerlich zwar,
aber doch mit dem deutlichen.Bewußtsein: das mußt
du glauben, sonst — sonst bist du ein Sünder. Daß
dieser Gedanke kein selbständiger war, sondern nur
wiederholte, was mir hundertfältig vorgesagt worden

war, wurde mir im Laufe der Reifejahre klar.
Zweifel und Ablehnung regten sich, geweckt durch
Gespräche, Bücher, eigene gedankliche Aufwallungen-

Innere Kampfe.
Innere Kämpfe, wie sie jeder Denkende durchlebt,

habe auch ich zu bestehen gehabt. Sie haben mich

235



zu der Ueberzeugung geführt, daß die dogmatischen
Formeln nicht das Wesentliche, daß sie aber doch
nötig sind, damit das Religiöse Form gewinne und
Ansatzpunkte für das Nachdenken. Ich habe schon
berichtet, daß unser Religionsunterricht im Seminar
stark theologisch-dogmatisch und eben deshalb nicht
religiös war. Gleichwohl half er die Weltanschauung

formen, weil er die Fragen, aufwarf, die gläubig
beantwortet werden müssen. Aufs stärkste wurde
jch. weltanschaulich aufgewühlt, als in mein Weltbild

das Ahnendes LT n e n d 1 i c h en eindrang
und bewußt zu werden versuchte. Auch das geschah
in der Jünglingszeit; auf der Ebene des Anschauens
mit dem Versuche, das Weltall vorzustellen, auf der
Ebene des Denkens im grübelnden Suchen nach der
letzten Ursache. Damit begannen die Trugschlüsse
sich zu lösen,, die jedem naiven Glauben anhaften,
die das kleine Ich und dessen Schicksal so wichtig
machen, auf denen die Annahme beruht, alles
Geschehen müsse sich restlos erklären lassen, jede
gute Tat verpflichte den lieben Gott, uns zu belohnen,

er müsse mit unseren Maßstäben messen, mit
unserm Gedanken denken, nach menschlichen
Gefühlen empfinden. Im Glauben an das Unendliche
lösen sich die Rätsel des Daseins und des Denkens
nicht, aber sie nehmen religiöse Form an, und es
kennzeichnen sich die Elemente, die tieferem,
philosophischem Denken zugänglich sind.

Die kindliche Vorstufe des Religiösen liegt im
Gebiete des Sittlichen. Der liebe Gott weiß nicht
nur alles; er freut sich auch über alles Gute, und
er bestraft alles Böse. So wird es dem Kinde
gesagt, und das Kind glaubt es. Nur hält dieser Glaube

nicht allzulange vor; denn das Kind erlebt nur zu
häufig, daß die Sätze nicht zutreffen. Meiner
Erinnerung nach wird von diesem Grunde aus der
religiöse Sinn nicht erweckt. So blieben mir auch die
zehn Gebote lediglich menschliche Satzungen, die
zum Teil mir einleuchteten, wie das 4., 5., 7.,.8.
Gebot, zum Teil mir samt den Lutherschen Erklärungen

reine Gedächtnissache waren. Wann die Idee
des Sittlichen mit der des Religiösen sich vereinigt
hat, ist deshalb schwer festzustellen, weil im
Religionsunterricht der Schule Religions- und Sittenlehre

verbunden waren, so daß die innere Verbindung

ganz unbewußt erfolgt sein mag. Praktisch
aber hat das Sittliche, in der Gemeinschaft,
in deren Gesetzen und Ueb,erlieferungen seinen
Ausgangspunkt. Im Tun und Handeln selbst liegen
die Anlässe, über das rechte Tun nachzudenken.
Belehrungen darüber sind in Haus und Schule und
Leben häufig und eindringlich. Aus ihnen folgt ein sittlich

praktisches Denken, das wieder zum Handeln
treibt, aber von außen her, heteronom bestimmt
wird. Weltanschaulichen Charakter gewinnt solches
Denken verhältnismäßig sehr spät, erst in den
Lebensjahren, in denen ich meines Eigengesetzes, meiner

Bestimmung, meines Berufes gewahr werde.

Diese Aufhellung verbindet sich mit dem Schicksalsgedanken.

Ich spüre, daß Schicksal nicht Fatum,
sondern Aufgabe ist. Es widerstrebt meiner
inneren Art, zu glauben, daß das über mir waltende
Schicksal blind sei; ich spüre, daß ich fähig und
verpflichtet bin, es selbst mit gestalten
zu helfen und zugleich, daß ich eine Stelle in
einer größeren Ordnung-auszufüllen, einer Bestimmung

zu dienen habe, eben meinem erwählten
Berufe. Es leuchtet der Sinn meines Daseins, meines

Schicksals auf. Im „Sinn" sind Glaube und
sittliches Bewußtsein zur Einheit geworden, und damit
beginnt eine Welt- und Lebensanschauung wirksam
zu werden. Das überkommt mich mit magischer
Gewalt, bleibt lange Zeit noch im Halbdunkel des

Gefühlsmäßigen, lenkt mein Wollen und Streben.
Die Frage nach dem Sinn bedrängt nun aber auch
gewaltig das Denken. Der Sinn meines Daseins und
meines Soseins kann sich nicht in mir erschöpfen;
er muß darüber hinausliegen: ich spüre ihn in dem

Dienste, den ich durch mein Schaffen und Wirken

den mir anvertrauten Kindern, der Schule, meinem

Volke leiste. Der Glaube an den Sinn meines
Seins ist Erkenntnis einer Aufgabe, ist rüstige
Erkenntnis, die aus dem Handeln erwächst und zum
Handeln treibt, ist das Verspüren eines Gesetzes,
eines „Du sollst!", dem ich zu gehorchen habe. Die
Zukunftsträume des Jünglings, sein Schwelgen im
Idealen, die Gefühle schwellenden Kräfte, die edlen
Entschlüsse sind die Vorposten der handelnden
S i n n e r f ü 11 u n g. In ihnen liegt eine magische
Gewalt, religiöse Kraft, die den Willen zwingt und
ihm doch das Bewußtsein freien Entschließens
beläßt, weil der Zwang ja nicht mehr von außen,
sondern von innen, aus einer höheren Schicht unsres
eignen Wesens kommt, aus der Schicht der I d e -

ale, der Werte.
Begeisterung weckt das Wertbewußtsein.

Wertgefühl und Werturteil und der
Glaube an die Gültigkeit von Werten sind wesentliche

Bestandteile meiner Weltanschauung. Es ist
ein weiter Weg von der bloßen Gewöhnung des

Kindes, das Rechte zu tun, das Schöne zu achten,
die Wahrheit zu sprechen bis zu dem Entwicklungspunkte,

daß man sich eigene Ziele steckt und eigene
Ideale aufstellt. Was man im philosophischen Sinne
Wert nennt, das ist mir als jungem Menschen nicht
bekannt gewesen. Aber ich erlebe es im Umgänge
mit den Menschen, die ich verehre. Ich begeistere
mich für das Gute und Edle an den heldischen und
großen Menschen, die mir im Unterrichte, im Leben
und in Büchern entgegentreten. Begeisterung
ist die Weckerin des Wertbewußtseins. Darum
danke ich den Lehrern, die mich für Jesus und für
Luther, für Horatius Codes und Fabricius, für Siegfried

und Hermann den Cherusker begeistert haben,
und beklage es, daß mir mein Unterricht im ganzen
so wenig begeisternde Stunden geboten hat. Und

236



ich danke den Büchern, die an mir nachgeholt
haben, was der Unterricht versäumt hat, die mich für
Heiliges und Großes in konkreter Gestalt entflammten,

noch ehe ich über Werte und Ideale tiefer
nachzudenken imstande war. Edlen Vorbildern nachzueifern,

in den Grenzen meiner Kräfte und in der
Besonderheit meines geistigen Lebensraumes Werte
zu verwirklichen, das ist der Sinn meines Lebens,
den ich handelnd zu erfüllen habe. Mein Glaube an
die Absolutheit der Werte, an die ewige
Gültigkeit der Ideen des Heiligen, Guten, Wahren

und Schönen ist unerschütterlich, ist ein Stück
meines religiösen Glaubens. Ich habe ihn auch
lehrend vertreten, immer freilich mit dem Hinweise,
daß auch hier der Glaube nicht Lippenwerk sein
darf, sondern Antrieb, den Ideen gemäß zu leben
und zu handeln. Es ficht mich auch zunächst nichts
an, daß der Glaube, wollte er sich lediglich auf die
Erfahrung stützen, auf sehr unsicherem Grunde
sieht, und daß der Gedanke an ein besonderes Reich
der Ideen doch eine Illusion ist. In philosophischen
Dingen zunächst auf mich selbst angewiesen, mußte
mein Wertbewußtsein wohl zunächst die Form
naiven Glaubens haben. Ich brauchte diesen,
weil es mir unmöglich erschien, ohne ihn den
Erzieherberuf auszuüben. Ich weiß, daß der Weg, den
ich in meinem Wertbewußtsein zunächst gegangen
bin — ich möchte ihn den psychologischen Weg
nennen — in die Irre, zu reinen Phantasmen führen
kann. Das habe ich für mich durch weiteres
Nachdenken, bei dem ich mich durch große Denker habe
beraten lassen, zu verhindern versucht. Aber ohne
das gläubige Erlebnis von Werten hat das
Philosophieren über Werte ja gar keinen Gegenstand.

Hatten mich als jungen Menschen das
Erhabene, das Edle und Schöne, Tapferkeit und
heldischer Sinn begeistert, hat es mich seelisch ergriffen,

daß das Heilige geglaubt, durch Versenkung
erlebt und verehrt, daß das Gute gewollt, errungen
und vollbracht, daß das Wahre erforscht und
verkündet, daß das Schöne fühlend genossen und
gestaltet, daß das Tüchtige erdacht, geübt und gewirkt
werden muß, — kurz, daß Werte erlebt und
verwirklicht sein wollen, so habe ich den Sinn meines
Seins verspürt, so habe ich für mein Handeln
Richtlinien, für meine Welt- und Lebensauffassung

die ideelle Grundlage, für ein
fruchtbares philosophisches Denken den Erlebnis

g r u n d gewonnen. Das weitere Nachdenken
hat das Recht des Glaubens an die Werte bestätigt,

zugleich aber die jedem Glauben anhaftende
Ueberschwenglichkeit beseitigt. Sind auch die
Werte dem Glauben nach ewig, so ist doch ihre
Verwirklichung an begrenzte Kräfte gebunden. Mit
dem Glauben an die Werte hat sich in meiner
Weltanschauung untrennbar der Gedanke der
Entwicklung, des Fortschreitens verbunden.
Ich habe für eine Zeit auch an die Richtigkeit des

Darwinismus geglaubt. Diesen Glauben habe ich
auf Grund der mir bekannt gewordenen neueren
Forschungen aufgegeben. An ein Fortschreiten im
Gebiete des Geistigen aber glaube ich auch heute
noch. Man hat mich einen Individualisten
genannt. Das bin ich als Theoretiker der Erziehung,
weil ich Erziehung als die Funktion der Gemeinschaft

ansehe, die diese dem Einzelnen gegenüber
zu vollziehen hat, .weil es für die praktische Erziehung

keinen andern Ansatzpunkt gibt, als die Ein»
zelnen mit ihren Anlagen es sind. Weltanschaulich
bin ich nicht Individualist, weil ich den Sinn des

Einzelnen in seiner Gliedschaft, in seinem Dienst
für die Gemeinschaft, insbesondere für sein Volkstum

erkenne. Erst in diesem Sinne ist der Einzelne
Persönlichkeit. Aber nur, indem er nach
Höchstem, nach höchster Entfaltung seiner selbst
strebt, erfüllt er seinen Dienst an der Gemeinschaft.
Es besteht hier eine völlige Uebereinstimmung und
Wechselwirkung. Im „Werden " erfüllt der Ein ¬

zelne seine Bestimmung. In diesem Sinne ist mir
aber der Einzelne Sinnbild für die höheren Ordnungen,

für Volkstum und Menschheit. An deren
Aufgabe, sich im Sinne ewiger Werte zu vervollkommnen,

zu glauben ist mir religiöses Bedürfnis, weil ich
Gottes Wesen nicht im Sein, sondern im ewigen
Werden suche. Das Ewige mit dem Vergänglichen,

meine bescheidne Alltagsaufgabe mit dem
Höchsten in Beziehung zu setzen, daran hindert
mich kein kritisches Bedenken.

Die Bausteine meiner Weltanschauung
sind also: Ahnungen des Unendlichen im Weltall

— Erkenntnis der Kausalität im Naturgeschehen
— teleologische Betrachtung der organischen Naturdinge

— Auffassung des Schicksals als göttliches
Walten, zugleich aber als Aufgabe für den Einzelnen
wie für ein Volk — Erfassung des Sinnes als
Bestimmung und als Aufgabe, im Dienste einer höheren

Ordnung, besonders der Volksgemeinschaft zu
wirken — Glaube an ideelle Werte als Wegweiser
für die richtige Sinnerfüllung — Glaube an das
Fortschreiten geistigen Seins im Sinne der
Wertverwirklichung. Gedankliche Klarheit und
Folgerichtigkeit im Aufbau dieser Weltanschauung zu
gewinnen, ist Aufgabe eines Lebens. Sie völlig zu
erreichen, ist wohl nur ganz wenigen möglich. Ich
bescheide mich damit, eine solche ehrlich versucht
zu haben. Ein wesentlicher Teil bleibt mythisch in
der Form des Glaubens und des Dafürhaltens, trotzdem

nicht minder gewiß, in derjenigen Form also,
in der das weltanschauliche Ringen beginnt, bis ans
Ende bestehen.

Eine Weltanschauung muß die Lebensführung

bestimmen; sonst ist sie unfruchtbar wie
ein Glaube ohne Werke. Es ist selbstverständlich,
daß die Zeit meines Werdens und Reifens zugleich
auch die Zeit edler Entschlüsse und guter Vorsätze
gewesen ist, durchsetzt mit Stunden ernster Selbst-

237



besinnung und Selbstprüfung. Darüber, wie weit
daraus das richtige Handeln hervorgegangen ist,
müssen andere richten. Für mich selbst muß ich das

mit meinem Gewissen abmachen.
Aus der Weltanschauung erwächst auch die

Lebensauffassung und die Haltung dem
Schicksal gegenüber. Ich bin von Natur aus ein
fröhlicher Mensch. Meine Jugend hat jene Mischung
von Ernst und Frohsinn gehabt, die für das Gedei-
en eines frohen Gemütes günstig ist. Meine Jugendfreunde

und meine Weggenossen der jungen
Mannesjahre erinnern mich bei jedem Begegnen an die

gemeinsamen frohen Stunden, an lustige Einfälle
und launige Reden. Manches Scherzwort von mir
ist im Bekanntenkreise geflügeltes Wort.

Beruf und Familie die Quellen des Glücks.

Die Hauptquelle meiner Lebensfreudigkeit
ist mir mein Beruf gewesen, der mich wirklich
und wahrhaftig beglückt hat. Dessen darf ich mich
rühmen, daß ich ihn mit ganzer Seele geliebt und
mit Anspannung aller Kräfte erfüllt habe. Es ist mir
unverständlich gewesen, wie man mit Seufzen Lehrer

sein und wie ein Lehrer sich seines Berufes
schämen kann. Wo man geringschätzig vom
Lehrerstande sprach, da habe ich auf den Tisch geschlagen,

und die Gesellschaft, die den Lehrer nur
duldete, habe ich gemieden.

Die zweite Quelle meiner Lebensfreude floß mir
in meinem Hause, in meiner F a m i 1 i e. Was ich
meiner lieben Frau Marie verdanke, darf ich nicht
— es würde ihrem bescheidenen Sinne widersprechen

— mit lauten Worten preisen. Ich will das

Verslein, das ich ihr an unserem Golden-Hochzeits-
tage geschrieben habe, hier anführen:

Dich gab zum lieben Eheweib
Mir einst des Himmels Gnade
In Treue mein mit Seel und Leib,
Mein guter Kamerade!

So sind vereint wir Hand in Hand —
Von Freud und .Leid umfangen —
Durch dunkles Tal, durch Sonnenland
Den Lebensweg gegangen.

Mit schlichter Weisheit, klugem Geist
Beschaust du Welt und Leben.
Du weißt, daß Leben wirken heißt,
Daß Welt ein wirres Weben.

Als höchstes Frauenamt gilt Dir
Der Dienst am Hausaltare,
Und als der Frauen schönste Zier
Das Schlichte, Echte, Wahre.

Du gibst Dir selber Deinen Wert
Durch Schaffen, nicht durch Scheinen.
Dein stilles Glück: der eigne Herd,
Dein Lohn: das Glück der Deinen.

Die kleine, nimmermüde Hand
Schafft auch an meinem Glücke.
Gib mir sie heute neu zum Pfand,
Daß ich sie dankbar drücke.

Vier Kinder sind unsrer Ehe entsprossen. Sie waren

unsrer Herzen Freude. Drei von ihnen hat uns
das Schicksal wieder genommen: das jüngste Mädchen

im Alter von 10 Jahren, den hoffnungsvollen
Sohn als Jüngling von 24 Jahren, die zweite Tochter

als Frau und Mutter im 40. Lebensjahre. Das
bedeutet viel Herzeleid und schwere Prüfung. Da
ist meine Lebensfreudigkeit stille und an der
Lebenswaage die Schale des Ernstes schwerer geworden

als die des Frohsinns.
Aus eigenem schweren Leid ist mir der ernste und

gute Wille erstanden, wissentlich niemand, auch
meinem Feinde nicht, Leid zuzufügen und der Wille,
Leid stillen zu helfen, wo immer es in meinen Kräften

stand. Das soll der Punkt meiner Lebens •

anschauung sein, an dem ich die Scheu vor dem
Eigenlob beiseite stelle. Ich darf es reinen Gewissens

aussprechen, daß ich manches Unrecht, das mir
angetan worden ist, geduldig und schweigend
ertragen habe. Das schließt nicht aus, daß ich mich
dort, wo mit meiner Person die von mir vertretene
Sache angegriffen werden sollte, energisch gewehrt
habe. Niemals glaube ich, aus Mangel an Mut
geschwiegen zu haben. Manches habe ich hingenommen

aus meinem optimistischen Glauben heraus, daß
sich gar vieles ohne unser Zutun ausgleicht, daß sich
das Richtige doch durchsetzt, daß das Irrige,
Unrechte scheitert. Einen Optimisten hat man
mich — anerkennend oder scheltend, je nachdem —
genannt. Das bin ich, und aus dieser Gemütsart
entspringt meine Weltanschauung, wie meine
Lebensauffassung. Einen Idealisten haben mich vor allem
meine politischen Gegner genannt; auch das will
ich hinnehmen, wenn ich es auch anders verstehe.

Manchmal ist mirs in jungen Jahren so zumute
gewesen, als sei dies alles: Temperament,
Lebensauffassung, Weltanschauung — unausweichlich mit
den körperlichen und seelischen Anlagen v oraus-
bestimmt, als sei jeder Versuch der
Selbsterziehung, jedes Streben, seine Kräfte zu steigern,
seine Schwächen zu bekämpfen, töricht. Diese
Versuchung zum Fatalismus hat mir manche unruhige
Stunde bereitet. Erst, als ich sie ganz überwunden
glaubte, hat mein Bemühen um eine feste, Denken
und Handeln bestimmende Weltanschauung richtig
eingesetzt. Es ist eine entscheidende Stunde —-

etwa um die Mitte des 23. Lebensjahres — gewesen,
in der ich dem quälenden Determinismus in mir
Fehde ansagte. Die Erinnerung daran erscheint mir
für das eigene Selbstverstehen deshalb so wichtig,
weil es sich nicht um einen Denkakt, sondern um
einen Willensentschluß handelte. Die Gewinnung einer
Weltanschauung ist viel mehr als eine Sache des
Verstands : sie ist eine Aufgabe des Willens.

238


	Aus dem Lebensbuche eines Lernenden

