Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :

organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 9 (1936-1937)

Heft: 11

Artikel: Aus dem Lebensbuche eines Lernenden
Autor: Seyfert, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-850695

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-850695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER ERZIERUNGS-RUNDSCHAL

ORGAN FUR DAS OFFENTLICHE UND PRIVATE BILDUNGSWESEN DER SCHWEIZ

46. JAHRGANG DER ,,SCHWEIZERISCHEN PADAGOGISCHEN ZEITSCHRIFT*, 30. JAHRGANG DER ,,SCHULREFORM“

Herausgegeben von Dr. K. E. Lusser, St. Gallen, in Verbindung mit Dr. W.v.Gonzenbach, Professor
der Eidgen. Technischen Hochschule, Ziirich, Universitdts-Professor Dr. H. Hanselmann, Ziirich,

Erziehungsrat J. Schélin, Menzingen, A.Scherrer, Trogen, Schulinspektor des Kts. Appenzell A.-Rh.,

Universitdts-Professor Dr. C. Sganzini, Bern.

Redaktion: Dr. K. E. Lusser, Rosenberg, St. Gallen

ST. GALLEN
FEBRUARHEFT 1937
NR.11 IX.JAHRGANG

Aus dem Lebensbuche eines Lernenden.

Von Dr. RICHARD SEYFERT.

Vorbemerkung der Redaktion: Leben
und Wirken Richard Seyferts ragen weit iiber alltdg-
liches Schicksal empor. Ueber 50 Jahre schopferischer
Tatigkeit fiir Schule und Erziehung umfaBt Seyferts Wir-
ken als Volksschullehrer und Seminardirektor, als Hoch-
schullehrer, Schriftsteller und Minister, als Kimpfer
einer fortschrittlichen, lebensnahen Jugendbildung im
Sinne der Arbeitsschule. Am Abend dieses péddagogi-
schen Lebens von seltener Kraft und Fiille, hat Richard
Seyfert zur Feder gegriffen, um im ,Lebensbuch
eines Lernenden* (Verlag Ernst Waunderlich,
Leipzig) die Summe seiner Erinnerungen und Erfahrun-
gen zu. ziehen. In der ,Biicherschau dieses Heftes
haben wir Veranlassung genommen, auf das ,Lebens-
buch* Seyferts ausfiihrlich hinzuweisen. Wir schitzen
uns gliicklich, daB es uns heute moglich ist, auf Grund
eines Abkommens mit dem Verlage, das besonders wich-
tige Kapitel ,,Wie sich eine Weltanschauung in mir bil-
dete®, sozusagen das. Kernstiick des Buches, den Lesern
der SER darbieten zu konnen. E.

Wie sich eine Weltanschauung in mir bildete.

Weltanschauung beruht auf Nachdenken und
Glauben. Es ¢ibt Erkenntnis- und Glau-
benswahrheiten. Das Naive, das in dieser
Behauptung liegt, spiire ich deutlich, und ich will
nicht mit einer dem Alter nicht ziemenden Naivitit
kokettieren, sondern aussprechen, daf ich mich red-
lich bemiiht habe, die Grenze zwischen Erkenntnis
und Glauben so weit hinauszuschieben, als es mei-
nen Geisteskriften moglich ist. Ich kann aber fiir
mich nicht einrdumen, daf diese Grenze deshalb
nicht bestehe, weil Erkenntnis und Glaube unverein-
bar wiren, einander gar nicht beriihrten, zwei ganz
verschiedenen Welten zugehorten. Mir ist es viel-
mehr so zu Mute, daB in letztes Denken immer
Glaubensiiberzeugungen eingehen, und daB Gliubig-
keit auch ordentliches Denken voraussetzt. Die

Weltanschauung eines gebildeten Menschen muB
philosophisch durchleuchtet, sie muB reli-
¢i0s gegriindet sein.

Wenn ich sage, meine Weltanschauung beruhe
auf Religiositdt, soist das zundchst weder ein
Bekenntnis, noch ein Selbstrithmen, sondern eine
rein tatsichliche Feststellung, etwa der gleich, daf3
mein Weltbild auf meinen sinnlichen Wahrnehmun-
gen beruht. Ich empfinde Religiositit als mir an -
geboren. Sie kann nicht aus anderen seelischen
Funktionen entstehen. Sie ist zweifellos mit dem
Giefiihlsleben innigst verbunden, geht aber nicht aus
bloBem Gefiihl hervor. Noch weniger kann sie von
auBen her iibermittelt-sein — ich wiiBte nicht woher
und vom wem. Sie ist angeboren, das heiit nicht,
daBl sie auch im Kleinkind schon wirksam sein
miiBte; sie erwacht vielmehr erst in der frithen
Reifezeit. Es muB ihr ein seelisches Bediirfnis zu-
corunde liegen; dieses entquillt nur der Lebens-
erfahrung.

Der Tatsachen, daB wir als Kinder von der Mut-
fer zum Beten angehaiten wurden, daB ich aus
Furcht, der liebe Gott konne es sehen, manches un-
terlassen habe, daB der Religionsunterricht in der
Schule manchmal das Gemiit tief erregt hat, erin-
nere ich mich wohl. Das aber, als was ich Religio-
sitdt zuerst empfunden habe — ich mochte es ein
~Verspiiren Gottes“ nennen —, ist dabei
nicht aufgekommen. Ein solches ist mir zum ersten-
mal bewuflt geworden, als ich glaubte, Gott habe

-mich vor der Erkrankung an den Blattern bewahrt.

Das ist, nach kindlicher Art, egozentrisch und iiber-
heblich gewesen. Ich habe, was ich glaubte, nie-
mand gesagt; denn es quilte mich doch der Ge-
danke, warum Gott -die Schwester nicht auch be-
wahrt hatte, eine Frage, auf die ich keine Antwort

234




wulite. Das ,,Verspiiren Gottes hat sich auch wei-
terhin mit dem Gedanken an Leben und
Sterben verbunden. In meinem 13. Lebens-
sjahre war-ich zweimal in Lebensgefahr durch das
Wasser. Sie ging beide Male voriiber; ich glaubte
beide :Male, Gottes Hand zu verspiiren. Etwas
Wundersames erlebte ich in meinem 15. Lebens-
jahre; ‘es war mir eines Tages kurz nach dem
Schlafengehen, als ob ich sterben miite. Ich fiihlte
¢gieichsam, wie mein Leib von unten her erkaltete.
Ich gewahrte die Nihe des Todes — die seelische
Ruhe, die mich tiberkam war eine vollige Hingabe,
war — so muB ich es auch heute noch auffassen —
das religidose Erlebnis schlechthin, wenn auch nur
von momentaner Dauer, so doch von immerwihren-
der Nachwirkung.

In diesem kurz skizzierten seelischen Gebiete
wurzelt das, was ich an Religiosem bewullt in mir
trage. Wie nun aber schlieBlich eine geschlossene,
religios gegriindete Weltanschauung sich gebildet
hat, vermag ich nur schwer festzustellen. Die
Schwierigkeit liegt im Wesen des Religiosen be-
griindet. Religiose Erlebnisse sind eben nicht ab-
leitbar und riicklaufig nicht zu verfolgen wie andere
seelische Erscheinungen. Die religidose Unter-
weisung, die uns Gott als Schopfer, als Lenker
des Schicksals, als letzte Ursache alles Geschehens,
als vollkommenstes und absolutes Sein nahezubrin-
gen versucht hat, und eigene Gedanken dariiber
miissen irgendwie und irgendwann den schlum-
mernden religiosen Sinn geweckt haben. Erfahrun-
gen und Begegnisse haben sicherlich Geist und
Seele religios erregt und bewegt, ohne daB dies
nachtriaglich festgestellt werden konnte. Gott als
weisen Schopfer und Erhalter zu glauben,
lehrt der Katechismus, ihn aber als solchen gliubig
zu verspiiren, das kann uns niemand lehren; das
mulB iiber einen kommen wie eine Erleuchtung. Ich
glaube bestimmt zu wissen, dal dieser Glaube in
mir lebendig geworden ist gleichzeitig mit einer
neuen Art, die Natur zu betrachten, von der ich frii-
her berichtet habe. Zugleich beweist dies aber, wie
innig Weltbild und Weltanschauung zusammenge-
horen und ineinanderschmelzen. DaB ich Pflanzen
und Tiere, vor allem den menschlichen Leib nicht
nur kausal, sondern auch teleologisch betrachte,
kann ich nur religios begriinden. Die Naturauffas-
sung brachte mich dem Pantheismus nahe. Ich kam
von-Lessing zu Goethe. Fiir meine miindliche
Doktorpriifung habe ich Spinoza als Sonder-
gebiet angegeben. Heinze hat mich iiber Spinozas
Pantheismus und iiber den Begriff der causa sui ein-
gehend gepriift. Die Personlichkeit Spinozas hat-
.mich im tiefsten gepackt; den Weg aber, der von da
aus zum modernen Monismus fiihrt, bin ich nicht
gegangen. Der Glaube an den Schopfer und der an
den Lenker des Schicksals, jener im Nachden-
ken, dieser im unmittelbaren Erleben gegriindet,
2

<

flieBen zusammen. Alles, was ist, und alles, was
geschieht, hat in Gott seine letzte Ursache. Das
Schicksal hat einen Sinn fiir das religiose BewuBt-
sein nur, wenn es gottliches Walten ist. Es bedeutet
nur eine Ausweitung naiver Glaubigkeit, wenn wir
als Jungen bei Siegesmeldungen aus dem Felde 1870
das ,,Nun danket alle Gott“ ebenso laut und herz-
haft gesungen haben wie die ,,Wacht am Rhein®.
Wir glaubten fest daran, daB der liebe Gott uns im
Kriege geholfen und die bosen Franzosen bestraft
hat. Die Bedenken solchem Glauben gegeniiber sind
mir erst in den reiferen Jahren gekommen. Und
zwar im AnschiuB an die Gedanken, die sich an
den Religionsunterricht anschlossen. Es ist sicher
in religiosem Sinne nicht vorteilhaft gewesen, uns
Gott als Jehovah zu lehren. - Wir haben die Ge-
schichten des Alten Testamentes glaubig hingenom-
men; aber dieser Glaube hat mit Religiosem nichts
oder nur ganz wenig zu tun gehabt. Zwar ist es
sehr anschaulich, wie Jehovah das Schicksal des
Volkes Israel bestimmt, und die Promptheit, mit der
Gliick und Ungliick zusammentrifft mit dem Verhal-
ten des Volkes Gott gegeniiber, das leuchtet dem
Kinde ein; aber es merkt doch auch die Ungerech-
tigkeit dieses Gottes gegen die andern Vélker. Und
wenn es sich dadurch nicht beirren 1dBt, sondern
brav die Geschichten weiter lernt, so liegt das eben
an seiner unkritischen Vertrauensseligkeit, beweist
aber auch, daBl die Stoffe nicht religioser Natur sind.

Wesentlich anders ist der EinfluB des Neuen
Testamentes auf das religiose Fiihlen und Den-
ken gewesen. Jesus hat zunichst als Wundertiter
und Helfer mein Gemiit ergriffen; sein Leiden und
Sterben hat mich rein menschlich erschiittert. Die
Schauer des Erlosungsgedankens freilich sind erst
bei dem ersten Abendmahlsgange iiber mich gekom-
men und haben sich dann wiederholt, und zwar in
vollig magischem Sinne. Sie lassen sich nicht aus-
sprechen. Es wiirde die Grenzen dieses Buches, das
kein Bekenntnisbuch sein soll, iiberschreiten, wollte
ich darzustellen versuchen, wie ich zu einem fiir
mich giiltigen Abschluf in der Frage des Kirchlich-
religiosen Bekenntnisses gelangt bin. Nur einiges
dariiber gehort hierher. Mein Konfirmandenunter-
richt und der Religionsunterricht des Seminars stan-
den unter dem Zeichen des strengen Bekennt-
niszwanges. Br hat auf mich gewirkt wie jeder
Zwang: ich habe mich ihm gefiigt, duBerlich zwar,
aber doch mit dem deutlichen BewuBtsein: das muft
du glauben, sonst — sonst bist du ein Siinder. Daf
dieser Gedanke kein selbstindiger war, sondern nur
wiederholte, was mir hundertfiltig vorgesagt wor-
den war, wurde mir im Laufe der Reifejahre klar.
Zweifel und Ablehnung regten sich, geweckt durch
Gesprache, Biicher, eigene gedankliche Aufwallun-

en.
£ Innere Kimpfe.

Innere Kampfe, wie sie jeder Denkende durchlebt,
habe auch ich zu bestehen gehabt. Sie haben mich

35



zu der Ueberzeugung gefiihrt, daB die- dogmatischen
Formeln nicht das Wesentliche, daB sie aber doch
1otig sind, damit das Religidse Form gewinne und
Ansatzpunkte fiir das Nachdenken. Ich habe schon
berichtet, daB unser Religionsunterricht im Seminar
stark theologischi-dogmatisch und eben deshalb nicht
religivs war. Gleichwoh! half er die Weltanschau-
ung formen, weil er die Fragen aufwarf, die gliubig
beantwortet werden miissen. Aufs stirkste wurde
ich.weltanschaulich -aufgewiihlt, als in mein Welt-
bild das Ahnen . des Unendlichen eindrang
und bewuBt zu werden versuchte. Auch das geschah
in der Jiinglingszeit; auf der Ebene des Anschauens
mit dem Versuche, das Weltall vorzustellen, auf der
Ebene des Denkens im griibelnden Suchen nach der
letzten Ursache. Damit begannen die Trugschliisse
sich zu l0sen, die jedem naiven Glauben anhaften,
die das kleine Ich und dessen Schicksal so wichtig
machen, auf denen die Annahme beruht, alles Ge-
schehen miisse sich restlos erkldren lassen, jede
gute Tat verpflichte den lieben Gott, uns zu beloh-
nen, er miisse mit unseren Mafstiben messen, mit
unserm Gedanken denken, nach menschlichen Ge-
fiihlen empfinden. Im Glauben an das Unendliche
losen sich die Ritsel des Daseins und des Denkens
nicht, aber sie nehmen religiose Form an, und es
kennzeichnen sich die Elemente, die tieferem, philo-
sophischem Denken zuginglich sind.

Die kindliche Vorstufe des Religiosen liegt im Ge-
biete des Sittlichen. Der liebe Gott weiB nicht
nur alles; er freut sich auch iiber alles Gute, und
cr bestraft alles Bose. So wird es dem Kinde ge-
sagt, und das Kind glaubt es. Nur hilt dieser Glau-
be nicht alizulange vor; denn das Kind erlebt nur zu
hiufig, daB die Sitze nicht zutreffen. Meiner Erin-
nerung nach wird von diesem Grunde aus der reli-
givse Sinn nicht erweckt. So blieben mir auch die
zehn Gebote lediglich menschliche Satzungen, die
zum Teil mir einleuchteten, wie das 4., 5., 7., 8. Ge-
bot, zum Teil mir samt den Lutherschen Erkldrun-
gen reine (edédchtnissache waren. Wann die Idee
des Sittlichen mit der des Religiosen sich vereinigt
hat, ist deshalb- schwer festzustellen, weil im Reli-
gionsunterricht der Schule Religions- und Sitten-
lehre verbunden waren, so daB die innere Verbin-
dung ganz unbewulBt erfolgt sein mag. Praktisch
aber hat das Sittliche in der Gemeinschaft,
in deren Gesetzen und Ueberlieferungen = seinen
Ausgangspunkt. Im Tun und Handeln selbst liegen
die Anlisse, iiber das rechte Tun nachzudenken. Be-
lehrungen dariiber sind in Haus und Schule und Le-
ben hdufig und eindringlich. Aus ihnen folgt ein sitt-
lich. praktisches Denken, das wieder. zum Handeln
treibt, aber von auBen her, heteronom bestimmt
wird. Weltanschaulichen Charakter gewinnt solches
Denken verhiltnismiBig sehr spit, erst in den Le-
bensjahren, in denen ich meines Eigengesetzes, mei-
ner- Bestimmung, : meines Berufes gewahr werde.

Diese Aufhellung verbindet sich mit dem Schicksals-
gedanken. Ich spiire, daB Schicksal nicht Fatum,
sondern Aufgabe ist. Es widerstrebt meiner in-
neren Art, zu glauben, daf das iiber mir waltende
Schicksal blind sei; ich spiire, daff ich fihig und
verpflichtet bin, es selbst mit gestalten
zu helfen und zugleich, daB ich eine Stelle in
einer groBeren Ordnung - auszufiillen, einer Bestim-
mung zu dienen habe, eben meinem erwéihlten Be-
rufe. Es leuchtet der Sinn meines Daseins, mei-
nes Schicksals auf. Im ,,Sinn* sind Glaube und sitt-
liches BewuBtsein zur Einheit geworden, und damit
beginnt eine Welt- und Lebensanschauung wirksam
zu werden. Das iiberkommt mich mit magischer
Gewalt, bleibt lange Zeit noch im Halbdunkel des
GefithlsmiBigen, lenkt mein Wollen und Streben.
Die Frage nach dem Sinn bedridngt nun aber auch
gewaltig das Denken. Der Sinn meines Daseins und
meines Soseins kann sich nicht in mir erschopfen;
cr mull dariiber hinausliegen: ich spiire ihn in dem
Dienste, den ich durch mein Schaffen und Wir-
ken den mir anvertrauten Kindern, der Schule, mei-
nem Volke leiste. Der Glaube an den Sinn meines
Seins ist Erkenntnis einer Aufgabe, ist riistige Er-
kenntnis, die aus dem Handeln erwidchst und zum
Handeln treibt, ist das Verspiiren eines Gesetzes,
eines ,,Dit sollst!®, dem ich zu gehorchen habe. Die
Zukunftstraume des Jiinglings, sein Schwelgen im
Idealen, die Gefiihle schwellenden Krifte, die edlen
Entschliisse sind die Vorposten der handelnden
Sinnerfiillung. In ihnen liegt eine magische
Gewalt, religiose Kraft, die den Willen zwingt und
ilim doch das BewuBtsein freien EntschlieBens be-
liBt, weil der Zwang ja nicht mehr von auBen, son-
dern von innen, aus einer hoheren Schicht unsres
eignen Wesens kommt, aus der Schicht der Ide-
ale,der Werte.

Begeisterungz weckt das WertbewuBtsein.

Wertgefiithl und Werturteil und der
Glaube an die Giiltigkeit von Werten sind wesent-
liche Bestandteile meiner Weltanschauung. Es ist
ein weiter Weg von der bloBen Gewohnung des
Kindes, das Rechte zu tun, das Schone zu achten,
die Wahrheit zu sprechen bis zu dem Entwicklungs-
punkte, daB man sich eigene Ziele steckt und eigene
Ideale aufstellt. Was man im philosophischen Sinne
Wert nennt, das ist mir als jungem Menschen nicht
bekannt gewesen. Aber ich erlebe es im Umgange
mit den Menschen, die ich verehre. Ich begeistere
mich fiir das Gute und Edle an den heldischen und
groBen Menschen, die mir im Unterrichte, im Leben
und in Biichern entgegentreten. Begeisterung
ist die Weckerin des WertbewuBtseins. Darum
danke ich den Lehrern, die mich fiir Jesus und fiir
Luther, fiir Horatius Cocles und Fabricius, fiir Sieg-
fried und Hermann den Cherusker begeistert haben,
und beklage es, daB mir mein Unterricht im ganzen
so wenig begeisternde Stunden geboten hat. Und

236



ich danke den Biichern, die an mir nachgeholt ha-
ben, was der Unterricht versdumt hat, die mich fiir
Heiliges und GroBes in konkreter Gestalt entflamm-
ten, noch ehe ich iiber Werte und Ideale tiefer nach-
zudenken imstande war. Edlen Vorbildern nachzu-
eifern, in den Grenzen meiner Krifte und in der
Besonderheit meines geistigen Lebensraumes Werte
zu verwirklichen, das ist der Sinn meines Lebens,
den ich handelnd zu erfiillen habe. Mein Glaube an
die Absolutheit der Werte, an die ewige Giil-
tigkeit der Ideen des Heiligen, Guten, Wah-
ren und Schonen ist unerschiitterlich, ist ein Stiick
meines religiosen Glaubens. Ich habe ihn auch leh-
rend vertreten, immer fireilich mit dem Hinweise,
daB auch hier der Glaube nicht Lippenwerk sein
darf, sondern Antrieb, den Ideen gemidB zu leben
und zu handeln. Es ficht mich auch zunéchst nichts
an, daBl der Glaube, wollte er sich lediglich auf die
Erfahrung stiitzen, auf sehr unsicherem Grunde
steht, und daBl der Gedanke an ein besonderes Reich
der Ideen doch eine Illusion ist. In philosophischen
Dingen zunichst auf mich selbst angewiesen, mufte
mein WertbewuBtsein wohl zunidchst die Form
naiven Glaubens haben. Ich brauchte diesen,
weil es mir unmoglich erschien, ohne ihn den Er-
zieherberuf auszuiiben. Ich weiB, daB der Weg, den
ich in meinem WertbewuBtsein zunichst gegangen
bin — ich mochte ihn den psychologischen Weg
nennen — in die Irre, zu reinen Phantasmen fiithren
kann. Das habe ich fiir mich durch weiteres Nach-
denken, bei dem ich mich durch grofe Denker habe
beraten lassen, zu verhindern versucht. Aber ohne
das gldubige Erlebnis von Werten hat das
Philosophieren iiber Werte ja gar keinen Gegen-
stand. Hatten mich als jungen Menschen das-Er-
habene, das Edie und Schone, Tapferkeit und hel-
discher Sinn begeistert, hat es mich seelisch ergrif-
fen, daB das Heilige geglaubt, durch Versenkung
erlebt und verehrt, daB das Gute gewollt, errungen
und vollbracht, daB das Wahre erforscht und ver-
kiindet, daB das Schone fithlend genossen und ge-
staltet, daB das Tiichtige erdacht, geiibt und gewirkt
werden muf, — kurz, dal Werte erlebt und ver-
wirklicht sein wollen, so habe ich den Sinn meines
Seins verspiirt, so habe ich fiir mein Handeln
Richtlinien, fiir meine Welt- und Lebensauf-
fassung die ideelle Grundlage, fir ein
fruchtbares philosophisches Denken den Erleb -
nisgrund gewonnen. Das weitere Nachdenken
hat das Recht des Glaubens an die Werte bestii-
tigt, zugleich aber die jedem Glauben anhaftende
Ueberschwenglichkeit beseitigt. Sind auch die
Werte dem Glauben nach ewig, so ist doch ihre
Verwirklichung an begrenzte Krifte gebunden. Mit
dem Glauben an die Werte hat sich in meiner Welt-
anschauung untrennbar der Gedanke der Ent-
wicklung, des Fortschreitens verbunden.
Ich habe fiir eine Zeit auch an die Richtigkeit des

Darwinismus geglaubt. Diesen Glauben habe ich
auf Grund der mir bekannt gewordenen neueren
Forschungen aufgegeben. An ein Fortschreiten im
Gebiete des Geistigen aber glaube ich auch heute
noch. Man hat mich einen Individualisten
cenannt. Das bin ich als Theoretiker der Erziehung,
weil ich Erziehung als die Funktion der Gemein-
schaft ansehe, die diese dem Einzelnen gegeniiber
zu vollziehen hat, weil es fiir die praktische Erzie-
hung keinen andern Ansatzpunkt gibt, als die Eine
zelnen mit ihren Anlagen es sind. Weltanschaulich
bin ich nicht Individualist, weil ich den Sinn des
Einzelnen in seiner Gliedschaft, in seinem Dienst
fiir die Gemeinschaift, insbesondere fiir sein Volks-
tum erkenne. Erst in diesem Sinne ist der Einzelne
Personlichkeit. Aber nur, indem er nach
Hochstem, nach hochster Entfaltung seiner selbst
strebt, erfiillt er seinen Dienst an der Gemeinschaft.
Es besteht hier eine vollige Uebereinstimmung und
Wechselwirkung. Im ,, Werden* erfiillt der Ein-
zelne seine Bestimmung. In diesem Sinne ist mir
aber der Einzelne Sinnbild fiir die hoheren Ordnun-
gen, fiir Volkstum und Menschheit. An deren Auf-
gabe, sich im Sinne ewiger Werte zu vervollkomm-
nen, zu ¢glauben ist mir religioses Bediirfnis, weil ich
Gottes Wesen nicht im Sein, sondern im ewigen
Werden suche. Das Ewige mit dem Verging-
lichen, meine bescheidne Alltagsaufgabe mit dem
Hochsten in Beziehung zu setzen, daran hindert
mich kein kritisches Bedenken.

Die Bausteine meiner Weltanschau-
un g sind also: Ahnungen des Unendlichen im Welt-
all — Erkenntnis der Kausalitdt im Naturgeschehen
— teleologische Betrachtung der organischen Natur-
dinge — Auffassung des Schicksals als gottliches
Walten, zugleich aber als Aufgabe fiir den Einzelnen
wie fiir ein Volk — Erfassung des Sinnes als Be-
stimmung und als Aufgabe, im Dienste einer hohe-
ren Ordnung, besonders der Volksgemeinschaft zu
wirken — Glaube an idecelle Werte als Wegweiser
fiir die richtige Sinnerfiilllung — Glaube an das
Fortschreiten geistigen Seins im Sinne der Wert-
verwirklichung. Gedankliche Klarheit und Folge-
richtigkeit im Aufbau dieser Weltanschauung zu ge-
winnen, ist Aufgabe eines Lebens. Sie vollig zu er-
reichen, ist wohl nur ganz wenigen moglich. Ich
bescheide mich damit, eine solche ehrlich versucht
zu haben. Ein wesentlicher Teil bleibt mythisch in
der Form des Glaubens und des Dafiirhaltens, trotz-
dem nicht minder gewiB, in derjenigen Form also,
in der das weltanschauliche Ringen beginnt, bis ans
Ende bestehen.

Eine Weltanschauung muB dieLebens-
fiihrung bestimmen; sonst ist sie unfruchtbar wie
cin Glaube ohne Werke. Es ist selbstverstindlich,
daB die Zeit meines Werdens und Reifens zugleich
auch die Zeit edler Entschliisse und guter Vorsitze
gewesen ist, durchsetzt mit Stunden ernster Selbst-

237



besinnung und Selbstpriifung. Dariiber, wie weit
daraus das richtige Handeln hervorgegangen ist,
miissen andere richten. Fiir mich selbst muf ich das
it meinem Gewissen abmachen.

Aus der Weltanschauung erwichst auch die Le -
bensauifassung und die Haltung dem
Schicksal gegeniiber. Ich bin von Natur aus ein
frohlicher Mensch. Meine Jugend hat jene Mischung
von Ernst und Frohsinn gehabt, die fiir das Gedei-
en eines frohen Gemiites giinstig ist. Meine Jugend-
freunde und meine Weggenossen der jungen Man-
nesjahre erinnern mich bei jedem Begegnen an die
cemeinsamen frohen Stunden, an lustige Einfille
und launige Reden. Manches Scherzwort von mir
ist im Bekanntenkreise gefliigeltes Wort.

Beruf und Familie die Quellen des Gliicks.

Die Hauptquelle meiner Lebensfreudigkeit
ist mir mein Beruf gewesen, der mich wirklich
und wahrhaftig begliickt hat. Dessen darf ich mich
riithmen, daB ich ihn mit ganzer Seele geliebt und
mit Anspannung aller Krifte erfiillt habe. Es ist mir
unverstindlich gewesen, wie man mit Seufzen Leh-
rer sein und wie ein Lehrer sich seines Berufes
schimen kann. Wo man geringschitzig vom Leh-
rerstande sprach, da habe ich auf den Tisch geschla-
gen, und die Gesellschaft, die den Lehrer nur dul-
dete, habe ich gemieden.

Die zweite Quelle meiner Lebensfreude flo mir
in meinem Hause, in meiner Familie. Was ich
meiner lieben Frau Marie verdanke, darf ich nicht
— es wiirde ihrem bescheidenen Sinne widerspre-
chen — mit lauten Worten preisen. Ich will das
Verslein, das ich ihr an unserem Golden-Hochzeits-
tage geschrieben habe, hier anfiihren:

Dich gab zum lieben Eheweib
Mir einst des Himmels Gnade

In Treue mein mit Seel und Leib,
Mein guter Kamerade!

So sind vereint wir Hand in Hand —
Von Freud und Leid umfangen —
Durch dunkles Tal, durch Sonnenland
Den Lebensweg gegangen.

Mit schlichter Weisheit, klugem Geist
Beschaust du Welt und Leben.

Du weiBt, daB Leben wirken heift,
DaB Welt ein wirres Weben.

Als hochstes Frauenamt gilt Dir
Der Dienst am Hausaltare,

Und als der Frauen schonste Zier
Das Schlichte, Echte, Wahre.

Du gibst Dir selber Deinen Wert
Durch Schaffen. nicht durch Scheinen.
Dein stilles Gliick: der eigne Herd,
Dein Lohn: das Gliick der Deinen.

Die kleine, nimmermiide Hand
Schafft auch an meinem Gliicke.
Gib mir sie heute neu zum Pfand,
DafB ich sie dankbar driicke.

Vier Kinder sind unsrer Ehe entsprossen. Sie wa-
ren unsrer Herzen Freude. Drei von ihnen hat uns
das Schicksal wieder genommen: das jiingste Mad-
chen im Alter von 10 Jahren, den hoffnungsvollen
Sohn als Jiingling von 24 Jahren, die zweite Toch-
ter als Frau und Mutter im 40. Lebensjahre. Das
bedeutet viel Herzeleid und schwere Priifung. Da
ist meine Lebensfreudigkeit stille und an der Le-
benswaage die Schale des Ernstes schwerer gewor-
den als die des Frohsinns.

Aus eigenem schweren Leid ist mir der ernste und
gute Wille erstanden, wissentlich niemand, auch
meinem Feinde nicht, Leid zuzufiigen und der Wiile,
Leid stillen zu helfen, wo immer es in meinen Krif-
ten stand. Das soll der Punkt meiner Lebens-
anschauung sein, an dem ich die Scheu vor dem
Eigenlob beiseite stelle. Ich darf es reinen Gewis-
sens aussprechen, daBl ich manches Unrecht, das mir
angetan worden ist, geduldig und schweigend er-
tragen habe. Das schlieBt nicht aus, daB ich mich
dort, wo mit meiner Person die von mir vertretene
Sache angegriffen werden sollte, energisch gewehrt
habe. Niemals glaube ich, aus Mangel an Mut ge-
schwiegen zu haben. Manches habe ich hingenom-
men aus meinem optimistischen Glauben heraus, daB
sich gar vieles ohne unser Zutun ausgleicht, daB sich
das Richtige doch durchsetzt, daB das Irrige, Un-
rechte scheitert. Einen Optimisten hat man
mich — anerkennend oder scheltend, je nachdem —
¢enannt. Das bin ich, und aus dieser Gemiitsart ent-
springt meine Weltanschauung, wie meine Lebens-
auffassung. Einen Idealisten haben mich vor allem
meine politischen Gegner genannt; auch das will
ich hinnehmen, wenn ich es auch anders verstehe.

Manchmal ist mirs in jungen Jahren so zumute
gewesen, als sei dies alles: Temperament, Lebens-
auffassung, Weltanschauung — unausweichlich mit
den korperlichen und seelischen Anlagen v oraus-
bestimmt, als sei jeder Versuch der Selbst-
erziehung, jedes Streben, seine Krifte zu steigern,
seine Schwichen zu bekdmpfen, toricht. Diese Ver-
suchung zum Fatalismus hat mir manche unruhige
Stunde bereitet. Erst, als ich sie ganz iiberwunden
zlaubte, hat mein Bemiihen um eine feste, Denken
und Handeln bestimmende Weltanschauung richtig
eingesetzt. Es ist eine entscheidende Stunde —
etwa um die Mitte des 23. Lebensjahres — gewesen,
in der ich dem quilenden Determinismus in mir
Fehde ansagte. Die Erinnerung daran erscheint mir
fiir das eigene Selbstverstehen deshalb so wichtig,
weil es sich nicht um einen Denkakt, sondern um
einen Willensentschlufl handelte. Die Gewinnung einer
Weltanschauung ist viel mehr als eine Sache des
Verstands: sie ist eine Aufgabe des Willens.

238



	Aus dem Lebensbuche eines Lernenden

