
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 9 (1936-1937)

Heft: 1-2

Artikel: Eltern und Kinder

Autor: Maurois, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bauwerkes (z. B. Ruine) ; das Anbringen von
Futtereinrichtungen für Vögel und Wild, von Nistkasten für
Singvögel in Anlagen und Gärten usw. In Berggegenden könnte
auch die Mithilfe bei einer Alpräumung oder einer

Aufforstung in Frage kommen.

So wird jeder Lehrer zu Stadt und Land etwas für ihn
und seine Schüler Passendes finden können. Sehr wichtig
ist jederzeit und überall eine gute Vorbereitung, welche zu

gutem Gelingen unerläßlich ist. Man vertraue nicht auf
Improvisationen und die Eingebungen des Augenblicks.
Es ist auch nicht nötig, daß solche Werktage für Natur und
Heimat nur erst auf Veranlassung der hohen Erziehungsbehörden

organisiert werden, auch einzelne Klassen oder
alle Klassen eines Schulhauses oder einer Gemeinde können
sie sehr wohl selbständig durchführen.

Möchten doch diese Ausführungen gute Aufnahme finden
und die Lehrerschaft recht bald zur Tat schreiten.

Nachwort der Redaktion : Als diese Zeilen bereits gesetzt
waren, erhielten wir folgende Mitteilung:

Eltern und Kinder
Von ANDRÉ MAUROIS

Wenn ich eine Predigt über die Familie zu halten hätte,
würde ich als Text jenen Satz von Valéry wählen: „Jede
Familie atmet eine besondere Langeweile aus, die jedes
einzelne ihrer Mitglieder in die Flucht treibt, solange es

noch einen Funken Leben in sich hat. Aber es herrscht in
ihr auch eine uralte und mächtige Gewalt, die auf dem
Zusammensein bei der Abendsuppe beruht und auf dem
Gefühl, daß man dort unter sich ist und sich ohne
Umstände so geben darf, wie man ist."

Was mir an diesem Text gefällt, ist, daß er zugleich die
Größe und das Elend des Familienlebens vors Auge führt.
Eine uralte und mächtige Gewalt... eine besondere
Langeweile... ja, fast jede Familie bringt diese beiden Kräfte
hervor.

Man schlage einen Roman auf, denn immer wieder muß
man ja seine Zuflucht zu den großen Romanschriftstellern
nehmen, um eine zusammenfassende Synthese der menschlichen

Natur zu finden. Was findet man bei Balzac? Die
fanatische und fast närrische Anhänglichkeit des „Vater
Goriot" an seine Töchter, aber auch deren kalte Grausamkeit;

den Schrecken eines Heims, wie es das Haus Grandets
ist, wo Gattin und Tochter durch den leidenschaftlichen
Charakter des Vaters unwürdig bedrückt werden, aber
auch die Schönheit eines Heims, wie es das Haus der
Le Guennic im Anfang von „Beatrix" ist. Was findet man
bei Mauriac? Im „Vipernknoten" die Herzensangst eines

kranken alten Mannes, der des Abends in seinem Zimmer
die Unterhaltung seiner Kinder über die Teilung seiner
Güter nach seinem Tode hören muß, die bourgeoise und
tragische Häßlichkeit einer Gruppe von Menschen, die sich

anfeinden, deren Interessen einander entgegengesetzt sind,
die sich aber dennoch gezwungen sehen, miteinander zu
leben, auf der andern Seite aber, im „Geheimnis der

Frontenacs", die unbeschreibliche Schönheit des Familien-

St. Gallen. Das Erziehungsdepartement hat angeordnet, daß
in allen Schulen des Kantons der 25. Mai zum Tag für Natur
und Heimat gestempelt werde. Der Unterricht soll an diesem
Tage, gleich wie das schon vor acht Jahren einmal geschah,
ausschließlich in den Gedanken des Natur-, Tier- und
Heimatschutzes gestellt werden und durch Aufklärung und Ausflüge
das Interesse und die Liebe für Heimat und Natur fördern. Im
Hinblick auf die starke Beteiligung von Schülern an Vereinen
und Veranstaltungen gelangt der Erziehungsrat an sämtliche
Primär- und Sekundarschulräte mit der Aufforderung,
Übelstände zu beseitigen. Gleichzeitig erläßt er Richtlinien, die dabei
befolgt werden sollen.

Eidg. Natur- und Heimatschutzkommission. Bern, l.Mai.
Zum Zwecke einer bessern Zusammenfassung aller auf dem
Gebiete des Natur- und Heimatschutzes tätigen Kräfte und
Vereinigungen hat der Bundesrat die Schaffung einer
eidgenössischen Natur- und Heimatschutzkommission beschlossen.
Als Präsident dieser Kommissionwurdebezeichnet altBundesrat
Häberlin in Frauenfeld, als Mitglieder die folgenden Präsidenten
lokaler Heimatschutzvereinigungen: Auf der Maur (Luzern);
Dr. Balsiger, Obergerichtspräsident (Zürich) ; Dr. Börlin (Basel) ;

Dr. Bornand (Lausanne) ; Prof. Dr. Harnloser (Bern) ; Abbé
Marietan (Sitten) ; Regierungsrat Dr. Martignoni (Bellinzona) ;

Regierungsrat Dr. Nadig in Chur; Nationalratspräsident Reichling

(Stäfa) und Fürsprecher Tenger (Bern).

bandes, ein Gefühl, vergleichbar mit jenem, das
wahrscheinlich unter jungen Hunden desselben Wurfs herrscht,
die sich im Dunkel des Hundehauses durch die Berührung
ihrer Leiber wärmen und in dieser gemeinsamen Wärme
den Mut finden, es mit einer furchterregenden Welt
aufzunehmen.

Man schlage die Romane zu und betrachte das Leben.
Dort findet man dieselbe Mischung... das Zusammensein
bei der Abendsuppe... die besondere Langeweile... Wer
von uns vermöchte nicht diese zwei Formulierungen
Valérys, die lobende und die kritische, mit irgendeiner
Erinnerung an eine Familienzusammenkunft zu verknüpfen?

Wer von uns hat nicht eines Tages, an dem er sich vom
Leben verwundet fühlte, bei der schweigenden Nachsicht
irgendwelcher Provinzverwandten Zuflucht gesucht? Ein
Freund mag uns unseres Geistes wegen lieben, eine Geliebte
unserer Anziehungskraft wegen, aber die Familie liebt uns
grundlos, weil wir in ihr geboren und Fleisch von ihrem
Fleische sind. Trotzdem vermag sie es mehr als irgendeine
andere Gruppe von Menschen, uns zu reizen. Wo ist
derjenige, der nicht einmal in seiner Jugend gesagt hätte:
„Ich ersticke, ich kann nicht mehr zu Hause leben; meine
Familie versteht mich nicht, und ich verstehe sie nicht
mehr"? Katherine Mansfield schrieb mit achtzehn Jahren
einen Befehl an sich selbst in ihr Tagebuch: „Deine Pflicht
ist es, fortzugehen. Bleib nicht hier!" Aber später, als sie

wirklich der Familie entflohen war und krank unter
Fremden lag, schrieb sie in dasselbe Tagebuch: „Das
Herrlichste, was ich mir vorstellen kann, wäre, wenn meine
Großmutter mich zu Bett brächte, wenn sie eine Tasse

heißer Milch und Brot neben mich stellte und dabliebe,
ihre Hände ineinander verschlänge und mir mit ihrer
angenehmen Stimme sagte: ,Da hast du, Liebling! —

Schmeckt es dir?' 0 zauberhaftes Glück!"

3



Die Wahrheit ist, daß die Familie ebenso wie die Ehe

eine jener Einrichtungen ist, die gerade durch ihre Größe

viele Aspekte zeigt. Nur abstrakte Ideen sind einfach, weil
sie tote Ideen sind. Aber die Familie ist nicht die willkürliche

Schöpfung eines Gesetzgebers; sie ist eine natürliche
Folge der Teilung unserer Gattung in zwei Geschlechter,
der langen Hilflosigkeit des menschlichen Kindes, der

Mutterliebe, der natürlichen Folge dieser Hilflosigkeit, der

Vaterliebe, die sowohl aus Liebe zur Mutter als aus Liebe
zum Kinde besteht. Um ein wenig Ordnung in mein Thema
zu bringen, möchte ich zuerst darlegen, was an dieser
erhabenen Einrichtung kostbar und was gefährlich an
ihr ist.

Beginnen wir mit den Tugenden. Man kann von der
Familie sagen, was schon vom Paar gesagt worden ist :

Ihre Kraft besteht darin, daß sie natürliche Instinkte durch
eine soziale Bindung unterstützt. Das Gefühl, das eine

Mutter mit ihrem kleinen Kind vereinigt, ist ein absolut
reines und schönes Gefühl. Hier ist kein Konflikt. Für das

Kind ist die Mutter eine Gottheit. Sie ist allmächtig. Wenn
sie es nährt, ist sie die Quelle aller Annehmlichkeiten und
seines Lebens selbst. Wenn sie es auch nur pflegt, so bleibt
sie noch immer das Wesen, das das Leid verscheucht und
das die Freude bringt, der nie versagende Zufluchtsort,
ein Hort der Wärme, der Zärtlichkeit, der Geduld und der
Schönheit. Für die Mutter ist das Kind etwas Göttliches.

In der Mütterlichkeit wie in der Liebe herrscht ein nach
außen erweiterter Egoismus, der Opferfähigkeit erfordert.
Durch die Mutterliebe beruht die Familie wie die Ehe auf
dem Instinkt. Damit eine Gesellschaftsbildung möglich
wurde, „mußte die Menschheit lieben lernen" (Alain,
Familiengefühle). Sie lernt es vor allem durch die Mutterliebe.

Das ist eine so grundlegende Wahrheit, daß sogar in
die Liebe der Frau zum Mann häufig etwas Mütterliches
verwoben ist. Hat George Sand Musset geliebt? Hat sie

Chopin geliebt? Ja, aber mit mehr Mütterlichkeit als
Sinnlichkeit. Ein Ausnahmefall? Ich glaube nicht. Denken Sie

an Madame de Warens und Rousseau, an Madame de

Berny... Das Bedürfnis, zu beschützen, ist bei vielen
Frauen ein dauerndes Lebendigbleiben ihrer Mütterlichkeit.
Nur scheinbar verlieben sie sich in den starken Mann, und
sehr häufig ist es dessen Schwäche, die sie in ihm lieben.
(Man lese zu diesem Thema „Candida" und „Helden" von
Shaw.)

Und das Kind? Wenn es das Glück hat, eine wirklich
mütterliche Mutter zu haben, lernt es durch sie schon am
Anfang seines Lebens eine grenzenlose und selbstlose Liebe
kennen. Durch die Mutterliebe erfährt es in den ersten
Jahren seiner Kindheit, daß die Welt nicht eine durchaus
feindliche ist, daß man dort auch zärtliche Hände finden
kann und eine immer wache Liebe, daß es Wesen gibt,
denen man vollständig und ohne Arg vertrauen darf und
die alles geben, ohne je etwas zu verlangen. Es ist ein

ungeheurer Vorteil, wenn man sein Leben so beginnen kann ;

Optimisten, die trotz aller Widrigkeiten und Fehlschläge
ihre Zuversicht zum Leben bis ans Ende aufrechterhalten,
sind oft Menschen, die von einer guten Mutter erzogen
worden sind. Umgekehrt ist es die schlechte Mutter, die
ungeschickte und ungerechte Mutter, die das Kind am

ungünstigsten in das Leben einführt. Ich habe in meinem
„Kreis der Familie" zu zeigen versucht, wie der Konflikt
mit der Mutter die Seele eines Kindes zu vernichten
vermag. Auch die allzu zärtliche und sentimentale Mutter
kann, besonders bei einem Sohn, viel Unheil anrichten,
indem sie in ihm zu zeitig heftige und leidenschaftliche
Gefühle erweckt, die für sein Alter noch nicht passend sind.
Stendhal hat dieses Thema gestreift, und D. H. Lawrence
hat ihm fast sein ganzes Werk gewidmet. „Es ist eine Art
Inzest", sagt er, „ein geistiger Inzest, der gefährlicher ist
als der körperliche, weil er ungreifbar ist und daher dem
Instinkt weniger abstoßend erscheint." Ich komme auf
diese Frage zurück, wenn ich von dem Verhältnis zwischen
den Generationen sprechen werde, und will dann zu gleicher
Zeit das Thema Vaterliebe, die langsamer entsteht,
behandeln.

Da hier versucht werden soll, sowohl die Vorteile als
auch die Schwierigkeiten des Familienlebens aufzuzählen,
halten wir fest, daß die Familie in der ersten Kindheit
für den Menschen „die Lehrzeit der Liebe" bedeutet.
Daher kommt wahrscheinlich das seltsame Wohlbehagen,
das uns trotz allen aufgehäuften Grolls immer wieder packt,
wenn wir uns inmitten unserer Familie befinden. Aber jene
Erinnerung ist nicht die alleinige Ursache der Zuversichtlichkeit,

mit der wir bei ihr Wärme suchen. Die Familie ist
auch der Ort, wo man sich, wie Valéry in unserem Zitat
sagte, „so geben darf, wie man ist".

Ist das ein so großer und seltener Vorteil? Können wir
uns nicht überall so geben, wie wir sind? 0 nein Das Leben
zwingt uns, eine Rolle zu spielen. Wir haben uns eine
gewisse Haltung zurechtgelegt. Man hat eine bestimmte
Vorstellung von unserer Person. Jeder von uns übt in der
Öffentlichkeit irgendeine Tätigkeit aus. Wir müssen uns in
das soziale Leben einfügen. Ein Bischof, ein Professor, ein
Kaufmann haben während des größten Teiles ihres Lebens
nicht das Recht, sich zu geben, wie sie sind.

In einer einigen Familie spielt das soziale Leben eine

minimale Rolle. Stellen Sie sich einen Abend in einem
solchen Familienkreise vor. Der Vater, in einem Lehnstuhl
ausgestreckt, liest seine Zeitung oder macht ein Schläfchen.
Die Mutter strickt und läßt, gemeinsam mit ihrer ältesten
Tochter, die drei oder vier Grundmotive an sich vorüberziehen,

die das Leben einer jeden Hausfrau beschatten.
Einer der Söhne liest, vor sich hinträllernd, einen Detektivroman;

der zweite tauscht einen elektrischen Steckkontakt

aus; der dritte sucht mittels der Wellenskala die Musik
und die rednerischen Leistungen ganz Europas zu erhaschen.
All das gibt einen ziemlich disharmonischen Zusammenklang.

Der Lärm des Radioapparates stört den Vater im
Lesen oder im Schlaf. Das Schweigen des Vaters verstimmt
die Mutter. Der Dialog zwischen Mutter und Tochter geht
den Söhnen auf die Nerven. Übrigens verbirgt man diese

Gefühle nicht; in der Familie gibt es keine Höflichkeit.
Dort darf man schmollen, üble Laune zur Schau tragen,
Fragen unbeantwortet lassen oder sich im Gegenteil einer
grundlosen Fröhlichkeit hingeben. Alle Familienmitglieder
lassen gelten, daß der einzelne so und nicht anders ist und
daß man soviel als möglich Nachsicht mit ihm haben muß.
Man achte auf den doppelten Sinn, den das Wort „familiär"

4



in der französischen Sprache hat. Eine Situation, die nicht
mehr erstaunlich wirkt, weil sie sich schon so oft wiederholt
hat, nennen wir Franzosen „une situation familière".
Man beginnt von einem Freund zu sagen: „Er gehört zur
Familie", wenn man sich vor ihm „familiär" benehmen

darf, das heißt: schlechter benehmen als „in Gesellschaft".

Alle Typen, die wir eben beschrieben haben, finden in
der Familie nicht ein „berauschendes" Glück, aber sie

finden dort das Recht, sie selbst zu sein, die Gewißheit, mit
Nachsicht betrachtet zu werden, Frieden, und, um auf das

von Mauriac ausgemalte Bild zurückzukommen: „eine
tierische und beruhigende Wärme". Man weiß, daß man sich
dort unter Leuten befindet, die einander kennen und die

gegebenenfalls bereit sind, einer für den andern die

Verantwortung zu übernehmen. Wenn einer der Akteure jener
Szene, die wir eben beschrieben haben, plötzlich Kopfweh
bekäme und sich fiebrig fühlte, geriete der Bienenstock
sofort in Alarm. Die Schwester würde das Bett
zurechtmachen, die Mutter sich mit dem Kranken beschäftigen,
einer der Brüder in die Apotheke laufen. Das bedrohte
Individuum wäre nicht allein. Ohne Familie zittert der Mensch
im ungeheuren großen Weltall vor Kälte. In den Ländern,
wo das Familienleben aus verschiedenen Gründen
abgenommen hat (z. B. in Amerika, in Rußland), fühlen die
Menschen das Bedürfnis, sich den Massen zu nähern und
mit der Menge zu denken. Sie brauchen die Sympathie
vieler Millionen von Menschen für ihre Gefühle und für
ihr Leben, um den Verlust dieser kleinen freundschaftlich
gesinnten Gruppe wettzumachen. Sie versuchen, den

Zusammenhang der primitiven Gesellschaft wiederherzustellen,

aber bei einem großen Volk ist das Experiment
gekünstelt und gefährlich.

Das Gemeinschaftsgefühl erstreckt sich über die
Familiengruppe hinaus, die aus Eltern und Kindern gebildet
ist. In der römischen „gens" vereinte es in einer Art Sippe
nicht nur die wirklich Verwandten, sondern auch Verbündete,

Klienten und Sklaven. In der modernen Welt ist die

„gens" weniger dauerhaft, weil die Familienmitglieder
verstreuter sind, aber sie behält eine gewisse Kraft. In jeder
Familie finden sich obskure Vettern und unverheiratete
Tanten, die, ohne Aufsehen zu machen, ihrer Familie ihr
ganzes Leben opfern. Dafür gibt es Beispiele bei Balzac:
der Cousin Pons, Calixtes Tante in „Beatrix", und bei
Mauriac: der Onkel im „Geheimnis der Frontenacs".
Péguy hat mit kraftvoller Feder jene großen Familien von
Politikern oder von Akademikern beschrieben, in denen
man mit unmütterlicher Geduld die Mitglieder des „Clans"
bis in die dritte und vierte Generation mit Stellen, Orden
und Vorteilen versorgt.

Ich habe hier das Wort „Clan" benützt. Gibt es überhaupt
einen nennenswerten Unterschied zwischen dem Clan, das

heißt dem Stamm der Primitiven, und etwa unseren
Familien in der Sommerfrische am Meer? Die Mutter sitzt
unter der groben Zeltleinwand und wacht über die kleinsten
unter ihren Kindern; der Ehemann, von den größeren
Kindern umgeben, fischt Krevetten oder Sandaale. Diese
barbarische Sippe hat ihre eigene Sprache. In vielen
Familien haben die Worte eine Bedeutung, die sie außerhalb

der Familie nicht haben. Solche Ausdrücke der

Familiensprache entfesseln ausgelassenes Gelächter, das
den Uneingeweihten unverständlich bleibt. Manche dieser
Clans finden ein so heftiges Vergnügen an derartigen
geheimnisvollen Intimitäten, daß die übrige Welt für ihre
Mitglieder nicht existiert. Es gibt geschlossene,
undurchdringliche Familien, Geschwister, deren Kindheit so
ineinander verwoben war, daß sie den Zusammenhang nie
mehr lösen können. Jede Gemeinschaft mit Außenstehenden

ist ihnen unmöglich. Wenn sie sich verheiraten, bleiben
die auf diese Weise importierten Schwäger und Schwägerinnen

Fremde. Mit Ausnahme von gewissen, sehr seltenen
Fällen außergewöhnlicher Anpassungsfähigkeit werden sie
nie zur Familie gehören. Man nennt sie manchesmal
„Enteneier", manchesmal „aufgesetzte Flicken". Sie

genießen nicht das Bürgerrecht der Reinrassigen und werden

für dieselben Handlungen strenger beurteilt.
Wir alle kennen alte Frauen, die sich auf der ganzen Welt

nur für jene Menschen interessieren, die „zur Familie"
gehören, und für die gleichzeitig alle Wesen, die der
Familie angehören, Anspruch auf Anteilnahme haben, selbst

wenn sie sie nie.gesehen haben sollten. So entartet die
Familie zu einer egoistischen Gemeinschaft, deren Egoismus
nicht bloß Liebe ist, sondern auch Verteidigungswillen,
Bündnis gegen die übrige Welt. „Der Familienegoismus",
schreibt Gide, „ist kaum weniger widerwärtig als der

Egoismus des Einzelmenschen". Ich bin nicht ganz seiner
Ansicht. Im Familienegoismus liegt Gefahr, aber er ist
dennoch eines jener sozialen Elemente, die über das
Individuum hinausreichen.

Aber es ist notwendig, daß die Familie Luftzug von
frischen Winden bekommt. Wiederholen wir unser Zitat :

„Jede Familie atmet eine besondere Langeweile aus..."
Ich habe den Familienabend beschrieben, wo Körper und
Geist entspannt sind und wo jeder sich seinen natürlichen
Neigungen überläßt. Ist das Ruhe? Ja, aber wohin führt
diese Freiheit? Wie jede ungehemmte Freiheit, zu einer
Anarchie, die das Leben erschwert. Alain hat uns jene
Familien beschrieben, wo das stillschweigende Übereinkommen

herrscht : was dem einen mißfalle, sei allen anderen
verboten und wo man, anstatt sich miteinander zu
unterhalten, sich gegenseitig anbrummt:

„Der eine verträgt keinen Blumenduft, der andere kein
lautes Sprechen; der eine will, daß am Abend, der andere,
daß am Morgen Schweigen herrsche; jener verträgt nicht,
daß man über Religion diskutiert ; dieser knirscht mit den

Zähnen, sobald von Politik die Rede ist; alle billigen
einander das Vetorecht zu, alle üben dieses Recht
autokratisch aus. Der eine sagt:

,Ich werde wegen deiner Blumen den ganzen Tag
Kopfweh haben.'

Der andere:
,Ich habe die ganze Nacht kein Auge zugemacht, weil du

gegen elf Uhr abends die Türe so heftig zugeschlagen hast.'
Bei den Mahlzeiten werden, wie bei einer Art Parlamentssitzung,

von jedem einzelnen solche und ähnliche
Beschwerden vorgebracht. Alle kennen dieses komplizierte
Familienstaatsgrundgesetz, und die Erziehung hat kein
anderes Ziel, als es den Kindern beizubringen" (Alain,
Gedanken über das Glück.)

5



In solchen Familien regeln die Mittelmäßigen das Leben,
so wie auf einem Familienspaziergang derjenige, der am
langsamsten geht, dasTempo bestimmt. Selbstverleugnung?
Ja, aber auch Erniedrigung und Herabsetzung des geistigen
Niveaus. Beweis dafür ist, daß das Niveau von selbst steigt,
sobald ein gescheiter Mensch als Gast am Familientisch
erscheint. Wie kommt es, daß dann Wesen, die gewöhnlich
still sind oder unbedeutendes Zeug schwätzen, plötzlich
gute Einfälle haben? Weil sie für den Fremden eine

Anstrengung machen, die sie ,,en famille" nicht machen
würden.

Deshalb ist es ungesund, wenn die Familie sich mit sich
selbst begnügt. Sie muß wie eine gut durchspülte Bucht
den Strömungen der Außenwelt weit geöffnet sein. Der
Fremde kann auch unkörperlich anwesend sein. Seine

wirkliche Gegenwart ist nicht notwendig. Manchesmal ist
er ein großer Musiker oder ein großer Dichter. Man bedenke,
wie die Geister in den protestantischen Familien durch das

tägliche Lesen der Bibel geformt worden sind. Viele der
besten englischen Schriftsteller verdanken ihren Stil jenem
ständigen Kontakt mit dem erhabenen Buch. Wenn es

besonders in England eine so große Anzahl von Frauen gibt,
die vollkommen natürlich und gut schreiben, so kommt
das vielleicht daher, daß sie durch diese fromme Lektüre
dem Familiengeklatsch entzogen wurden und schon
frühzeitig einen edlen Stil kennen lernten. In ähnlicher Weise
wurden die französischen Frauen des siebzehnten
Jahrhunderts, Madame de Sévigné oder Madame de Lafayette,
durch die Kenntnis des Lateinischen herangebildet.' Eine
der großen Gefahren im Leben gewisser Familien, sagt
wiederum Alain, ist die Gewohnheit, nie einen Satz zu
Ende zu sprechen. Dagegen muß man ankämpfen, indem
man das Familienleben durch die fortwährende Berührung
mit allem veredelt, was die Menschheit Großes
hervorgebracht hat. Aufrichtige Frömmigkeit, Liebe zu den
schönen Künsten, besonders zur Musik, gemeinsame
politische Überzeugungen, Arbeiten, bei denen man sich gegenseitig

hilft, all das erhebt eine Familie über sich selbst
hinaus.

Die Familie ist stets schwer dazu zu haben, den besonderen

Wert eines ihrer Mitglieder ernstlich anzuerkennen.
Das ist weder feindselige Einstellung noch Eifersucht;
es liegt nur daran, daß man einander in der Familie unter
einem anderen Gesichtswinkel betrachtet. Man lese das

Leben der Schwestern Bronté. Nur ihr Vater betrachtete
sie nicht vor allem als Romanschriftstellerinnen. Tolstois
Gattin erkannte sein Genie; seine Kinder bewunderten ihn
und bemühten sich, ihn zu verstehen. Aber wider ihren
Willen sahen Frau und Kinder neben dem großen Schriftsteller

auch das Allzumenschliche mit allen seinen
Absonderlichkeiten. Die Gräfin Tolstoi sah in ihm den Mann,
der zu sagen pflegte: „Es ist unrecht, Dienstboten zu haben",
und der am nächsten Tag ohne vorherige Ankündigung ein
Mittagessen für zwölf Gäste verlangte.

Nur in der Familie, so sagten wir, kann man sein wahres
Selbst sein; ja, aber dort kann man nur dieses Selbst sein.
Zu einem höheren Selbst kann man sich dort schwer
aufschwingen. Der Heilige erregt in der Familie Verblüffung.
Der Held ergibt einen Mißklang. „Wenn man in der Familie

das Genie nicht verkennt, so demütigt man es durch eine
gewisse Art, es zu ehren" (Alain, Familiengefühle), die
nicht darin besteht, daß man seinen Ideen folgt, sondern
darin, daß man sich freut, einen genialen Menschen in der
Familie zu haben. Wenn in der Familie Dupont ein großer
Kanzelredner oder ein großer Staatsmann geboren wird,
herrscht Freude bei den Duponts, nicht, weil die Predigten
des Geistlichen sie erschüttern oder weil die reformatorische

Arbeit des Staatsmannes ihnen segenbringend
erscheint, sondern weil sie es außergewöhnlich ehrenvoll
finden, daß der Name Dupont in den Zeitungen steht.
Irgendeine alte Tante läuft zu den Vorlesungen ihres
Neffen, der ein berühmter Geograph ist, nicht, weil sie die
Geographie, sondern weil sie den Neffen liebt.

So existiert also eine gewisse nivellierende Mittelmäßigkeit
in der Familie, eine Zurücksetzung des Vorrangs des

Geistes zugunsten der gemeinsamen tierischen Wärme,
wodurch sich alle Rebellion gegen die Familie erklärt.
Und so gibt es auch im Leben der wertvollsten und der
größten Menschen viele Augenblicke, wo sie glauben, daß
sie, um ihr Schicksal zu erfüllen, jene allzu wohlige Wärme
des häuslichen Herdes, jene Liebe, die allzu mühelos
erworben wird, und jene Atmosphäre gegenseitiger Duldung
verlassen müssen. In solchen Augenblicken flüchtet ein
Tolstoi ins Kloster und in den Tod, in solchen Augenblicken
hört der junge Mann auf den Ruf: „Du sollst Vater und
Mutter verlassen!", in solchen Augenblicken verläßt ein
Gauguin die Seinen, um in Tahiti das Leben eines malenden
Einsiedlers zu führen. Jeder von uns hat zum mindesten
einmal im Leben den Ruf des älteren Bruders vernommen
und hat sich als verlorener Sohn gefühlt.

Ich glaube aber, daß hier eine Täuschung vorliegt.
Die Flucht aus der Familie, das heißt aus jenen Beziehungen,

die uns anfänglich unbewußt, später bewußt an die
Unsern binden, bedeutet nur die Flucht in andere
Beziehungen, die weniger natürlich sind, denn der Mensch kann
nicht allein leben. Sie bedeutet die Flucht ins Kloster oder
in den Tempel der Literatur, dorthin, wo es ebenfalls
Duldung, Versklavung und Opferbereitschaft geben wird. Oder
aber diese Flucht bedeutet, wie bei Nietzsche, den Weg in
den Wahnsinn. „Die einsame Seele verliert sich im Wesenlosen."

Die Weisheit besteht, wie Marc Aurel so treffend

sagt, nicht darin, daß man außerhalb des Alltags ein Weiser

ist, sondern, daß man bei allem, was man tut, ein Weiser
bleibt. Es ist leicht, aber fruchtlos, sich dem Familienleben
zu entziehen; der Versuch, das Familienleben auf eine
höhere Ebene zu heben, wäre schwerer, aber schöner.

Allerdings gibt es eine Zeit, in der es ganz natürlich
erscheint, daß junge Menschen mehr unter der Knechtung
durch die Familie leiden, als daß sie die Größe des Familienlebens

spüren; diese Zeit wird ,,l'âge ingrat", das undankbare

Alter oder die Flegeljahre, genannt. Um aber darüber
grundlegend zu sprechen, müssen wir zuerst innerhalb der
Struktur der Familie die Beziehung der Generationen
zueinander untersuchen.

Wir haben schon gezeigt, welcher Art diese Beziehung
in ihren Anfängen, in der frühen Kindheit der Nachkommen
ist. Das „Normale" ist dort: instinktive und grenzenlose
Zärtlichkeit bei der Mutter, Anbetung und Vertrauen beim

6



Kind. Hier sollte man, ehe man weitergeht, einige Worte
über die Fehler hinzufügen, die oft in dieser anscheinend
belanglosen Periode von den Eltern begangen werden.
Der häufigste ist, daß man den Typus des verwöhnten
Kindes heranzüchtet, das heißt, des Kindes, dem man
eingeimpft hat, daß es allmächtig sei, während es in Wirklichkeit

ein schwaches Wesen ist und seine scheinbare Kraft
nur aus der Schwäche seiner Eltern besteht. Es gibt nichts
Gefährlicheres. Denn der Charakter bildet sich schon in den

ersten Monaten des Lebens. Nach einem Jahr wird man
bereits ein Wesen geformt haben, das entweder an Disziplin
gewöhnt ist oder sich ihr nicht beugt. Ich höre oft sagen
(und ich habe es schon oft selbst gesagt) : „Man hat wenig
Einfluß auf die Kinder; jeder Charakter bleibt, was er ist,
und man kann daran nichts ändern."

Und doch hätte man in vielen Fällen Charaktere durch
eine bei der Geburt einsetzende Erziehung ummodeln
können, aber gerade an diese Art von Erziehung denkt
niemand. Vom ersten Tage seines Daseins an muß man ein
Wesen an Regel und Gesetz gewöhnen, weil, wer keine
Disziplin kennt, durch diesen Mangel leiden wird. Das Leben
und die Gesellschaft haben ihre unwandelbaren Gesetze.
Sie dulden kein verwöhntes Kind, das sich in die Krankheit
flüchtet und vor der Arbeit drückt. Jeder muß sich seinen

eigenen Weg mit Axt und Hippe bahnen und auch mit
Geduld, mit Selbstverleugnung und mit Zähigkeit. Aber
das verwöhnte Kind lebt in einer unwirklichen Welt der

Täuschung; es glaubt bis zu seiner Todesstunde, daß sein
Lächeln oder sein Zorn Mitleid oder Zärtlichkeit hervorrufen

werden. Es will „grundlos" geliebt werden, wie es

von seinen allzu schwachen Eltern geliebt wurde. Wir alle
kennen erwachsene verwöhnte Kinder: Männer, die sich,
weil sie genial veranlagt waren, bis zum Gipfel der Macht
hinaufgearbeitet hatten und die, dort angelangt, durch ihre
kindische Haltung alles verloren haben, Frauen, die noch
mit sechzig Jahren glauben, daß Schmollen ihnen die
Erfüllung ihrer Wünsche bringen kann. All dem kann eine
Mutter vorbeugen, indem sie dem Kind in den ersten
Monaten, da es seine ersten unausgesprochenen, aber wesentlichen

Vorstellungen vom Leben gewinnt, die Existenz
bestimmter Gesetze sinnfällig macht.

Dr. Alfred Adler hat dargelegt, welches Unglück und
welche Neurosen durch das unzweckmäßige Verhalten
gewisser Mütter von mehreren Kindern entstehen können,
wenn diese Mütter ihre Liebe nicht gleichmäßig zu verteilen
imstande sind. Das Verhältnis der Geschwister zueinander
ist in manchen Familien ein vorbildlich freundschaftliches.
Aber es wäre vorschnell, anzunehmen, daß dies immer von
selbst sich so entwickelt habe. Die „Feindlichen Brüder"
gehören zu jenen tragischen Fällen, die man seit dem Beginn
der Zivilisation überall beobachtet und geschildet hat;
immer wieder spielen sich Dramen ab, die so heißen könnten.

Welche Stufe ein Kind in der Reihenfolge der Geburten
einnimmt, spielt eine ziemlich große Rolle bei der
Entwicklung seines Charakters. Der Erstgeborene ist fast
immer ein verwöhntes Kind. Jede seiner Bewegungen,
jedes Lächeln erscheinen einem jungen, noch sehr verliebten
Paar wie ein nie dagewesenes, hinreißendes Wunder. Es
wird zum Mittelpunkt, auf den die ganze Familie Rücksicht

nimmt. Glauben Sie nicht, daß es sich dessen nicht bewußt
wird; es gelangt im Gegenteil dazu, diese Rücksicht, dieses

Im-Mittelpunkt-Stehen für Selbstverständlichkeiten
anzusehen, die ihm gebühren.

Wenn jetzt ein zweites Kind zur Welt kommt und das

erstgeborene die Zärtlichkeit der Eltern mit diesem
Rivalen teilen muß oder sich sogar um seinetwillen
vernachlässigt sieht, wird es leiden. Die Mutter, ihrerseits, hat
das Gefühl, daß das schwächere Kind sie mehr braucht,
und dieses Gefühl ist nur natürlich. Sie war schon
verzweifelt gewesen, daß das ältere Kind heranwuchs; jetzt
überträgt sie den größeren Teil ihrer Liebe auf den neuen
Ankömmling. Das ist für die junge, in vollster Entwicklung
begriffene Seele des Erstgeborenen ein so sprunghafter
Wandel, daß er tiefe Bitterkeit und schwer verlöschbare
Spuren hinterlassen wird. Solche Gefühle nehmen bei
Kindern tragische Ausmaße an. Sie können schließlich dazu
kommen, dem Eindringling, der sie in ihrer ganzen Macht
entkleidet hat, den Tod zu wünschen. Manche von ihnen
versuchen, die Aufmerksamkeit wieder auf sich zu lenken,
indem sie Mitleid zu erregen trachten. Für die Schwachen
ist oft die Krankheit ein Weg zum Sieg. Die Frau, die Mitleid

einzuflößen versucht, damit sie zum Mittelpunkt ihrer
Umwelt werde, ist ein klassischer Typus, aber auch das

Kind ist solcher unbewußten Theaterspielerei fähig. Kinder,
die bis dahin sich sehr vernünftig gebürdeten, werden oft
nach der Geburt eines jüngeren unausstehlich und begehen
tausend dumme Streiche, die ihre Eltern mit Staunen und
mit Zorn erfüllen; in Wahrheit sind solche Streiche
Versuche, ernst genommen zu werden. Adler behauptet (und
ich glaube, daß es oft zutrifft), daß ein Erstgeborener sein

ganzes Leben lang einen deutlich erkennbaren psychologischen

Typus zeigt. Der Erstgeborene ist vergangenheitsgebunden;

er ist konservativ und manchesmal ein wenig
schwermütig; er liebt es, von seiner allerersten Kindheit
zu sprechen, weil er damals am glücklichsten war. Der
Letztgeborene lebt weit eher in der Zukunft, in jener
Zukunft, da er den Ältesten wird überflügeln können. Oft ist
er ein Bilderstürmer und Spötter.

Das Letztgeborene ist ebenfalls ein verwöhntes Kind,
besonders, weil zwischen ihm und seinen Geschwistern ein
großer Altersunterschied besteht, aber es ist glücklicher als
das älteste Kind, weil es sich immer in einer bevorzugten
Position befinden wird, die sich nicht verändern kann.
Es wird von seinen älteren Geschwistern mit Wohlwollen
behandelt werden, da sie es mit fast elterlichen Gefühlen
betrachten. Es ist der „Benjamin" der Familie. Sehr häufig
hat es im Leben Erfolg, erstens, weil es Selbstvertrauen
besitzt, zweitens, weil es, im Kreise seiner älteren
Geschwister aufwachsend, von ihnen gefördert wird und sein

Ehrgeiz sich ständig regt, um es ihnen gleichzutun; es hat
eine Verspätung einzuholen (Adler, Kindererziehung).

Die Eltern sollten besondere Aufmerksamkeit darauf
verwenden, in bezug auf Vater- und Mutterliebe absolute
Gleichheit unter ihren Kindern herrschen zu lassen. Auch
wenn es in Wirklichkeit nicht stimmt (es gibt bessere und
schlechtere Charaktere), muß man die Kinder glauben
machen, daß sie gleich liebenswert seien. Man muß sich
auch hüten, die Kinder Zerwürfnisse zwischen den Eltern

7



merken zu lassen. Man. bedenke das feenhafte Weltbild,
das kleine Kinder sich machen, und wie sehr es sie

entsetzen muß, wenn sie entdecken, daß ihre Götter miteinander

in Streit liegen. Zuerst leiden sie darunter. Später
verlieren sie die Achtung vor den Eltern. Der Mann und
die Frau, die ihr Leben lang gegen alles und jedes rebellieren,

sind häufig Menschen, die in ihrer Jugend einen merkbaren

Unterschied zwischen den Prinzipien und den Taten
ihrer Eltern zu beobachten Gelegenheit hatten. Eine

Tochter, die gezwungen war, ihre Mutter zu verachten,
wird später alle Frauen verachten. Ein tyrannischer Vater
wird die Ursache davon sein, daß seine Kinder, und
besonders seine Töchter, lange Zeit hindurch die Ehe als

eine Versklavung betrachten werden, der man aus dem

Wege zu gehen hat. „Die wahren Freuden, die die Familie
bieten kann, sind solchen Eltern vorbehalten, die die

Achtung ihrer Kinder besitzen, die die Kinder aber eben¬

falls mit Achtung behandeln und die es verstanden haben,
sie einer Disziplin zu unterwerfen, soweit es notwendig ist,
aber nicht mehr, als notwendig ist. Solche Eltern werden
die großen Schwierigkeiten nicht kennenlernen, die
entstehen, sobald ein Kind seine Unabhängigkeit beansprucht"
(Bertrand Russell, Erziehung). Der Übergang von der Kindheit

zur Mannbarkeit wird sich dank den Eltern mit einem
Minimum an Leid für Eltern und Kinder vollziehen.
Solche Eltern werden mehr Freude an ihren Kindern
erleben als Haustyrannen. „Denn die Liebe, die durch
Zärtlichkeit von jeder Tyrannei gereinigt ist, vermag höhere
Freuden zu spenden als jedes andere Gefühl."

(Nachwort: Das Schweiz. Veröffentlichungsrecht des Essays

„Eltern und Kinder" aus dem Buch „Maurois: Beiträge zur
Lebenskunst", wurde für die S ER käuflich erworben vom
Verlag R. Piper & Co., München.)

Von Prof. Dr. ERNST SCHNEIDER, Stuttgart

Der Strubelpeter
Über Charakterfehler des Kindes

„Der Struwwelpeter oder lustige Geschichten und drollige
Bilder für Kinder von 2—6 Jahren" von Heinrich
Hoffmann, erschienen 1845, fand nach einem Siegeszug
ohnegleichen Verbreitung in der ganzen Welt und zählt noch
heute zu den bevorzugten Bilderbüchern, obschon weder
die Bilder noch die Verse auf einer künstlerischen Höhe
stehen. Die Eltern legen den Kindern das Buch auf den

Weihnachtstisch, weil sie ihnen damit einen Spiegel
vorhalten wollen, in dem sie sehen können, wie es den

Unartigen ergeht. Da die Bilder kindertümlich sind und
Geschichten in dramatischem Ablauf darstellen, wird das

Geschenk mit Freuden entgegengenommen. Aus dem
Munde von Erwachsenen hören wir gelegentlich, daß sie

seinerzeit den Struwwelpeter mit sauersüßen Gefühlen

genossen haben, und daß sie mit einem Eindruck des

Unheimlichen, den er erweckte, lange nicht fertig werden
konnten. Das kleine Mädchen einer mir befreundeten
Familie lief immer ängstlich davon, wenn es mich kommen
sah. Sein Benehmen wurde verständlich, als es sich herausstellte,

daß es in mir den Schneider des Struwwelpeters sah,
der dem Lutscher die Daumen wegschneidet. Die Wirkung
der Lausbubengeschichten können wir unserm Verständnis
näher bringen, wenn wir die folgende Handlung eines kleinen

Buben zu begreifen suchen. Die Eltern hatten ihm
verboten, die Treppe hinunterzurutschen. Er tat es doch,
nahm sich aber nachher bei den Ohren und führte sich ins
dunkle Kämmerlein, um dort die gewöhnliche Strafe
abzusitzen. Gefragt, was er, Fritz, da tue, erklärte er, der

unartige Nachbarjunge Peter sei trotz seiner Warnung die

Treppe hinuntergerutscht, und nun habe er ihn hier zur
Strafe eingesperrt. Durch diese Ichspaltung kann Fritz
in der Rolle Peters seinen Wunsch befriedigen, ohne von
Angst und Schuld geplagt zu werden, denn er spielt gleichzeitig

die Rolle der warnenden und strafenden Eltern.
Im Bilderbuch vom Struwwelpeter kann das Kind seiner

Neigung zum Lausbuben nachgeben, sie sogar genießen,

denn es erlebt gleichzeitig auch die Sühne, die die Schuldgefühle

aufhebt. Aristoteles schrieb den Tragödien eine
reinigende Macht zu. Hoffmann hat solche in ein humorvolles

kindertümliches Gewand gebracht. Wir verstehen
nun den Anklang, den das Buch fand, und die Verbreitung,
die es erfuhr.

Der „Struwwelpeter" kennt den bösen Friederich, die
zündelnde Pauline, die spottenden Buben, den Daumenlutscher,

den Suppenkaspar, den Zappelphilipp, den Hans-
Guck-in-die-Luft. Das Bilderbuch ließe sich noch weiter
führen mit dem Schmutzfink, dem Trotzkopf, dem Dickkopf,

dem Großsprecher, dem Maulhelden, dem
Aufschneider, dem Rädelsführer, dem Quälgeist, der Naschkatze,

dem Vielfraß, dem Neidhammel, dem Frechdachs,
dem Wunderfitz, der Klatschbase, der Leseratte, dem Geck,
dem Hochmutsnarren, dem Ausreißer, dem Kriecher, der

Schmeichelkatze, dem Feigling, dem Drückeberger, dem

Duckmäuser, dem Hamster, der Heulfrieda, dem

Spielverderber, dem Kleinigkeitskrämer, dem Faulpelz, dem

Pechvogel, dem Angsthasen usw. Alle diese Bezeichnungen
meinen Kinderfehler, die, wenn sie zu Dauererscheinungen
werden, das Charakterbild des Menschen mitbestimmen
helfen. Wir sprechen dann von Charakterfehlern. Sie können

auf einer ererbten Grundlage beruhen oder aber in der

Hauptsache durch Umwelteinflüsse und durch eine falsche

Erziehung herbeigeführt werden.
Wir wollen nun versuchen, einige der genannten

Strubelpeterbilder zu zeichnen. Dabei möchten wir besonders die

Zusammenhänge zwischen Entwicklung, Erziehung und
der Bildung des Charakters besprechen.

Charakter ist geprägtes Wesen, erfaßbar in dem Gefüge
der Charakterzüge, der Charaktermerkmale, die eine

Äußerung dieses Wesens sind. In dem, was das Wesen des

Menschen überhaupt ausmacht, sind wir alle gleich. Es ist
in den allgemeinen Charakterzügen erkennbar. Sie sind
aber von Person zu Person so abgeändert (variiert), daß

8


	Eltern und Kinder

