
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 8 (1935-1936)

Heft: 8

Artikel: Ueber Grunderlebnisse des Kindes

Autor: Liebert, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau
ORGAN FÜR DAS ÖFFENTLICHE UND PRIVATE BILDUNGSWESEN DER SCHWEIZ

45. JAHRGANG DER „SCHWEIZERISCHEN PÄDAGOGISCHEN ZEITSCHRIFT" 29. JAHRGANG DER „SCHULREFORM"

Herausgegeben von Dr. K. E. Lusser, „Institut auf dem Rosenberg", St. Gallen, in Verbindung mit

Universitäts-Professor Dr. P. Bovet, Professor Dr. v. Gonzenbach, Professor Dr. W. Guyer, Professor

Dr. H. Hanselmann, Erziehungsrat J. Schälin • Redaktion des allgemeinen Teiles: Dr. K. E. Lusser,

Institut, St. Gallen • Redaktion von „Schulleben und Schulpraxis" Professor Dr. W. Guyer

ZÜRICH

NOVEMBERHEFT 1935

NR. 8 VIII. JAH RG ANG

Ueber Grunderlebnisse des Kindes

Von Dr. ARTHUR LIEBERT, Professor an der Universität Beograd

Die Möglichkeit einer fruchtbaren erzieherischen
Einwirkung auf das Kind ist an die klare Erkenntnis der
kindlichen Welt durch die Erwachsenen gebunden. Wer
sich aber jemals in ernster Weise um einen Einblick in diese

Welt und um ein objektives Verständnis für sie bemüht hat,
der weiß Bescheid um die hier vorliegenden ungemein
großen Schwierigkeiten. Schon das Tor, das den Eingang in
jene Welt bildet, ist nicht leicht zu finden, abgesehen von
der oft geheimnisvollen Unzugänglichkeit jener Wege, die

uns dann zur Seele des Kindes führen sollen. Unwillkürlich
drängt sich auch hier die Wahrheit des alten tiefsinnigen
Wortes Heraklits auf: Der Seele eigentliche Grenzen und
Gesetze vermagst du nicht aufzudecken, so viele Straßen
du auch abwandeln magst. Aber auch umgekehrt verhält
es sich nicht anders: Vor welchen Riesenaufgaben und
Riesenschwierigkeiten steht das Kind angesichts der Pflicht,
die Welt der Erwachsenen kennenzulernen und sich in sie

hineinzuleben, hineinzuarbeiten. Vielleicht besteht in dem

gesamten Umkreis der Kultur überhaupt kein Problem,
dessen Bemeisterung stärkere Kräfte, verwickeitere Kunstgriffe,

mannigfachere und kühnere Operationen des Geistes,
der Seele, des Gemütes, des Verstandes, der Gefühle usw.
erforderte, als durch die Notwendigkeit jenes Sicheinlebens
und der Mitarbeit des Kindes an der Welt der Erwachsenen
gegeben sind. Würdigt man aufgeschlossenen Sinnes alle
diese Probleme und ihre Größe, dann wird auch das
bisweilen beobachtbare Versagen des Kindes in dieser Hinsicht
begreiflich. Wahrscheinlich besitzt sogar ein Teil der
geschichtlichen Entwicklung der Kultur ihre Wurzel und
ihr Motiv in der energischen Umformung, die das Kind
solange mit dem ihm zugeführten Kulturgut vornimmt,
bis dieser Bestand so weit zurechtgerückt ist, daß er zum
Wesen und Willen des Kindes besser paßt als der alte
Bestand. Und das geschichtliche Ergebnis dieser
unaufhörlichen und unermüdlichen Reform würde darin in die

Erscheinung treten, daß das heranreifende jugendliche
Geschlecht dann die sich ihm aufdrängende fremde, äußere

Welt zu seiner Welt umgebogen hat.
Dieser Kampf beruht aber auf einer Voraussetzung vor

einzigartiger Bedeutung. Und indem das Kind oder sager
wir besser : der heranwachsende junge Mensch diese

Voraussetzung erkennt und in ihrer Wichtigkeit durchschaut
macht er eines der gewaltigsten Grunderlebnisse seines

ganzen Daseins, er macht ein Grunderlebnis von einer das

Schicksal des Kindes mitbestimmenden Gewalt. Worin
besteht diese Voraussetzung? Wie gesagt: In einer
Erkenntnis, die, obwohl sie von allen Menschen ausnahmslos
wenngleich unbewußt gemacht wird, dennoch nichts vor
ihrem ursprünglichen und inneren Gewicht verliert. Im
Laufe seines Werdens stellt sich beim Kinde nämlich das

ungeheure, im Grunde tief erregende Wissen um die

Existenz einer objektiven, einer von dem jungen Menscher
unabhängigen und von ihm abgelösten bzw. ablösbarer
Welt ein Zwar scheint es, als handle es sich um die
einfachste und sozusagen selbstverständlichste Sache von der

Welt. Denn weshalb soll die Entdeckung dieser gewaltiger
Wirklichkeit, deren Geschöpfe wir alle sind, die uns alle

trägt und beherrscht, einen so überaus starken Eindruck
auf das Kind ausüben? Dennoch ist dem so! Zunächst gib
nur einem stumpfen, für die Erfassung dieser Problematik
nicht begabten Kopfe die Realität, ganz gleich, welche wii
ins Auge fassen mögen, einfach als daseiend, ohne ihm
Rätsel über Rätsel aufzugeben und ohne sein Inneres bis

in die letzte Tiefe aufzuwühlen. Ferner bedenke man
welche gewaltigen Mühen es den Philosophen verursachi
hat, für die objektive, für die nicht bloß eingebildet«
Existenz der Welt einen objektiven und stichhaltiger
Beweis zu liefern. Schon aus diesen Anstrengungen dürft«
hervorgehen, daß jene Existenz doch keineswegs eine sc

völlige gesicherte und problemlose Angelegenheit darstellt

193



Aber noch viel schwieriger als eine überzeugende
Beweisführung für die Realität der Wirklichkeit gestaltet
sich natürlich die Aufgabe, in diese Realität selber
einzutreten, in ihr heimisch zu werden, Anteil an ihr zu
gewinnen, eine Stellung in ihr zu erreichen. Es mutet wie ein
Wunder an, daß das Kind mit dieser Aufgabe überhaupt
fertig wird. Seine Leistung wird durch die mannigfachen
theoretischen und praktischen Hilfen seitens der Erwachsenen

wahrlich nicht kleiner. Blickt man ganz tief in die
letzten Grundlagen dieser Leistung hinein, so wird man
jenes oben angedeuteten Erlebnisses gewahr. Es ruft
nichts mehr und nichts weniger als eine völlige Änderung
in der kindlichen Haltung und in der kindlichen Seinsweise
hervor. Denn ureigentümlich für das Kind ist die - köstliche

- Naivität, mit der es die ganze Welt im großen wie im
kleinen als seine Welt, als sein Reich, als seinen Besitz
aufnimmt und hernimmt. Erst allmählich und nicht ohne
die Überwindung merkwürdiger innerer und verhältnismäßig

starker Hemmungen kommt es ihm zum Bewußtsein,
irgendeinen Gegenstand, auf den sein Blick fällt, eben
nicht als seinen Gegenstand, nicht als zu sich gehörig, als
nicht ihm gehörend anzusehen. Mag es ein mehr romantisch
oder ein mehr verstandesmäßig geartetes Kind sein, fast
stets weitet es sein kleines Ich aus zum Wesen der Welt.
Dieser kosmische Trieb ist einer der stärksten und
natürlichsten Züge in dem Verhalten des Kindes. Er gelangt
in dem uns allen bekannten Glauben zum Ausdruck,
Anspruch auf alles Sein zu haben und sein Besitzrecht
auf alle Erscheinungen erstrecken zu können. Wie es die
Grenzen und die Gesetze seines Könnens, Wollens und
Dürfens noch nicht kennt, so hebt es auch die übrige Welt
nicht von sich ab. Es empfindet noch nicht die
Unterschiede zwischen Mein und Dein. Sondern wie es in einem
überschäumenden Unendlichkeitsdrang sein Ich in die
weite Welt ergießt und zur Weite der Welt ausströmen
läßt, so zieht es in einem ungemeinen Verendlichungsdrang
diese ungeheure Weite doch auch zugleich herein in den
kleinen Umkreis seines Ich, ohne natürlich von diesen

geistigen Bewegungen eine Ahnung zu haben. Denn jene
Bewegungen vollziehen sich im Reiche des Unbewußten
und mit einer Naivität, wie man sie sonst nur noch bei

ausgesprochen künstlerischen Menschen antrifft, für die ja
auch das Nichtwissen um die Grenzen des eigenen und des

fremden Seins charakteristisch zu sein pflegt.

Aber langsam und unwiderstehlich ringt sich da in der
Tiefe jener doppelseitigen Bewegung die Erkenntnis um
die in feste Gesetzlichkeiten eingeschlossene Gegenständlichkeit

einer „fremden" Welt frei. Entstehung und Durchbruch

dieser Erkenntnis, gleichgültig auf welchem Gebiet
sie erfolgen mag, bedeuten ein Grunderlebnis für das Kind.
Denn sein Wesen erfährt durch die - mehr oder minder
klare - Einsicht in die Existenz eines „Fremden" eine

gewaltige Erschütterung. Die beruhigende Einheit oder
Verwandtschaft von Ich und Welt, dieser Niederschlag
eines beachtenswerten Panegoismus, versinkt, und jeder
Verlust einer Einheit, jedes Aufkommen einer Erkenntnis,
die uns die Kunde von einer Getrenntheit, von einer

Aufgeteiltheit übermittelt, erweckt geistige, intellektuelle
und moralische Schmerzen. Die Überzeugung von der

Harmonie des Alls, zu der natürlich auch wir selber
gehören möchten, scheint eine Bedingung für die Harmonie
und den Frieden in unserem eigenen Wesen zu bilden.
Doch so innig wir auch an jenem Glauben hängen mögen,
die Fortschritte der Erkenntnis und die alltäglichsten
Erfahrungen wirken zwangsläufig an seiner Zerstörung
oder wenigstens an seiner Verminderung mit. Ganz
unvermeidlicherweise müssen wir uns darauf einstellen, daß
sowohl zwischen uns und der Welt als auch innerhalb
unseres eigenen Wesens wie innerhalb der objektiven
Welt Uneinheiten, Gegensätze, Spannungen herrschen,
die sich bei aller Liebe zur Einheit nicht beseitigen und
nicht leugnen lassen. Und indem wir ihrer inne werden,
erleben wir etwas Unheimliches, das den Frieden unserer
Seele und unseren Frieden mit der Welt bedroht. Wir
erleben ein Fremdes, wir erleben, daß ein Etwas-da ist,
das nicht ganz einig mit uns ist, und mit dem wir nicht ganz
einig sind oder sein können. Wir fühlen uns dann wie
verloren in der Welt, wie ausgestoßen aus ihrer Einheit
und aus dem beruhigenden Zusammenhang ihres Seins;
wir verlieren unseren Frieden angesichts der furchtbaren
Erkenntnis, daß da noch etwas „Anderes" da ist. Und es

entspricht dem egoistischen Grundzug des Menschen, in
dem „Anderen" etwas Feindliches zu erblicken. Denn das

„Andere", das, wie gesagt, auch in uns selber auftauchen
kann, ja als das wir selber auftauchen können, ist das, was
wir noch nicht kennen und nicht beherrschen. Wo Einheit
waltet, sind Erkenntnis und Herrschaft keine schwierige
Leistung. Aber wenn eine Realität auftritt, die sich uns
nicht ohne weiteres eingliedern läßt, oder in die wir uns
nicht ohne weiteres eingliedern können, beginnt die
Problematik der Erkenntnis und die Problematik des

Lebens.

Deshalb fürchten auch so viele Menschen — es sind allerdings

nicht die in bezug auf die Erkenntnis- und Lebenskräfte

Stärksten und Reichsten — die Preisgabe oder
den Verlust der Einheit mit sich, mit einem Anderen,
mit der Welt, weil sie dadurch die Sicherheit des Denkens,
des Glaubens, des Handelns einbüßen, die ihnen die

Gewißheit, in einer Einheit zu leben, so leicht verschafft.
Die Vertiefung und Verstärkung des Sinnes für die
Erfassung der Wirklichkeit, die Ausbildung des Realitätssinnes,

zeigt aber die Fraglichkeit und Fragwürdigkeit
jener Sicherheit, jener Gewißheit, jenes - ach so schönen
und doch so gebrechlichen - Glaubens. Sich ihm entziehen,
das heißt sowohl Abschiednehmen von der Welt des

Kindes als auch hineintreten in die „andere", in die

„fremde" Welt der Erwachsenen, das heißt hindurchgehen
durch die umschmiedende Glut eines Grunderlebnisses,
durch das wir die Wucht einer fremden Wirklichkeit, einer

von uns unabhängigen/einer sich uns entgegenstellenden
Wirklichkeit kennenlernen. Das Kind macht die Erfahrung,
daß es nicht allein mit seinem Willen auf der Welt sei,
daß da eine Realität sich bemerkbar macht, die für sich

Beachtung und Achtung fordert. Wie paradox ist doch
auch hier die Entwicklung. Denn wenn auf der einen Seite
das Kennenlernen der fremden Realität eine Bereicherung
und Weitung des kindlichen Wesens in sich schließt, so

bedeutet doch zugleich dieser befreiende Schritt hinaus

194



in die Welt ein Bewußtwerden der menschlichen Grenzen
nach verschiedenen Richtungen. Denn diese sich da

gewaltig auftürmende Welt läßt sich weder gedanklich
noch praktisch restlos bezwingen. Sie tritt mit ihren eigenen
harten Gesetzen auf und äußert diese Gesetze in einer

keineswegs rücksichtsvollen Form.

Damit aber stehen wir unmittelbar vor der Erkenntnis
eines zweiten schicksalhaften Grunderlebnisses, das das

Kind auf seinem Wege zur Reife erfahren muß, und das

ganz besonders dazu angetan ist, die Naivität und
„Unschuld" des kindlichen Lebens zu beseitigen, und das

das Kind im wahrsten Sinne des Wortes schuldig werden
läßt. Dadurch eröffnet dieses weitere Grunderlebnis dem
Kinde das eigentliche und eigentümliche Weh des Daseins.
Die Welt mit ihren zahllosen Erscheinungen ist nämlich
nicht einfach nur da. In jeglicher Art von Existenz steckt
vielmehr ein Anruf, eine Forderung, ein Verlangen
Unaufhörlich bietet und gebietet das Leben etwas. Immerfort
durchbricht und überschreitet es sich selber. Immerfort
erhebt es Ansprüche. Die Kette seines Wollens ist unendlich,

und jedes Glied in dieser Kette zittert vor Begehren.
Es ist vor allem die an die Romantik sich anschließende
moderne Lebensphilosophie, wie sie besonders durch
Schopenhauer und Nietzsche geschaffen und mit
Unterstützung der Biologie und der Geisteswissenschaften
immer mehr ausgebaut wurde, die uns gelehrt hat, die

Wirklichkeit nicht als einen statischen, sondern als einen

dynamischen und das heißt in diesem Falle schöpferischunruhigen

Zusammenhang zu sehen. Aber der Mensch und
nicht zuletzt gerade das Kind zeigen'gleichfalls diese

schöpferische und dynamische Unruhe. Seine Entwicklung
vollzieht sich nicht in der einfachen Form, daß sich nun schlicht
Stück an Stück reihte. Seine Entwicklung verharrt nicht
in geschlossener Gestalt, als wäre sie weiter nichts als ein
schlichter Seinsvorgang, der sich in und mit seinem
Dasein zufrieden gibt. Tausend Begehrungen und Wünsche
zucken täglich aus dem Kinde auf, und nicht zuletzt
bezieht sich der Sinn seiner Erziehung gerade auf die

Famung und Beruhigung dieser Irrationalitäten.
Doch nun prallt Begehrung auf Begehrung. Neigung

und Pflicht geraten in einen Kampf. Der eine Wunsch
wendet sich gegen einen anderen. Das Schauspiel dieser

Gegensätzlichkeit rollt nicht bloß in dem Innern des

Kindes selber ab. Geschähe das, auch dann wäre damit
bereits eine entscheidende Voraussetzung für den Durchbruch

des zweiten Grunderlebnisses geschaffen, von dem

wir jetzt sprechen. Jenes Schauspiel erstreckt seine Geltung
weit hinaus über den menschlichen Bereich und läßt
uns den ungeheuren Zusammenstoß zwischen Mensch und
Welt, zwischen Mensch und Gott, zwischen Mensch und
Geschichte schauen. Wir stehen hier vor dem
Grunderlebnis des Konfliktes. Es vertieft jenes oben erwähnte
Grunderlebnis des Gegensatzes zwischen der Allheit der
Subjektivität, die für das Kind charakteristisch ist, und
der für sich bestehenden Wirklichkeit der Welt, die nach
jener Subjektivität gar nicht fragt. Mit jenem zweiten
Grunderlebnis scheint nun endgültig jene selige und
berückende Einheit zugrunde gegangen zu sein, die den
in die Zwiespältigkeiten des Lebens hineingezogenen

Menschen wie ein Paradies anmutet. Wie seltsam, daß
wir die Unschuld nur in Verbindung mit der Einheit zu
empfinden pflegen, und daß wir glauben, zwischen ihnen
obwalte eine notwendige Wechselbeziehung. Auf die

Berechtigung dieses Glaubens und dieser Empfindung wollen
wir hier nicht eingehen. Auf dieser Berechtigung und
Richtigkeit, nehmen wir einmal an, sie bestünden, beruhen
zu einem Hauptteil die Religion und das Recht fast aller
religiösen Ermahnungen. Wenn und wo wir jedoch von
Schuld sprechen, da nehmen wir eine Preisgabe oder die

Zerstörung der Einheit an, der Einheit in und mit uns,
der Einheit mit Gott, der Einheit mit der übrigen Welt.

Nun gehört jene Preisgabe oder jene Zerstörung zu den
schlechthin unwiderstehlichen Vorgängen und Vorkommnissen

in der Entwicklung jedes Lebens. Ja, in ihnen
besitzt diese Entwicklung geradezu eine ihrer Wurzeln
und Antriebe. Alsdann aber muß auch die Entstehung
von Konflikten zu den schlechthin unvermeidlichen und
zugleich schöpferisch-fruchtbaren Leistungen des Lebens

gezählt werden. Wer nur Einheit will und sich um ihre
ausschließliche Aufrechterhaltung bemüht, sperrt sich ab

von der Fülle des Lebens. Er tut es vielleicht aus Angst
vor dem Leben und aus einem geheimen oder nicht
eingestandenen Schwächegefühl. Das Erleben von Zwiespältigkeiten

und von Konflikten mag tiefe Schmerzen und eine

qualvolle Unruhe hervorrufen. Die überzeugende
Rechtfertigung dieser Leiden ruht aber darin, daß ohne sie ein
volles und wirkliches menschliches Leben nicht erreichbar
ist. Mag die übrige Natur, mag auch Gott in der Seligkeit
der Einheit in und mit sich verharren, dem Leben des

Menschen jedenfalls ist jene Einheit nicht beschieden und
nicht einmal bekömmlich.

Deshalb brauchen auch dem Kinde Konflikte gar nicht
vorenthalten zu werden. Viele Erzieher sorgen sich aus
falscher Liebe heraus darum, von dem Kinde Konflikte
fernzuhalten, um sein Leben ganz in Einheit und Unschuld
dahinfließen zu lassen. Sie stehen wie die Wächter vor
dem Tore des kindlichen Lebens, sie suchen das Auftreten
nicht bloß der von außen, sondern auch der von innen
her möglichen Spannungen abzuwehren. Aber das Leben
ist auch in dieser Hinsicht weiser als jene „Weisen". Es

hegt keine Rücksicht vor ihrer Absicht und Rücksicht.
Es weiß besser, was dem Kinde frommt. Denn indem es

den jungen Menschen hineinführt in das Grunderlebnis
des Konfliktes, hilft es ihm besser, sich selber und das

Leben kennenzulernen und seine Kräfte an ihm zu
versuchen und zu erproben. Das Grunderlebnis des
Konfliktes bildet einen Ausgang aus der harmonischen Enge
und aus der engen Harmonie der Naivität und der
Unschuld und den Eingang in die gefahrvolle Weite und in
die weiten Gefährnisse der Wirklichkeit, jener Wirklichkeit,
die dem Kinde das erste Grunderlebnis prinzipiell bekannt
gibt, während das zweite Grunderlebnis den heranreifenden
Menschen mit dem Innern dieser Wirklichkeit vertraut
macht, und sei es auch um den Preis des Verlustes seiner
Reinheit und Unschuld. Ohne den Schritt in Konflikte,
in Schuld, in Spannungen, in Ratlosigkeiten ist aber eine
des Menschen würdige Entwicklung und Erziehung nicht
möglich.

195


	Ueber Grunderlebnisse des Kindes

