Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 8 (1935-1936)

Heft: 8

Artikel: Ueber Grunderlebnisse des Kindes
Autor: Liebert, Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-850458

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-850458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHWEIZER ERZIEHUNGS-RUNDSCHAU

ORGAN FUR DAS OFFENTLICHE UND PRIVATE BILDUNGSWESEN DER SCHWEIZ

45. JAHRGANG DER ,SCHWEIZERISCHEN PADAGOGISCHEN ZEITSCHRIFT* 29.JAHRGANG DER ,,SCHULREFORM*

Herausgegeben von Dr. K. E. Lusser, ,Institut auf dem Rosenberg", St. Gallen, in Verbindung mit

Universitats-Professor Dr. P. Bovet, Professor Dr. v. Gonzenbach, Professor Dr. W. Guyer, Professor

Dr. H. Hanselmann, Erziehungsrat J. Schalin -

Institut, St. Gallen

Redaktion des allgemeinen Teiles: Dr. K. E. Lusser,

Redaktion von ,Schulleben und Schulpraxis"

ZURICH
NOVEMBERHEFT 1935

Professor Dr. W. Guyer NR.8 VIII. JAHRGANG

Ueber Grunderlebnisse des Kindes

Von Dr. ARTHUR LIEBERT, Professor an der Universitat Beograd

Die Moglichkeit einer fruchtbaren erzieherischen Ein-
wirkung auf das Kind ist an die klare Erkenntnis der
kindlichen Welt durch die Erwachsenen gebunden. Wer
sich aber jemals in ernster Weise um einen Einblick in diese
Welt und um ein objektives Versténdnis fiir sie bemiiht hat,
der weiB Bescheid um die hier vorliegenden ungemein
groBen Schwierigkeiten. Schon das Tor, das den Eingang in
jene Welt bildet, ist nicht leicht zu finden, abgesehen von
der oft geheimnisvollen Unzugénglichkeit jener Wege, die
uns dann zur Seele des Kindes fiihren sollen. Unwillkiirlich
dréngt sich auch hier die Wahrheit des alten tiefsinnigen
Wortes Heraklits auf: Der Seele eigentliche Grenzen und
Gesetze vermagst du nicht aufzudecken, so viele StraBen
du auch abwandeln magst. Aber auch umgekehrt verhélt
es sich nicht anders: Vor welchen Riesenaufgaben und
Riesenschwierigkeiten steht das Kind angesichts der Pflicht,
die Welt der Erwachsenen kennenzulernen und sich in sie
hineinzuleben, hineinzuarbeiten. Vielleicht besteht in dem
gesamten Umkreis der Kultur iiberhaupt kein Problem,
dessen Bemeisterung stirkere Krifte, verwickeltere Kunst-
griffe, mannigfachere und kiihnere Operationen des Geistes,
der Seele, des Gemiites, des Verstandes, der Gefiihle usw.
erforderte, als durch die Notwendigkeit jenes Sicheinlebens
und der Mitarbeit des Kindes an der Welt der Erwachsenen
gegeben sind. Wiirdigt man aufgeschlossenen Sinnes alle
diese Probleme und ihre GroBe, dann wird auch das bis-
weilen beobachtbare Versagen des Kindes in dieser Hinsicht
begreiflich. Wahrscheinlich besitzt sogar ein Teil der
geschichtlichen Entwicklung der Kultur ihre Wurzel und
ihr Motiv in der energischen Umformung, die das Kind
solange mit dem ihm zugefiihrten Kulturgut vornimmt,
bis dieser Bestand so weit zurechtgeriickt ist, daB er zum
Wesen und Willen des Kindes besser paBt als der alte
Bestand. Und das geschichtliche Ergebnis dieser unauf-
horlichen und unermiidlichen Reform wiirde darin in die

Erscheinung treten, daB das heranreifende jugendliche
Geschlecht dann die sich ihm aufdrédngende fremde, duBere
Welt zu seiner Welt umgebogen hat.

Dieser Kampf beruht aber auf einer Voraussetzung von
einzigartiger Bedeutung. Und indem das Kind oder sagen
wir besser : der heranwachsende junge Mensch diese Voraus-
setzung erkennt und in ihrer Wichtigkeit durchschaut.
macht er eines der gewaltigsten Grunderlebnisse seines
ganzen Daseins, er macht ein Grunderlebnis von einer das
Schicksal des Kindes mitbestimmenden Gewalt. Worin
besteht diese Voraussetzung? Wie gesagt: In einer Er-
kenntnis, die, obwohl sie von allen Menschen ausnahmslos.
wenngleich unbewuBt gemacht wird, dennoch nichts von
ihrem urspriinglichen und inneren Gewicht verliert. Im
Laufe seines Werdens stellt sich beim Kinde némlich das
ungeheure, im Grunde tief erregende Wissen um die
Existenz einer objektiven, einer von dem jungen Menscher
unabhiingigen und von ihm abgelGsten bzw. ablosbaren
Welt ein! Zwar scheint es, als handle es sich um die ein-
fachste und sozusagen selbstversténdlichste Sache von der
Welt. Denn weshalb soll die Entdeckung dieser gewaltigen
Wirklichkeit, deren Geschopfe wir alle sind, die uns alle
trdgt und beherrscht, einen so iiberaus starken Eindruck
auf das Kind ausiiben? Dennoch ist dem so! Zunéchst gilf
nur einem stumpfen, fiir die Erfassung dieser Problematik
nicht begabten Kopfe die Realitit, ganz gleich, welche wit
ins Auge fassen mogen, einfach als daseiend, ohne ihm
Rétsel tiber Rétsel aufzugeben und ohne sein Inneres bis
in die letzte Tiefe aufzuwiihlen. Ferner bedenke man
welche -gewaltigen Miihen es den Philosophen verursacht
hat, fiir die objektive, fiir die nicht bloB eingebildete
Existenz der Welt einen objektiven und stichhaltiger
Beweis zu liefern. Schon aus diesen Anstrengungen diirfte
hervorgehen, daB jene Existenz doch keineswegs eine sc
vollige gesicherte und problemlose Angelegenheit darstellt

193



Aber noch viel schwieriger als eine {iberzeugende Be-
weisfiihrung fiir die Realitdt der Wirklichkeit gestaltet
sich natiirlich die Aufgabe, in diese Realitét selber einzu-
treten, in ihr heimisch zu werden, Anteil an ihr zu ge-
winnen, eine Stellung in ihr zu erreichen. Es mutet wie ein
Wunder an, daB3 das Kind mit dieser Aufgabe {iberhaupt
fertig wird. Seine Leistung wird durch die mannigfachen
theoretischen und praktischen Hilfen seitens der Erwach-
senen wahrlich nicht kleiner. Blickt man ganz tief in die
letzten Grundlagen dieser Leistung hinein, so wird man
jenes oben angedeuteten Erlebnisses gewahr. Es ruft
nichts mehr und nichts weniger als eine vollige Anderung
in der kindlichen Haltung und in der kindlichen Seinsweise
hervor. Denn ureigentiimlich fiir das Kind ist die — kostliche
— Naivitdt, mit der es die ganze Welt im groBen wie im
kleinen als seine Welt, als sein Reich, als seinen Besitz
aufnimmt und hernimmt. Erst allméhlich und nicht ohne
die Uberwindung merkwiirdiger innerer und verhéltnis-
méBig starker Hemmungen kommt es ihm zum BewuBtsein,
irgendeinen Gegenstand, auf den sein Blick féllt, eben
nicht als seinen Gegenstand, nicht als zu sich gehorig, als
nicht ihm gehérend anzusehen. Mag es ein mehr romantisch
oder ein mehr verstandesméBig geartetes Kind sein, fast
stets weitet es sein kleines Ich aus zum Wesen der Welt.
Dieser kosmische Trieb ist einer der stirksten und natiir-
lichsten Ziige in dem Verhalten des Kindes. Er gelangt
in dem uns allen bekannten Glauben zum Ausdruck,
Anspruch auf alles Sein zu haben und sein Besitzrecht
auf alle Erscheinungen erstrecken zu kénnen. Wie es die
Grenzen und die Gesetze seines Konnens, Wollens und
Diirfens noch nicht kennt, so hebt es auch die iibrige Welt
nicht von sich ab. Es empfindet noch nicht die Unter-
schiede zwischen Mein und Dein. Sondern wie es in einem
tiberschdumenden Unendlichkeitsdrang sein Ich in die
weite Welt ergieBt und zur Weite der Welt ausstrémen
148t so zieht es in einem ungemeinen Verendlichungsdrang
diese ungeheure Weite doch auch zugleich herein in den
kleinen Umkreis seines Ich, ohne natiirlich von diesen
geistigen Bewegungen eine Ahnung zu haben. Denn jene
Bewegungen vollziehen sich im Reiche des UnbewuBten
und mit einer Naivitdt, wie man sie sonst nur noch bei
ausgesprochen kiinstlerischen Menschen antrifft, fiir die ja
auch das Nichtwissen um die Grenzen des eigenen und des
fremden Seins charakteristisch zu sein pflegt.

Aber langsam und unwiderstehlich ringt sich da in der
Tiefe jener doppelseitigen Bewegung die Erkenntnis um
die in feste Gesetzlichkeiten eingeschlossene Gegensténd-
lichkeit einer ,,fremden‘ Welt frei. Entstehung und Durch-
bruch dieser Erkenntnis, gleichgiiltig auf welchem Gebiet
sie erfolgen mag, bedeuten ein Grunderlebnis fiir das Kind.
Denn sein Wesen erfidhrt durch die — mehr oder minder
klare — Einsicht in die Existenz eines ,,Fremden‘ eine
gewaltige Erschiitterung. Die beruhigende Einheit oder
Verwandtschaft von Ich und Welt, dieser Niederschlag
eines beachtenswerten Panegoismus, versinkt, und jeder
Verlust einer Einheit, jedes Aufkommen einer Erkenntnis,
die uns die Kunde von einer Getrenntheit, von einer
Aufgeteiltheit iibermittelt, erweckt geistige, intellektuelle
und moralische Schmerzen. Die Uberzeugung von der

Harmonie des Alls, zu der natiirlich auch wir selber ge-
horen mochten, scheint eine Bedingung fiir die Harmonie
und den Frieden in unserem eigenen Wesen zu bilden.
Doch so innig wir auch an jenem Glauben hidngen mogen,
die Fortschritte der Erkenntnis und die alltdglichsten
Erfahrungen wirken zwangsldufig an seiner Zerstérung
oder wenigstens an seiner Verminderung mit. Ganz unver-
meidlicherweise miissen wir uns darauf einstellen, daB
sowohl zwischen uns und der Welt als auch innerhalb
unseres eigenen Wesens wie innerhalb der objektiven
Welt Uneinheiten, Gegensétze, Spannungen herrschen,
die sich bei aller Liebe zur Einheit nicht beseitigen und
nicht leugnen lassen. Und indem wir ihrer inne werden,
erleben wir etwas Unheimliches, das den Frieden unserer
Seele und unseren Frieden mit der Welt bedroht. Wir
erleben ein Fremdes, wir erleben, daB ein Etwas-da ist,
das nicht ganz einig mit uns ist, und mit dem wir nicht ganz
einig sind oder sein konnen. Wir fiithlen uns dann wie
verloren in der Welt, wie ausgestocBzn aus ihrer Einheit
und aus dem beruhigenden Zusammenhang ihres Seins;
wir verlieren unseren Frieden angesichts der furchtbaren
Erkenntnis, daB da noch etwas ,,Anderes‘‘ da ist. Und es
entspricht dem egoistischen Grundzug des Menschen, in
dem ,,Anderen‘ etwas Feindliches zu erblicken. Denn das
»Andere*, das, wie gesagt, auch in uns selber auftauchen
kann, ja als das wir selber auftauchen konnen, ist das, was
wir noch nicht kennen und nicht beherrschen. Wo Einheit
waltet, sind Erkenntnis und Herrschaft keine schwierige
Leistung. Aber wenn eine Realitdt auftritt, die sich uns
nicht ohne weiteres eingliedern 148t, oder in die wir uns
nicht ohne weiteres eingliedern konnen, beginnt die
Problematik der Erkenntnis und die Problematik des
Lebens.

Deshalb fiirchten auch so viele Menschen — es sind aller-
dings nicht die in bezug auf die Erkenntnis- und Lebens-
kriafte Stdrksten und Reichsten — die Preisgabe oder
den Verlust der Einheit mit sich, mit einem Anderen,
mit der Welt, weil sie dadurch die Sicherheit des Denkens,
des Glaubens, des Handelns einbiiBen, die ihnen die
GewiBheit, in einer Einheit zu leben, so leicht verschafft.
Die Vertiefung und Verstéirkung des Sinnes fiir die Er-
fassung der Wirklichkeit, die Ausbildung des Realitéts-
sinnes, zeigt aber die Fraglichkeit und Fragwiirdigkeit
jener Sicherheit, jener GewiBheit, jenes — ach so schonen
und doch so gebrechlichen — Glaubens. Sich ihm entziehen,
das heift sowohl Abschiednehmen von der Welt des
Kindes als auch hineintreten in die ,andere®, in die
,fremde’ Welt der Erwachsenen, das heiBt hindurchgehen
durch die umschmiedende Glut eines Grunderlebnisses,
durch das wir die Wucht einer fremden Wirklichkeit, einer
von uns unabhiingigen, einer sich uns entgegenstellenden
Wirklichkeit kennenlernen. Das Kind macht die Erfahrung,
daB es nicht allein mit seinem Willen auf der Welt sei,
daB da eine Realitdt sich bemerkbar macht, die fiir sich
Beachtung und Achtung fordert. Wie paradox ist doch
auch hier die Entwicklung. Denn wenn auf der einen Seite
das Kennenlernen der fremden Realitét eine Bereicherung
und Weitung des kindlichen Wesens in sich schlieBt, so
bedeutet doch zugleich dieser befreiende Schritt hinaus

194



in die Welt ein BewuBtwerden der menschlichen Grenzen
nach verschiedenen Richtungen. Denn diese sich da
gewaltig auftiirmende Welt 148t sich weder gedanklich
noch praktisch restlos bezwingen. Sie tritt mit ihren eigenen
harten Gesetzen auf und duBert diese Gesetze in einer
keineswegs riicksichtsvollen Form.

Damit aber stehen wir unmittelbar vor der Erkenntnis
eines zweiten schicksalhaften Grunderlebnisses, das das
Kind auf seinem Wege zur Reife erfahren mufB, und das
ganz besonders dazu angetan ist, die Naivitdt und ,,Un-
schuld“ des kindlichen Lebens zu beseitigen, und das
das Kind im wahrsten Sinne des Wortes schuldig werden
14Bt. Dadurch eroffnet dieses weitere Grunderlebnis dem
Kinde das eigentliche und eigentiimliche Weh des Daseins.
Die Welt mit ihren zahllosen Erscheinungen ist ndmlich
nicht einfach nur da. In jeglicher Art von Existenz steckt
vielmehr ein Anruf, eine Forderung, ein Verlangen! Un-
aufhorlich bietet und gebietet das Leben etwas. Immerfort
durchbricht und iiberschreitet es sich selber. Immerfort
erhebt es Anspriiche. Die Kette seines Wollens ist unend-
lich, und jedes Glied in dieser Kette zittert vor Begehren.
Es ist vor allem die an die Romantik sich anschlieBende
moderne Lebensphilosophie, wie sie besonders durch
Schopenhauer und Nietzsche geschaffen und mit Unter-
stiitzung der Biologie und der Geisteswissenschaften
immer mehr ausgebaut wurde, die uns gelehrt hat, die
Wirklichkeit nicht als einen statischen, sondern als einen
dynamischen und das heiBt in diesem Falle schopferisch-
unruhigen Zusammenhang zu sehen. Aber der Mensch und
nicht zuletzt gerade das Kind zeigen gleichfalls diese scho-
pferische und dynamische Unruhe. Seine Entwicklung voll-
zieht sich nicht in der einfachen Form, daB sich nun schlicht
Stiick an Stiick reihte. Seine Entwicklung verharrt nicht
in geschlossener Gestalt, als wére sie weiter nichts als ein
schlichter Seinsvorgang, der sich in und mit seinem
Dasein zufrieden gibt. Tausend Begehrungen und Wiinsche
zucken téglich aus dem Kinde auf, und nicht zuletzt
bezieht sich der Sinn seiner Erziehung gerade auf die
Famung und Beruhigung dieser Irrationalitéten.

Doch nun prallt Begehrung auf Begehrung. Neigung
und Pflicht geraten in einen Kampf. Der eine Wunsch
wendet sich gegen einen anderen. Das Schauspiel dieser
Gegensétzlichkeit rollt nicht bloB in dem Innern des
Kindes selber ab. Geschidhe das, auch dann wire damit
bereits eine entscheidende Voraussetzung fiir den Durch-
bruch des zweiten Grunderlebnisses geschaffen, von dem
wir jetzt sprechen. Jenes Schauspiel erstreckt seine Geltung
weit hinaus iiber den menschlichen Bereich und 148t
uns den ungeheuren ZusammenstoB zwischen Mensch und
Welt, zwischen Mensch und Gott, zwischen Mensch und
Geschichte schauen. Wir stehen hier vor dem Grund-
erlebnis des Konfliktes. Es vertieft jenes oben erwihnte
Grunderlebnis des Gegensatzes zwischen der Allheit der
Subjektivitit, die fiir das Kind charakteristisch ist, und
der fiir sich bestehenden Wirklichkeit der Welt, die nach
jener Subjektivitit gar nicht fragt. Mit jenem zweiten
Grunderlebnis scheint nun endgiiltig jene selige und
beriickende Einheit zugrunde gegangen zu sein, die den
in die Zwiespiltigkeiten des Lebens hineingezogenen

Menschen wie ein Paradies anmutet. Wie seltsam, daB
wir die Unschuld nur in Verbindung mit der Einheit zu
empfinden pflegen, und daB wir glauben, zwischen ihnen
obwalte eine notwendige Wechselbeziehung. Auf die Be-
rechtigung dieses Glaubens und dieser Empfindung wollen
wir hier nicht eingehen. Auf dieser Berechtigung und
Richtigkeit, nehmen wir einmal an, sie bestiinden, beruhen
zu einem Hauptteil die Religion und das Recht fast aller
religisen Ermahnungen. Wenn und wo wir jedoch von
Schuld sprechen, da nehmen wir eine Preisgabe oder die
Zerstorung der Einheit an, der Einheit in und mit uns,
der Einheit mit Gott, der Einheit mit der iibrigen Welt.

Nun gehort jene Preisgabe oder jene Zerstérung zu den
schlechthin unwiderstehlichen Vorgéngen und Vorkomm-
nissen in der Entwicklung jedes Lebens. Ja, in ihnen
besitzt diese Entwicklung geradezu eine ihrer Wurzeln
und Antriebe. Alsdann aber muB auch die Entstehung
von Konflikten zu den schlechthin unvermeidlichen und
zugleich schopferisch-fruchtbaren Leistungen des Lebens
gezdhlt werden. Wer nur Einheit will und sich um ihre
ausschlieBliche Aufrechterhaltung bemiiht, sperrt sich ab
von der Fiille dcs Lebens. Er tut es viellzicht aus Angst
vor dem Leben und aus einem geheimen oder nicht einge-
standenen Schwéchegefiihl. Das Erleben von Zwiespaltig-
keiten und von Konflikten mag tiefe Schmerzen und eine
qualvolle Unruhe hervorrufen. Die iiberzeugende Recht-
fertigung dieser Leiden ruht aber darin, daB ohne sie ein
volles und wirkliches menschliches Leben nicht erreichbar
ist. Mag die iibrige Natur, mag auch Gott in der Seligkeit
der Einheit in und mit sich verharren, dem Leben des
Menschen jedenfalls ist jene Einheit nicht beschieden und
nicht einmal bekdmmlich.

Deshalb brauchen auch dem Kinde Konflikte gar nicht
vorenthalten zu werden. Viele Erzieher sorgen sich aus
falscher Liebe heraus darum, von dem Kinde Konflikte
fernzuhalten, um sein Leben ganz in Einheit und Unschuld
dahinflieBen zu lassen. Sie stehen wie die Wéchter vor
dem Tore des kindlichen Lebens, sie suchen das Auftreten
nicht bloB der von auBen, sondern auch der von innen
her moglichen Spannungen abzuwehren. Aber das Leben
ist auch in dieser Hinsicht weiser als jene ,,Weisen‘. Es
hegt keine Riicksicht vor ihrer Absicht und Riicksicht.
Es wei besser, was dem Kinde frommt. Denn indem es
den jungen Menschen hineinfiihrt in das Grunderlebnis
des Konfliktes, hilft es ihm besser, sich selber und das
Leben kennenzulernen und seine Krifte an ihm zu
versuchen und zu erproben. Das Grunderlebnis des Kon-
fliktes bildet einen Ausgang aus der harmonischen Enge
und aus der engen Harmonie der Naivitdt und der Un-
schuld und den Eingang in die gefahrvolle Weite und in
die weiten Gefdhrnisse der Wirklichkeit, jener Wirklichkeit,
die dem Kinde das erste Grunderlebnis prinzipiell bekannt
gibt, wihrend das zweite Grunderlebnis den heranreifenden
Menschen mit dem Innern dieser Wirklichkeit vertraut
macht, und sei es auch um den Preis des Verlustes seiner
Reinheit und Unschuld. Ohne den Schritt in Konflikte,
in Schuld, in Spannungen, in Ratlosigkeiten ist aber eine
des Menschen wiirdige Entwicklung und Erziehung nicht
moglich.

195



	Ueber Grunderlebnisse des Kindes

