
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 8 (1935-1936)

Heft: 6

Artikel: Die Psychologie C. G. Jungs

Autor: Buess, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-850453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-850453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Psychologie C. G. Jungs
Von E. BUESS, Lehrer

Am 26. Juli dieses Jahres feierte der Zürcher Psychologe
Dr. C. G. Jung seinen 60. Geburtstag. Das war immerhin
ein Ereignis für die psychologisch interessierte Öffentlichkeit,

und zwar für diejenige der ganzen Welt, denn Jungs
Schriften und Vorträge sind in England und Amerika
nicht weniger bekannt als bei uns; in Amerika hat er ja
längere Zeit als Dozent gewirkt. Vielleicht erinnern sich
auch die Neger am Mt. Elgon in Ostafrika, bei denen

Jung zu Studienzwecken weilte, ihres weißen Freundes.
Hunderte von Patienten des Psychotherapeuten Jung
warteten auf diesen Tag, um ihrem Erzieher ihre
Dankbarkeit zu erweisen. Die internationale psychotherapeutische

Gesellschaft hat es sich nicht nehmen lassen, ihren
gegenwärtigen Vorsitzenden zu feiern. Da darf vielleicht
auch die pädagogische Welt einen Augenblick stille stehen
und sich fragen, was der Jubilar für sie zu bedeuten habe.

Wo es sich um Psychologie handelt, muß sie ja ohnehin
aufhorchen. Die Pädagogik im allgemeinsten Sinn als

moralisch verantwortliche Beziehung von Mensch zu
Mensch und Psychologie als die Auffassung und Anschauung

vom Wesen des Menschen stehen in engstem
Zusammenhang. Jede pädagogische Methode hat ihre
Psychologie und jede Psychologie weist auf eine ganz
bestimmte Art des Erziehens hin. Die psychologische Richtung

des Behaviorismus Thorndikes besitzt ihre Pädagogik
so gut wie die geisteswissenschaftliche Psychologie eines
Eduard Spranger. So wie jeder seine persönliche
erzieherische Methode ausübt, so hat auch jeder seine
eigene Psychologie; an derselben Landschule können
Anhänger Thorndikes neben Jüngern Sprangers unterrichten,
mögen sie auch die Namen ihrer Meister nie gehört haben.
Das ist die selbstverständliche Konsequenz der Tatsache,
daß hinter der psychologischen Überlegung wie hinter
der darauf folgenden pädagogischen Tat dieselbe
Persönlichkeit, dieselbe Einstellung zu Leben und Mensch

wirkt. (Daß diese Einheit zerstört werden kann und ein
utilitaristisches pädagogisches Verhalten die bessere
psychologische Einsicht verleugnet, ist leider auch wahr.)

Auch wir, die wir von Pestalozzi herzukommen uns

rühmen, sehen den Menschen auf unsere Art. Damit ist
schon gesagt, daß nicht alles, was heute als Psychologie
umläuft, in gleicher Weise uns angeht. So sehr wir das

Erbe Pestalozzis zu wahren entschlossen sind, ebenso

energisch müssen wir uns auch gegen jede Trübung
unserer psychologischen Sicht zur Wehr setzen. Wir
können daher wohl von da und dort Einzelheiten zur
Erweiterung unseres Menschenbildes miteinbeziehen und
müssen das auch — eine bedeutsame Vertiefung können
wir aber nur von einer Psychologie erfahren, die den
Menschen am selben Ort sucht und ihm denselben Weg
weist, wie wir. Daß dies bei der Psychologie Jungs der
Fall ist, hoffe ich im Folgenden zu zeigen. Das kann natürlich

nur andeutungsweise geschehn ; vielleicht wird aber
doch jemand dadurch veranlaßt, hinzugehen und mit
eigenen Augen sich zu überzeugen.

C. G. JUNG

In Jungs Psychologie erheben sich über einem riesigen,
in langer Praxis gesammelten Erfahrungsmaterial wenige
leitende Ideen, die ein unmittelbares Bild der persönlichen
Eigenart des Forscher ergeben. So läßt sich verhältnismäßig

rasch bezeichnen, wes Geistes Kind der Autor ist.

Jungs neueste Veröffentlichung, der 4. Band seiner
„psychologischen Abhandlungen", trägt den Titel
„Wirklichkeit der Seele". Dies scheint zunächst nichtssagend.
Wirklich ist, was Wirkung ausübt: die Seele wirkt. Fragen
wir uns, was sie wirkt! Darauf ist die ganze Psychologie
Jungs eine große Antwort. Die großen Weltreligionen wie
die primitivste Geisterverehrung, die moderne exakte
Wissenschaft wie die mittelalterliche Mystik, die Phantasien

des Neurotikers, die Imagination des Künstlers und
die Schau des Philosophen, der kindliche Angsttraum und
die Vision des Propheten, die westliche „Realpolitik" wie
die Selbstversunkenheit des Ostens : alles wirkt in gleicher
Weise die Seele, und alles hat seinen Platz in Jungs Seelenlehre.

Jung öffnet sich diesen mannigfachen Zeugnissen
der Seele, er versucht das zugrunde liegende Erleben
nachzufühlen, er beugt sich vor der allmächtigen
Wirklichkeit und fragt: wie haben wir das Recht, dieses oder

jenes Gedankengebilde, diese oder jene Lebensform als

minderwertig und sinnlos zu betrachten, zu vernachlässigen

oder gar zu verfolgen. „Ohne die Idee der psychischen

Realität ist es unvermeidlich, daß jeweils eine

ganze Hälfte des Psychischen durch die Erklärung
vergewaltigt wird. Mit dieser Idee aber gewinnen wir die

Möglichkeit, jener Seite des Seelischen, das sich in
Aberglauben und Mythologie, in Religionen und Philosophie
ausdrückt, gerecht zu werden. Und dieser Aspekt der
Seele ist wahrlich nicht zu unterschätzen. Die sinnenfällige
Wahrheit mag der Vernunft genügen, sie ergiebt aber nie

153



einen Sinn des menschlichen Lebens, der auch das Gemüt
ergreift und ausdrückt" („Wirklichkeit der Seele", S.27).

Eine der letzten Arbeiten Freuds handelt von der

„Zukunft einer Illusion", gemeint der Religion. Im Gegensatz

.zu seinem Lehrer Freud wird Jungs Eigenart am
deutlichsten sichtbar: liebendes Anerkennen, wissenschaftliche

Bescheidenheit gegen Vergewaltigung und Fanatismus.
Die Ehrfurcht vor der Wirklichkeit, die „Ehrfurcht vor dem
Leben" eines Albert Schweitzer ist die Grundvoraussetzung

von Jungs Denken, und sie ist wahrhaftig nicht
Voraussetzung geblieben, sondern zum Zeichen eines

jahrzehntelangen Kampfes für die Stiefkinder des modernen
Bewußtseins geworden.

Aber, wird man immerhin einwenden, es gibt doch
auch überlebte, vergangene seelische Wirklichkeit, die für
die Gegenwart unwirklich ist und weggeräumt werden

muß, damit das Neue Bahn gewinnt. Jung hat die Ober-,
flächlichkeit, die in dieser These liegen kann, erkannt.
Wissen wir überhaupt, was unsere seelische Wirklichkeit
ist? Wir handeln doch so oft aus Beweggründen, über
die wir selber erstaunt sind, wir begeistern uns für Ideen,
deren Sinn wir nicht bewiesen haben, unser Gefühl geht
mit uns durch ; unsere aufgeklärten Völker werden von
furchtbaren Kriegspsychosen an den Rand der
Selbstvernichtung getrieben! Das ,,Unbewußte" ist eine Macht,
die außerhalb unserer Willkür liegt und nur erst in ihren
letzten bewußten Auswirkungen, niemals aber in ihren
Hintergründen erkannt wird oder gar berechnet werden
kann. „Wer die Seele erforschen will, darf sie nicht mit
seinem Bewußtsein verwechseln, sonst verhüllt er den

Gegenstand der Forschung seinem eigenen Blick. Man
muß im Gegenteil noch entdecken, wie verschieden die
Seele vom Bewußtsein ist, um sie erkennen zu können.
Nichts ist daher möglicher, als daß jenes, das für uns
Illusion heißt, für sie Wirklichkeit ist, weshalb nichts
inkommensurabler wäre als die seelische Wirklichkeit an
unserer Bewußtseinswirklichkeit zu messen. Für den

Psychologen gibt es nichts Blöderes als den Standpunkt,
der die Götter der armen Heiden für Illusion erklärt
(„Seelenprobleme der Gegenwart", S. 113).

Ja noch weiter: Was uns von „Inhalten des
Unbewußten" wirklich zur Kenntnis kommt, sind nicht nur die

„Abfälle" des Bewußtseins, wie die Freusche Psychoanalyse

darzustellen geneigt ist. Das Unbewußte ist
vielmehr auch „das breite Fundament einer vererbten und
allgemeinen Geistesdisposition, ...auf dem unsere
bewußte und persönliche Psyche ruht" („Beziehungen
zwischen dem Ich und dem Unbewußten", S.45), es gibt
ein ,,kollektives Unbewußtes", das die „Mutter und der
Ursprung aller Individualseelen" ist. „Könnte man das

(kollektive) Unbewußte personifizieren, so wäre es ein
kollektiver Mensch, jenseits der geschlechtlichen Besonderheit,

jenseits von Jugend und Alter, Geburt und Tod,
und würde über die annähernd unsterbliche menschliche
Erfahrung von ein bis zwei Millionen Jahren verfügen
Dieser Mensch hätte das Leben des Einzelnen, der Familie,
der Stämme und Völker unzählige Male erlebt und besäße
den Rhythmus des Werdens, Blühens und Vergehens im
lebendigsten innersten Gefühle" („Wirklichkeit d. S.",

S. 19). Jung hat die Wirksamkeit dieses überzeitlichen
Menschtums im modernen Bewußtsein nachgewiesen.
Sein Buch „Wandlungen und Symbole der Libido", auch
alle übrigen Schriften bringen viele Beispiele für die

Tatsache, daß uralte mythologische Motive in den Träumen
der Menschen von heute auftauchen und hier zu
lebenserneuernden Symbolen werden, wobei individuelle Kryp-
tomnesie ausgeschlossen erscheint. Was hat es zu bedeuten,
ob man vor 2000 Jahren Besessenheit nannte, was heute
Neurose heißt! „In unserer eigenen unbewußten Seele

sind jene Mächte tätig, welche der Mensch von jeher als

Götter in den Raum projizierte und sie dort mit Opfern
verehrte" („Seelenprobleme der G.", S. 325). Die Welt
ist nicht unser Werk und wird es auch nicht werden ; durch
uns hindurch wirken höhere Kräfte. Wie können wir uns
da anmaßen, das Leben zu drechseln und zu kneten,
abzuhauen, was uns mißfällt und nach Bedarf zuzufügen?

Ein solches Unterfangen muß sich bitter rächen. — Das

Leben, das seinen natürlichen Gang geht, ist gut. „Die
natürliche Strömung der Libido Lebensenergie)
bedeutet einen völligen Gehorsam gegen die Grundgesetze
der menschlichen Natur, und es läßt sich schlechterdings
kein höheres Moralprinzip aufstellen als jene
Übereinstimmung mit den natürlichen Gesetzen, deren Einklang
der Libido die Richtung gibt, in der das Lebensoptimum
liegt" Psychologische Typen", S. 301). Die Welt und
die Menschheit im ganzen und der einzelne Mensch für
sich ist ein „sich selbst regulierendes System" ; was im
Bewußtsein nicht zum Ausdruck kommt, wirkt im
Unbewußten und umgekehrt ; das Geschehen zeigt einen
sinnvollen Rhythmus, indem eine zeitweilig latente Lebensenergie

früher oder später an die Oberfläche vorstößt, um
dann wieder ihrer Kompensation zu weichen. Unser
Bewußtsein hat ständig die Tendenz, sich der Gewalt dieses

Rhythmus zu entziehen und sich zu verselbständigen. Es

verläßt „die Bahn der Natur", wie Pestalozzi sagen würde,
unterdrückt die unbewußten Regungen, die es zurückhalten

wollen, verdrängt alle Hemmungen und verliert
sich an die äußern Objekte, sei es nun der Liebe oder des

Ehrgeizes. (Auch der umgekehrte Fall des Versinkens in
sich selbst ist möglich.) Doch das Leben läßt sich nicht
nach Wunsch modeln ; die verachteten Kräfte werden im
Unbewußten immer mächtiger, brechen als neurotische

Symptome hier und dort durch und lähmen schließlich
das bewußte Leben völlig. Ein solcher Stillstand,
chronische Depression, Nervenzusammenbruch, Lebensangst

usw., kann der Beginn eines neuen Lebens sein, nämlich
dann, wenn die gestaute Libido ins Unbewußte zurückfließt
und hier aus den natürlichen Quellen der Persönlichkeit
einen neuen Daseinssinn gewinnt. Auch hier zeigt sich der

zeitlose Charakter des Unbewußten : Eine „religiös kritisch
und agnostisch eingestellte" Patientin Jungs, „deren Idee

eines möglichen Gotteswesens längst zur Unvorstellbarkeit
emporgediehen ist", produziert im kritischen Moment ihrer
Neurose folgenden Traum: sie ruht, wie ein Säugling
gewiegt „in den Armen eines uralten, greisenhaften Vaters, der

zugleich auch der Wind ist" („Beziehungen zwischen dem

Ich und dem Unbewußten", S.25). Dieses archaische Gottesbild

wird zur Kraft eines gesunden gesicherten Lebens.

154



Das Ziel aller menschlichen Entwicklung ist die Einheit
des bewußten Ich mit dem persönlichen und kollektiven
Unbewußten im „Selbst". In diesem Zustand empfinden
wir uns „als Objekt eines unbekannten und übergeordneten
Subjekts" („Bez. zw. dem Ich und dem Unbew.", S. 207).
„Dieses Etwas (das „Selbst") ist uns fremd und doch so

nah, ganz uns selber und doch uns unerkennbar, ein
virtueller Mittelpunkt von solch geheimnisvoller Konstitution,

daß er alles fordern kann, Verwandtschaft mit
Tieren und mit Göttern, mit Kristallen und mit Sternen,
ohne uns nur in Verwunderung zu versetzen ." („Bez.
zw. dem Ich und dem Unbew.", S. 202).

Die Verbindungen, die von hier zu Pestalozzi, zum
Humboldtschen Persönlichkeitsideal und zur modernen
philosophisch orientierten pädagogischen Theorie führen,
sind unverkennbar. Und wenn sie nicht noch deutlicher
geworden sind, so liegt das nur an der notwendigen Kürze
meiner Andeutungen. Die Ideen der Anerkennung aller
seelischen Wirklichkeit und der Wirklichkeit überhaupt,
des kollektiven Unbewußten, des „Selbst", sind unter
andern Namen im Glaubensbekenntnis all unserer großen
Pädagogen zu finden. „Alle Mensehheit ist in ihrem Wesen
sich gleich und hat zu ihrer Befriedigung nur eine Bahn.
Darum wird die Wahrheit, die aus dem Innersten unseres
Wesens geschöpft ist, allgemeine Menschenwahrheit sein",

heißt es bei Pestalozzi (Abendstd. 38). — Wer von der

Philosophie oder der geisteswissenschaftlichen Psychologie

Häberlins herkommt, wird zunächst Mißtrauen
empfinden angesichts der rein empirisch anmutenden
Begriffe der Jungschen Psychologie; läßt er sich aber nicht
abschrecken, so findet er nicht nur den vertrauten
theoretischen Kern, sondern auch darum gruppiert eine Fülle
von Leben, eine Menge überraschender Phänomene, die
diese und jene Erkenntnis erhellen. Wer auf der andern
Seite der Freudschen Psychoanalyse überdrüssig ist, kann
sich bei Jung all die Mittel aneignen, die er zu ihrer
Überwindung benötigt; Jung selber ist ja den Weg von der

„neurotischen Ecke" der Psychoanalyse in die Freiheit
des allgemeinen Menschtums vorangeschritten. Wer eine
feste Handhabe, einen „Kompaß" für seine Wanderungen
im Lande der Seele liebt, kann das Instrument der Jungschen

Typologie ergreifen. Sicher ist, daß einer, der mit
Jung das Geheimnis des Lebens als Geheimnis der Seele,
den Sinn des Lebens als Sinnhaftigkeit des seelischen
Funktionierens erfahren hat, nicht mehr auf eine
alleinseligmachende pädagogische Methode schwören kann, nicht
mehr von Milieu und sozialer Neuordnung alles Heil
erwartet, Dressur und Suggestion beiseite legt und nichts
als den Menschen will, den Menschen in seiner ursprünglichen

Schwäche und Größe.

Fröhliche Arbeitsberichte
Von PAUL GEORG MÜNCH, Leipzig

III. Rechenstunden in der Sonne.

Ich stehe mit meinen Jungen des vierten Schuljahres
unter den blühenden Bäumen unseres Schulgartens und
wiederhole im Zahlenraume bis zur Zahl 100. Vor uns auf der
Gartenbank liegt eine Tüte Nußkerne. Ich nenne eine

Zahl, etwa die 37, und im Nu sollen die Kinder die
Ergänzungszahl zur 100 finden. Von rechts und links ist je ein

Junge an die Bank herangetreten, und der zuerst die 63

heraussprudelt, langt sich einen Nußkern zu und
verschmaust ihn. Schon stehen die nächsten beiden
startbereit. Wir sind ganz sportlich eingestellt; um unseren
Rechenunterricht ist der Eifer, der zum Erreichen von
Höchstleistungen notwendig ist. Gut, daß wir über eine
Klassenkasse verfügen und kleine Preise aussetzen können.
Darob rümpfen freilich manche Leute die Nase : so etwas
gehöre doch nicht in die Schule Unser Rechnen ist eine

Fortsetzung der häuslichen Rechenspiele, und die kleinen
Preise, die am Familientische ausgesetzt werden, sind sehr

wichtig. Die Olympia-Wettkämpfe sind auch Ehrensache,
aber kein Sieger weist Plakette und Urkunde zurück.
Warum soll der Ehrgeiz der kleinen Menschenkinder nicht
durch ein paar Nußkerne zu Höchstleistungen im Rechnen
gespornt werden?

Jetzt geht es an das Ergänzen zur 1000. Da müssen freilich

auch die Preise erhöht werden. Nußkerne ziehen jetzt
nicht mehr, jetzt kommen nur noch Serienbilder in Frage.
Ich habe einen ganzen Sack kindertümliche Schokoladenbilder,

eine auserlesene Lockspeise! „334!" rufe ich.

„666!" ergänzt der eine der beiden und steckt beglückt
sein Bild von dem Schildbürgerstreiche ein.

Es klingelt. „Ach bitte, wir wollen doch noch ein bissei
weiterrechnen Bitte Wenigstens noch eine
Viertelstunde!" Sind das Klänge aus der Zeit der alten
Lernschule?

In der Pause gehen wir ins Klassenzimmer, daß die
Kinder einmal ruhen. Verkehrte Welt, nicht? Nein, so ist
es richtig. Die Bänke sind zum Ruhen da, die Beine aber,
daß sie draußen in Sonne und Wind traben. Und die Kerlchen

sind gesund und wendig und strotzen von Lebenslust.

Eine Lehrerin weilt mit ihren Mädchen des achten Schuljahres

im Schullandheim, in einem Waldtal des

Erzgebirges. In diesem Sommerparadies für Großstadtkinder
weiten sich die Lungen, bräunen Backen und Waden, und
die Herzen schlagen höher. Der Unterricht muß freilich
mit der üblichen Stundenzahl fortgesetzt werden, er darf
an Kraft und an Fülle klarer Ergebnisse nichts einbüßen,
die Forderungen des Lehrplans müssen unter allen
Umständen erfüllt werden. Die Hochstimmung der jungen
Menschenkinder soll also durch schulmäßige Kleinarbeit
angekränkelt werden? Am Berghang Aufsätze über Land
und Leute schreiben dürfen, ja, das ist Schaffen in heller
Freude, und im Angesicht alter deutscher Burgruinen eine
Geschichtsstunde feiern dürfen, das wird bestimmt zum
bleibenden Erlebnis. Aber in diesem Waldheime Rechnen

155


	Die Psychologie C. G. Jungs

