
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 7 (1934-1935)

Heft: 5

Rubrik: Schulleben und Schulpraxis

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der körperliche Zustand, das Alter, das Elternhaus und all das,
was dort auf die Erziehung Einfluß hat, nicht zuletzt die
Schulverhältnisse der Wohngern eindc.

Durchwegs wird es von Vorteil sein, ein blindes oder halb-
blindes Kind so früh als möglich der nächsten Blindenerziehungs-
anstalt zu melden und sich dort beraten zu lassen.

Rappany widmet seine Schrift vor allem jenen Lehrkräften
der öffentlichen Volksschule, die im Verlaufe ihrer Berufstätigkeit

gezwungen sind, erblindete oder sehschwache Kinder
zugleich mit sehenden zu unterrichten. Dieser Zweckbestimmung
entsprechend gibt das Buch kurz und übersichtlich Auskunft
über den Begriff blind, die Ursachen und Folgen der Erblindung,
die Erziehung blinder Kinder im vorschulpflichtigen Alter, die
Blindenlehrmittel, die Aufgabe und die Einrichtungen der
Blindenanstalten usw. Das Schlußkapitel handelt von den
Sehschwachen. Der Verfasser regt unter anderem an, Städte

von 20 000 bis 30 000 Einwohnern sollten Sonderklassen für
Sehschwache einrichten. Damit geht er wohl zu weit.
Durchschnittlich sind von 1000 Schülern nur ein bis zwei sehschwach
('/2r> bis 1

/-( normaler Sehschärfe). Darum wird selbst die Stadt
Basel etwas Mühe haben, ihre neue Sehschwachenschule
befriedigend ausbauen zu können. Zwergschulen für Sehschwache,
Schwerhörige usw. sind nicht sehr erstrebenswert. Bietet schon
der Unterricht bei den Geistesschwachen fast unüberwindliche
Schwierigkeiten, wenn in einer Klasse vier und mehr Jahrgänge
bzw. Fähigkeitsstufen vereinigt sind, so trifft das für Minder-
sinnige noch in erhöhtem Maße zu.

Im übrigen läßt das Büchlein den erfahrenen Fachmann
erkennen. Es sei nicht nur den Lehrern an der Volksschule,
sondern auch den Eltern und Fürsorgern, welche solche Kinder zu
betreuen haben, warm empfohlen. Es wird ihnen ein wertvoller
zuverlässiger Berater sein. J. Hepp, Zürich.

SCHULLEBEN UND SCHULPRAXIS
VERANTWORTLICHE REDAKTION DIESER RUBRIK: PRO F. DR. W. G U Y ER, RORSCHACH

Beiträge zur Umfrage über den Religionsunterricht
Bearbeitet von Pfarrer Fritz Baumle, Thalwil

vn.
Kindheitsentwicklung einer Katholikin. Wir geben

hier diesen Artikel, dessen Verfasserin vom katholischen
Glauben herkommt, ohne weitere Bemerkungen wieder.
Auch in diesen Kreisen scheinen nicht Alle von quälender
religiöser Problematik verschont zu bleiben, und das

sowohl theologisch-psychologische, wie methodische
Problem des Religionsunterrichts besteht in protestantischen
und katholischen Unterrichtszimmern eingestanden oder

uneingestanden in gleicher Weise. Daß der katholische
Kultus besonders dem „mystischen Bedürfnis" der menschlichen

Seele mehr entgegenkommt und ihm darum auch
mehr Befriedigung gewährt, liegt klar am Tage. Anstöße,
die vom Dogma, und zwar katholischen wie protestantischen,
herkommen können, zeigen, wie vorsichtig diese schwere

geistige Fracht der Menschenseele aufgeladen werden muß.
Es ist nur zu verständlich, daß dogmatische Lehrgegen-
stände, wie das Sühnopfer Christi usw., dem Kinde, dem ja
alle Voraussetzungen zum Verständnis dafür fehlen, den

Weg zum Gott der Bibel hoffnungslos verbauen können. In
gleiche Linie sind auch einige Geschichten besonders alten
Testamentes zu stellen, die an und für sich schon ein das

Kind erschreckendes Moment besitzen, und dazu fast immer
aus eigenem Mißverständnis heraus verkehrt dargeboten
werden. Ein Schulbeispiel hierfür ist die Geschichte von
der Opferung Isaaks durch Abraham. —

Meine ersten religiösen Gefühle und Gedanken knüpften sich an
ein Heiligenbild, das etwa in meinem vierten oder fünften Lebensjahre

meine Aufmerksamkeit erregt haben muß. Es hing über
meinem Bett, und ich richtete mich jeden Morgen gleich nach dem
Erwachen auf, um es aus der Nähe betrachten zu können. Es
stellte die Muttergottes dar, wie sie einer armen kleinen lfolz-
sammlerin im Walde erscheint. Mit der Betrachtung verband sich
allmählich die Hoffnung, daß die Muttergottes auch mir einmal
erscheinen werde, und ich freute mich schon zum voraus auf dieses
übernatürliche Erlebnis. - An Gottvater und Gottsohn dachte ich
weniger. Diese letzteren Vorstellungen waren bei mir stets von
leisen Unlustgefühlen begleitet. Gottvater war der strenge
Richter, Gottes Sohn das unschuldige Opfer unserer Sünden.
Dieser Sachverhalt flößte mir stets von neuem Angst und Grauen

ein. - Dafür träumte ich um so lieber von den Engeln. Sie waren,
wie man mir erzählt hatte, die himmlischen Buchhalter, die eine

gute Tat mit einem goldenen Strich in einem großen weißen Buch
vermerkten, für eine böse Tat hingegen mit betrübtem Antlitz
einen schwarzen Strich hinmalten. Nach dem Tode des Menschen
wurden seine Striche gezählt. Hatte er mehr goldene Striche als

schwarze, dann kam er in den Himmel, überwogen jedoch die
schwarzen Striche, dann mußte er in die Hölle. An dieser Art
Abrechnung fand ich nichts auszusetzen, sie war durchaus gerecht.
Es war mir aber höchst unbehaglich zu Mute, wenn ich an mein
moralisches Soll und Haben dachte, und ganz im geheimen fand
ich, daß es von Gott großartig wäre, wenn er uns nach dem Tode
die Sünden vergeben und alle in den Himmel aufnehmen würde.

Der Religionsunterricht vermochte meine naiven religiösen
Vorstellungen nicht wesentlich zu entwickeln. Im Gegenteil. Das
Bild, das ich mir von der himmlischen Familie gemacht hatte,
verlor nun seine heiteren Farben. Die rosigen Engel verblaßten,
und die gütige, stets Gnade für Recht ergehenlassende Muttergottes

trat ebenfalls in den Hintergrund. Dafür wurde aber das

Phantom der Vergeltung immer größer und gefahrdrohender.
Zwar gab es verschiedene Hilfsmittel gegen Sünde und Verderben,
wie Beichte, Kommunion, Gebet, aber die Sache war, wenn man
sie genau besah, doch recht kompliziert, und wenn man sie bis
auf den Grund erforschen wollte, ein Gang ohne Ausgang. - Oder
konnte mir jemand - um nur ein Beispiel herauszugreifen - mit
Bestimmtheit sagen, wie man richtig beichtet? Auch wenn alle
äußeren Vorschriften genau beachtet wurden, wer konnte
garantieren dafür, daß man die Reue, die zu erwecken für den
Erlaß der Sünden unumgänglich nötig war, auch wirklich und in
dem notwendigen Maße empfand! Für mich jedenfalls war das

ein besonders schwieriges Kapitel. Da konnte ich stundenlang in
der Kirche sitzen, die Heiligenbilder betrachten und nachsinnen,
ob wohl das, was ich empfand, Reue genannt werden konnte. In
Wirklichkeit empfand ich nicht viel mehr als Müdigkeit und
Verdruß über das Ausbleiben der Reue. Schließlich redete ich mir
jeweils ein, daß dies die Reue wäre, und verließ dann die Kirche
mit zwiespältigen Gefühlen. — Es bedurfte nur eines kleinen
Erlebnisses, um der Selbsttäuschung inne zu werden. Eines Tages
verlor ich meine neue wunderbare Federschachtel und hatte nun
Gelegenheit, festzustellen, was Reue, wenigstens eine bestimmte
Form davon, ist. Die Selbstvorwürfe wollten kein Ende nehmen.
Das brannte und wurmte und tat weh.

Es stimmte also mit mir nicht. Aber das, was man mir von
Gott erzählte, konnte auch nicht stimmen. Oder war das denkbar,

128



daß ein gütiger, barmherziger Gott seinen Sohn für die Sünden
der Menschen sterben ließ? Mußte denn unbedingt Blut fließen?
Die Geschichte von den körperlichen Leiden Jesu, die die
Geistlichen in grellen Farben darzustellen pflegten, bereitete mir
ein um so größeres Unbehagen, je alter ich wurde. Sie erweckte
in mir keinesfalls das Gefühl der Reue, da ich einen konkreten
Zusammenhang zwischen meinen Sünden und dem Tode Jesu
nicht entdecken konnte. - Meine Verwirrung wurde vollkommen,
als ich Indianergeschichten zu lesen begann, die unter anderem
auch von standhaft ertragenen körperlichen Leiden der Rothäute
berichteten. So unangenehm, ja peinlich es mir selbst war, so
mußte ich mir doch gestehen, daß der Kreuzestod, am indiani¬

schen Marterpfahl gemessen, noch ein milder war. Und doch
fühlte ich anderseits, wie ungehörig und geschmacklos ein solcher
Vergleich war. - Ich mußte also, wollte ich meinen Glauben an
Jesus und Gott nicht aufgeben, andere neue Vorstellungen bilden.
Es war daher weder Faulheit noch Gleichgültigkeit religiösen
Dingen gegenüber, die mich veranlaßten, bei meinem Eintritt
in die Mittelschule die gebotene Freiheit zu benützen und auf
den Religionsunterricht zu verzichten.

Was ich nach langem Suchen hierauf fand und als höchstes
religiöses Gut schätzen lernte, war die vom jüdischen Wunderglauben

und der griechischen Vernunftauffassung gereinigte Lehre
Jesu vom Gottesreich (siehe „Das Wirken" von G. F. Lipps). D.

VIII.
Theologische Auseinandersetzung. Ich will meinen

Stand und mich nicht schonen, und gebe darum auch noch
folgender Äußerung Raum, obschon sie eigentlich anf das

hier zur Diskussion gestellte Thema nicht direkt eingeht.
In weitgehendem Maße hin ich übrigens mit dem Einsender
einverstanden. Es ist doch immer so gewesen, daß der christliche

Glaube nur dort ein Salz und ein Licht gewesen ist,
wo er sich in einem lebendigen Lebenszeugnis darstellte.

Aber ist es nicht auch eine bedeutsame Aufgabe der

Theologie und der Kirche, Klarheit darüber zu schaffen,
was christlicher Glaube ist Ist das Anliegen der Glaubenslehre

wirklich so gering zu achten in einer Zeit, die heinahe
alle Lehrsubstanz verloren hat, so daß bald niemand mehr
recht weiß, was ein Christ glaubt und nicht glaubt. Tut
nicht auch diese Besinnung not? Wir haben ja dafür heute
ein erfreuliches Exempel in der sogenannten Bekenntniskirche

in Deutschland vor Augen, die sich so tapfer gegen die

Totalitätsansprüche des Staates wehrt.
Daß aber jede wirkliche Wahrheitserkenntnis zu einer

praktischen Entscheidung führen muß, das wird nirgends
so deutlich, wie unter dem recht verstandenen Evangelium.
Alle korrekte Lehre ist hier wieder ohne jeden Wert, alles

Maulbrauchen ein Greuel, aber mich unser Tun schafft nicht
das Gottesreich, und bringt uns nicht ins ewige Leben. Und
mit den Protesten von Seiten der Kirche zu allen möglichen
Zeitverhältnissen und Nöten ist es auch nicht getan.

Die Diskrepanz zwischen Lehre und Wandel ist nirgends
so störend und schmerzlich, wie gerade dort, wo Christus
bekannt wird. Bei einem Kinde kommt es gewiß nie zu
einem tiefen Eindruck, es habe denn die Frömmigkeit an
Vater oder Mutter oder einem anderen Menschen lebensvoll
erlebt. Doch hören wir den Einsender, er hat uns immerhin
ein paar beherzigenswerte Dinge zu sagen.

Im Grunde könnte ich kurz zusammenfassend sagen, daß ich
von früher Jugend an großes Interesse für religiöse Dinge hatte,
trotzdem ich nicht in einem ausgeprägt religiösen Milieu
aufwuchs; und trotzdem haben mir der Religionsunterricht und auch
die Kinderlehre - besonders etwa vom zwölften Altersjahre an -
sozusagen keinen Eindruck gemacht. Vielleicht lag die Ursache
bei den stark intellektuell eingestellten Religionslehrern. Den
stärksten religiösen Impuls gaben mir aber stetsfort jene
Mensehen, welche mit ihrem Glauben ernst machten und durch die

Tat bewiesen, daß es für sie wirklich eine überirdische Macht gab,
der sie das, was sonst der Welt groß scheint, zum Opfer brachten.
Je älter ich werde, desto mehr sehe ich mich genötigt, scharf zu
unterscheiden zwischen unechtem, mehr nur intellektuell
erfaßtem Wortglauben und dem kindlich vertrauenden echten

Glauben, der sich bezeugt durch die Glaubenstat. Mit dieser

Erkenntnis mag auch zusammenhängen, daß viele Kinder durch

den Religionsunterricht noch stark bewegt werden, im reiferen
Lebensalter aber den religiösen Fragen ganz gleichgültig
gegenüberstehen; die einfachsten Menschen merken eben mehr und
mehr, wie wenig sich die führenden Geister um jene Wahrheit
kümmern, welche Christus uns verkündet hat. Daraus ziehen sie
den Schluß, daß keine lebendige, auch die großen Fragen des
Einzelnen wie der ganzen Völker bestimmende Wirklichkeit
hinter all dem frommen Gerede stehe; die Religion behält dann
nur noch die Bedeutung eines Erziehungsmittels, das gehraucht
wird, um die Jugend und die ungebildeteren Schichten des Volkes
etwas besser im Zaume halten zu können.

Ich muß darum zu jener Umfrage vor allem die eine Frage
stellen: „Was nützt denn all der Religionsunterricht, wenn
letzten Endes die Unterrichtenden durch ihr Leben und ihre
weltliche, praktische Lebenseinstellung davon Zeugnis ablegen,
daß sie im Grunde mit jener Macht nicht rechnen, von der sie so
viel geredet haben?" Gibt es etwas schmerzlicheres, als zu sehen,
wie es heute bei der ganzen Kirche, von den Theologieprofessoren
his fast zum letzten Pfarrherrn hinab, große Mode geworden ist, tief
fromm zu reden, und wie ebenfalls heute die gleichen Kreise sich
ängstlich ducken vor jeder Gefahr und sich feige den Mächten der
Welt anpassen. Wie klein ist z. B. das Häuflein derer geworden,
die sich vor dem Götzen des Militarismus und des Kapitalismus
nicht beugen. Und doch wäre es in erster Linie Pflicht der christlichen

Führer, zu verkündigen, daß jeder Menschenmord schwerste
Sünde ist, daß Krieg Sünde ist, daß darum auch die Vorbereitung
des Krieges Sünde ist; daß ferner jeder Diebstahl am Bruder
Sünde ist, daß darum der Kapitalismus, der diesen Diebstahl im
Großen protegiert, Sünde ist. Es soll jedoch von uns kein Mensch,
der Sünde tut, gerichtet werden. Der Glaube an Gott, der nicht
in leeren Worten besteht, ist - in den Augen der Welt - ein
ungeheures Wagnis, das nur der heldenhaft Mutige oder der kindlich
Vertrauende unternimmt. Viel schmerzlicher aber, als daß wir
diesen Mut nicht haben, ist die Tatsache, daß wir auch die Demut
nicht haben, unser Versagen zuzugehen und unsere Sünde zu
bekennen. In der gleichen Zeit, wo wir in einem Meer von frommen

Worten und Theologien über die Sünde fast ertrinken, fehlt
uns die Demut, die Sünde dort zu bekennen, wo wir gegenwärtig
am meisten versagt haben, in der Friedensfrage und in der

sogenannten sozialen Frage. Da mühen sich die Theologen
grenzenlos, unser Versagen mit tiefsinnigen Theorien und theologischen

Auffassungen zu verdecken, ob bewußt oder unbewußt,
kann ich nicht sagen. Aber so verdunkeln, ja löschen sie das Licht,
das von Christus her in die Welt leuchten und sie vor dem Sturz
in den Abgrund retten sollte. Was für Gerichte müssen kommen
über unsere Kirche, wenn sie von ihrer Treulosigkeit nicht
umkehrt Sagt uns das, was Gott in Rußland geschehen ließ, denn
nichts? Sieht denn die Kirche noch nicht ein, daß auch für sie das

tiefe Wort gilt: Wer sein Leben zu erhalten sucht, der wird es

verlieren, und wer es verliert, der wird es gewinnen. — Sie werden
begreifen, daß die Frage des Religionsunterrichtes aufs engste mit den
erwähnten Fragen zusammenhängt. Wir können uns je länger desto

weniger mit frommen Worten an der Klippe vorbeireden, wo es

einfach heißt : entweder oder. Der erste Schritt zur Umkehr aber ist
Wahrheit, gegen uns selber und gegen die andern. Es drängte mich,
um der Wichtigkeit der Sache willen, mich so offen auszusprechen.

U.U.
129



IX.
Eine Antwort zu den Einzelfragen.
Zu Frage 2. Fine religiöse Beeinflussung der Kinderseele halte ich

dann für notwendig und wertvoll, wenn sie das innere Wachstum
des Kindes wirklich fördert. Es giht aher so viele Erwachsene, die
die Kinder zu Andachten und zu Yereinsversammlungen
mitschleppen, in der Meinung, das Kind so gut zu beeinflußen. Ich
glaube aber, daß man es damit eher abschreckt. Das Kind wird
sich langweilen, weil es den Worten noch nicht folgen kann, und
wird mit der Zeit den Willen zur Sache verlieren.

Als Kind kam ich im Jahr ein einziges Mal in unser kleines
Dorfkirchlein. Das war an Weihnachten. Ich weiß, daß dabei nicht
der Vt eihnachtshaum und das Geschenklein die einzige Freude
waren; sondern wieder einmal ins Kirchlein gehen zu dürfen,
erfüllte mich an sieh mit Feierlichkeit. Ich verstund, daß die
Kirche ein Ort ist, wo die Menschen mit Gott in Verbindung
treten wollen.

Wenn ich Kinder hätte, würde ich sie beten lehren und auch
in die Sonntagssehule schicken. Im übrigen halte ich es für
wichtig, daß wir den Kindern, statt mit viel Worten, mit gutem
Beispiel vorangehen. Kinder sind auf alles aufmerksam.

Zu Frage 4. Den ersten, bewußten Eindruck eines Ewigen gewann
ich am Sterbebett meines Vaters. Sein Angesicht war vor Schmerz
kummervoll und verzerrt, meistens hielt er die Augen geschlossen.
Doch in den letzten Augenblicken öffneten sieh dieselben weit, er
sah uns alle der Reihe nach an, und dann ging sein Blick ins Weite.
Wir spürten, daß er etwas schaute, was wir nicht sehen konnten.
Dann sehlief er ein. Auf seinem Antlitz aber stand ein seltsam
Lächeln und Leuchten und es war, als ginge trotz der Trauer der
Friede durchs Haus. Da habe ich gespürt, daß nach diesem Lehen
noch etwas wartet.

Den Eindruck eines Übersinnlichen und Ewigen gewann ich
aber auch schon, wenn ich z. B. auf einem Berggipfel stand oder,
bei einem Sonnenuntergang in Schweigen versunken, das Seheiden
des Tages und das Aufsteigen der Nacht beobachtete.

Zu Frage 5. An meine religiöse Kinderwelt denke ich immer gerne
zurück. Sehr religiös wurden wir freilich nicht erzogen. Ich erinnere

mich wohl, daß man mich Kindergebetlein lehrte, die ich
allabendlich vor mich hin sagte, vermisse jetzt aber, daß unsere
Mutter selbst mit uns betete. Später fügte ich zu den gelernten
Gebeten noch eigene Worte hinzu; ich sagte dem lieben Gott,
was mich drückte oder was mein kleines Herz wünschte.

Zu Frage 6: Was bedeuteten für Sie als Kind religiöse Übungen,
wie Gebete. Gesänge, was Sonntagssehule, Andacht,
Religionsunterricht'? Ich erinnere mich, daß ich mit jedem Anliegen zu Gott
kam. Aber auf Kommando beten konnte ich nicht. Meine ältere
Schwester lehrte mich auch für andere Menschen beten, so z. B.
für meinen Onkel, der damals im Kriege war, dann für Vater und
Mutter, für Geschwister und endlich für alle außenstehenden
Menschen. Ich erinnere mich, daß ich einmal, als mir meine
Puppe in den Bach fiel, bis über die Knie ins Wasser sprang und
der Puppe nacheilte. Dabei betete ich inbrünstig zum lieben Gott,
er möge mir doch mein Püppchen retten helfen, was er dann
wirklich auch tat und worüber ich sehr dankbar war.

Für mich bedeutete die Sonntagssehule etwas vom Schönsten.
Dort fehlte ich nur selten. Den biblischen Geschichten hörte ich
sehr gerne zu. Ich erinnere mich noch gut, wie uns einmal eine
Sonntagsschullehrerin den Spruch auslegte: ..Laß deine linke
Hand nicht wissen, was deine rechte tut." Das ging mir so tief
zu Herzen und ich verstand es so gut, daß ich mich von da ah
bemühte zu schweigen, wenn ich irgend etwas Gutes und Liebes
getan hatte.

Auch die Kinderlehre war eine Quelle, aus der ich schöpfte.
Noch heute erinnere ich mich an vieles, was ich damals hörte.

Als ich den Religionsunterricht besuchen mußte, wechselten
wir unseren Wohnort. Von diesem Unterricht bleibt nur ganz
wenig in Erinnerung. Er war außerordentlich langweilig. Manchmal

nahm ich mir ernstlich vor, mich recht zusammenzunehmen
und gut zuzuhören, doch das war meist unmöglich. Ich weiß von
Mitschülern, die während des Unterrichtes sogar einschliefen.

Auch vom Konfirmandenunterricht trug ich wenig davon.
Man nahm mit uns einzig biblische Geschichten durch (zwei- und
dreimal dieselbe) und wir mußten die Apostelbriefe der Reihe
nach auswendig lernen. Damals hatte ich so viele Lebensfragen
auf dem Herzen, aber nichts von alledem kam zur Sprache. So

war ich froh, als Unterrichtsjahre und Konfirmation vorbei
waren. Diese Jahre könnte ich einen „Stillstand" nennen. Es

war niemand da, der mir mein Innenleben aufhellte. Ich hungerte
nach Aufklärungen, nach Antworten auf Lebensfragen, die mich
beschäftigten, aber als niemand darauf achtete, schliefen diese
Wünsche schließlich ein.

Zu Frage 7. In meiner Kindheit haben mich die religiösen
Vorstellungen oft vor Bösem bewahrt. Ich kannte die innere
Stimme, die mitredete und mahnte, wenn ich etwas tun wollte,
was nicht recht war. Ich weiß, daß ich aufhörte, Zucker zu naschen,
weil man uns in der Sonntagssehule sagte, daß überall, wo man
auch sein möge, der liebe Gott hinsehe und schaue, was man tue.

Zu Frage 8 : Hat Ihnen Ihr religiöses Glauben und Hoffen einmal
in einer kindlichen Angst oder Not geholfen An ein Erlebnis zu
diesem Punkt erinnere ich mich noch ganz gut. Meine älteste
Schwester besaß ein schönes Taschenmesser, welches mir
außerordentlich gefiel; ich wünschte, daß ich es nur ein einziges Mal
einen Augenblick zu mir nehmen dürfte. Das wurde mir aber
nicht erlaubt aus Angst, ich könnte mich schneiden oder das
Messer gar verlieren. Da bemerkte ich eines Tages, daß die
Schwester, wahrscheinlich aus Versehen, das Messer auf dem
Tisch liegen gelassen hatte. Der Versuchung konnte ich nicht
widerstehen. Ich nahm es in die Hände, betrachtete es nach allen
Seiten und schob es schließlich in die Tasche. Da riefen mir
draußen auf der Straße ein paar Mädchen zum Spiel. Ich eilte
hinaus, doch kam mir bald das Messer in der Tasche in den Sinn.
Ich dachte daran, daß ich es verlieren könnte. Aber ich konnte
mich nicht entschließen, es wieder hinauf in die Stube zu tragen,
wo ich es genommen hatte. Nein, nach dem Spiel wollte ich es

unbedingt noch einmal in die Hände nehmen. So legte ich es

draußen vor dem Hause auf die Steintreppe.
Als es Abend wurde und ich müde heimkam, lag das Messer

nicht mehr dort. Mit einem schlechten Gewissen sehlieh ich
ins Haus, wo meine große Schwester gerade das verlorene Messer

in allen Ecken suchte. Der Verdacht fiel sofort auf mich.
Man zog mich auf die Seite und redete mir ins Gewissen. Ich
bekannte, daß ich das Messer genommen und verloren hatte.
Zur Strafe mußte ich sofort zu Bette gehen, und die Mutter
drohte, daß es noch eine Tracht Prügel gebe, sobald der Vater
heimkomme. Das war für mich das Schlimmste, denn wenn
Vater einmal Schläge gab, spürte man es. Im Bett fing ich
bedenklich an zu heulen. Eine um ein paar Jahre ältere Schwester
tröstete mich und sagte, ich solle nur beten. Aber meine Not war
so groß, daß ich weiter heulte und fragte: „Ja, was muß ich denn
beten, daß ich das Messer wiederfinde?" ..Du betest halt einfach was
du kannst", gab die Schwester zurück, drehte sieh auf die andere
Seite und befahl, endlich aufzuhören mit heulen. Da setzte ich
mich im Bette auf und fing laut an zu beten: „Spiis Gott, tröscht
Gott eus und alIi arme Chind, wo uf Erde sind. Amen!" Darüber
schlief ich ganz ruhig ein. Ich hatte die Gewißheit, daß mir der
liebe Gott am Morgen gewiß zeigen würde, wo das Messer wäre.

Als ich am andern Morgen den Vater sah, klopfte mein kleines
Herz, doch er hielt statt der Rute das Messer in der Hand. Er war
am Abend vorher, während ich spielte, noch ausgegangen, und
hatte es auf der Steintreppe bemerkt und zu sich genommen. So

hatte mir also das Gebet aus der Not geholfen. Ich frage mich
aber noch heute, ob wohl nicht etwas in meinem kindlichen
Glauben zerstört worden wäre, wenn das Messer nun doch nicht
zum Vorsehein gekommen wäre.

Zu Frage 10 : Wem verdanken Sie vor edlem das, was Sie heute an
religiösem Glauben besitzen? Ich habe nicht nur einem, ich habe
vielen Menschen zu danken für das, was ich heute an religiösem
Glauben besitze. Es sind Menschen, die verschiedenen
Glaubensrichtungen angehören. Dann las ich auch Bücher, die mir viel gaben.

130



Zu Frage 77. Ich erinnere mich nicht, daß mir kindliche Zweifel
das Glauben erschwert haben. So lange ich Kind war, fühlte ich
mich geborgen in dem, was ich an Glauben aufnahm aus Sonntags-
schule, Kinderlehre und von daheim.

Zu Frage 12. Der Übergang vom kindliehen Glauben zu dem
des Erwachsenen vollzog sich bei mir nicht gleichmäßig und nicht
selbstverständlich. Es gab Krisenzeiten, die ich nicht noch einmal

durchmachen möchte. Es war manchmal, als müßte ich eine
endlose Wüste durchwandern. Auch heute bin ich noch nicht
zur Ruhe gekommen, aber ich habe doch warten gelernt und
eingesehen, daß man nur Stufe um Stufe gehen kann. Und ich
weiß jetzt, daß es nicht darauf ankommt, welcher Glaubensrichtung

der Mensch angehört, sondern allein darauf, was er
wirklich lebt.

Schlu ßbetrachtung

Die Rundfrage über Religionsunterricht und religiöse
Erziehung ist damit abgeschlossen. Sie war eine kleine Bohrung
in die tiefer liegenden Schichten unserer geistig-seelischen
Existenz. Was hat sie zutage gefördert? Nach meinem
Dafürhalten rechtfertigen sich auf alle Fälle die pessimistischen

Prognosen der ersten Einsendung nicht. Ein „schwarzes

Bild" bekamen wir gewiß nicht, im Gegenteil, es zeigte
sich wieder, daß auch in der Bildungsschicht, der die E.-R.
dient, viel echtes und tiefes, wenn auch manchmal
verdecktes, religiöses Leben vorhanden ist.

Das eingegangene Material erlaubt wohl keine
verallgemeinernden Schlußfolgerungen über den Gesamtsachverhalt,

dazu ist es zu wenig umfangreich; aber es gibt bedeutsame
Einblicke in religiöses Werden und Erleben in unserem
geistigen Raum.

Allen Einsendern und Einsenderinnen sei damit ihre Mühe
herzlich verdankt. Mögen sie die Gewißheit haben können,
daß sie mit ihrer Arbeit einigen dienen durften. Hoffentlich
sind sie mit der Art, wie ihre Stimme in der E.-R. zu Gehör
kam, einverstanden.

Was wir hier unternahmen, ist ein kleiner Beitrag zur
religiösen Erziehungsfrage und Methodik des

Religionsunterrichts. Wir hoffen, diesen Anfang im Verein mit andern
fortsetzen zu können.

Zusammenfassung der kritischen Bemerkungen und Vorschläge

Der Stoff. Die biblischen Geschichten und Gestalten werden

sich, wenn sie lebendig und der Stufe entsprechend
dargeboten werden, immer wieder an den Herzen der Kinder
bewähren. Es gibt ja wohl kaum ein plastischeres
Erzählungsgut, als die Geschichten des alten Testaments und
diejenigen von Jesus. Nur wird auch gerade dabei die

Darbietungsart ganz der geistigen Reife angepaßt sein müssen.
Den Kleinen muß ganz unmittelbar und unproblematisch,
aus reiner Freude an der Epik, erzählt werden ; bei den Größern

wird mehr auf die innere Entwicklung und Konfliktlage

der biblischen Gestalten Gewicht gelegt werden. Auf
diese Weise verträgt der Stoff auch wohl eine Wiederholung

auf der Oberstufe. Mosesgeschichten z. B. sind, ob

in der Sonntagschule oder der jüngeren Unterweisung
erzählt, etwas ganz anderes. Trotzdem sollte der Lehrplan
tunlichst zu häufige Wiederholungen vermeiden.

Auffallend ist, wie sehr Stoffe aus Hiob oder den kleinen

Propheten, dann auch einzelne Psalmen fesseln können. Die

spätem Jahrgänge haben doch schon beginnendes
Verständnis für die Wucht der prophetischen Persönlichkeiten
und Kämpfe, besonders wenn sie aus eigener Ergriffenheit
dargeboten werden. Es liegt ja alles daran, daß der Stoff
den Unterrichtenden selbst ergriffen hat.

Kirchengeschichte scheint oft eine mühsame Sache zu
sein und nicht die besten Erinnerungen zu hinterlassen.
Sie teilt wohl das Schicksal alles Geschichtsunterrichts, daß

sie in einer Zeit noch mangelnder Reife erteilt werden muß;
außerdem darf sie nicht einfach eine Parallele zur
Profangeschichte sein.

Neben der Bibel werden gewiß mit Gewinn, wenn es mit
Maß geschieht, profane Stoffe herangezogen. Was für schöne

Erzählungen gibt es doch! Auch die passenden Zeitereignisse
sollen zur Sprache kommen. Einen besonderen Platz muß

immer das Lied einnehmen. Kirchenlieder dürfen nicht nur
Lernstoff sein, mit dem man einen quält. Viel singen! „Ich
hätte immer sechs Strophen singen mögen." Eine Kirchen-

und Glaubensgeschichte aus Liedern wäre gewiß gar nicht
Übel.

Freiheil and Zwang. Wie viel inneres Wachstum, natürliche

Freude und Verständnis an religiösen Dingen wurde
doch nicht schon durch jenes Mitschleppen in Predigten und
Bibelstunden gedämpft, ja erstickt. Das Kind langweilt sieb,
denn es versteht ja die Worte nicht. Aber auch Andachten,
Gebete, so wertvoll eine christliche Hausordnung ist, können
oft mehr hemmend als fördernd wirken. Sollte man dem
Kinde nicht hierin seine Freiheit geben, und es nach seiner

eigenen Entscheidung entweder an dem von den Eltern
gepflegten Leben teilnehmen lassen, oder seine Absenz
entschuldigen? Vielleicht würde es dadurch erst recht gewinnen.
Aller Zwang zu solchen Anlässen und Übungen ist gewiß
ein Übel. Die weise Regel in aller Entziehung ist das
Innehalten der Mitte zwischen Hunger und Sättigung. Wohl
dem Kinde, dessen Kindheit ihm vie' Erfüllung brachte,
ihm aber auch das Hungern ließ. Die Lebenskurve muß noch

Ansteigungsmöglichkeiten haben, darum darf nicht alles

schon genossen sein. Das Leben verliert seinen Anreiz, wenn
schon in der Jugend in allen Gefilden gejagt wurde. Weises

Maßhalten zwischen Hunger und Sättigung ist gerade in der

religiösen Jugendentwicklung von größter Bedeutung. Die
Mitte ist hier Bewahrung vor Verkümmerung aus
Unterernährung und damit vor der Gier, die irgendwelche Ersatzstoffe

ergreift, aber auch vor Übersättigung, die nie mehr
recht hungern kann. Das Kind soll „gluschtig" bleiben. Ein
bedenkliches Zeichen ist die gewiß berechtigte kindliche
Notwehr, mit der es sich vor einem Zuviel schützt.

Persönlichkeit. Immer wieder wurde von dem Eindruck
starker ethischer oder religiöser Persönlichkeiten geschrieben.
Die Persönlichkeit ist gerade in der religiösen Erziehung der
entscheidende Faktor. Ein Mensch, der wirklich seinen
Glauben lebt und in dieser Sache aus den innersten Kammern
seines Herzens herausspricht, beeinflußt sicher die Kinderseele.

Nur von dem, der selber durch die Wahrheit getroffen

131



ist, gellt ansteckende Kraft aus. Religiöses Leben kann nur
durch lebendiges Zeugnis, das ist durch ein Wort, in dem
der ganze Mensch mitschwingt, und zu dem er sich
entscheidungsvoll bekennt, weitergepflanzt werden. Die starke,
verehrte Persönlichkeit wird zum haftenden Erlebnis des

Kindes. Nur zu bald merkt es auch das Kind, ob der Lehrer
seines Glaubens sicher ist, und ob er wirklich selber glaubt.
Einfachste Menschen können hierin durch ihre Geschlossenheit

oft tiefsten Eindruck hinterlassen.
Das Bild von Vater und Mutter und das Verhältnis zu

ihnen ist in der religiösen Entwicklung von allergrößtem
Gewicht. Negative Einstellung zu Vater oder Mutter überträgt

sich nur zu leicht auf das Gottesverhältnis, und
umgekehrt ist der verehrte Vater, die geliebte Mutter der
direkteste Weg zu einem kindlich selbstverständlichen
Gottesbild und Glauben.

Das Ärgernis. Im Gegensatz dazu kann der nichtglaubende
Lehrer für das glaubende Kind eine schwerste Belastung
sein. So begreiflich eine gewisse Diskrepanz zwischen den

Glaubensvorstellungen und -inlialten des Erwachsenen und
des Kindes ist, so ist dadurch doch niemals die brutale und
oft auch täppische Hand gerechtfertigt, die in das zarte
Gefüge der kindlichen Wunder- und Glaubenswelt überlegen
lächelnd hineingreift. Gerade in den notwendigen Wandlungen

durch die verschiedenen Glaubensstufen braucht das

Kind verständnisvolle und vor allem ehrfürchtige Führung.
Es sind Übeltäter, die einen Kinderglauben zerstören. Jesu
Wort vom Mühlstein für ihren Hals besteht gewiß zurecht.
Man sollte einem Kinde nie mehr nehmen, als man ihm
gehen kann. Am kritischsten wird diese Frage in den

späteren Reifejahren, das heißt in der Zeit, da sich auch die

Glaubensvorstellungen wandeln. Es ist schon schlimm,
wenn man dann der Religionsstunde in einer Mittelschule
mit „Angst und Herzklopfen entgegensehen muß, in der
Furcht, man werde in schwere Zweifel geworfen".

Die falsche Weichestellung. Es gibt wohl nichts Langweiligeres

als den Moralismus. Wer den Religionsunterricht dazu

verwendet, der hat die Religion gründlich verfälscht. Die
Bibel ist gerade auch in der ehrlichen Menschlichkeit ihrer
Gestalten, in ihrem Realismus hier eindeutig und groß. Wir
haben da keine Geschichten vom braven Fritz zu erzählen.
Wo an Gott glauben ein braver Schüler sein, heißt, da ist
die Weiche falsch gestellt. Verhängnisvoll ist es auch, wenn
die väterliche Autorität durch Gott untermauert wird, so

daß es zu jener verlogenen Identität von Erzieherwillen
und Gottes Gebot kommt. Gott ist auch nicht der Garant
und Wächter unserer gesellschaftlichen Ordnung und
unseres Sittenkodex. Wir können gerade dem jugendlichen,
gesunden Übermut gegenüber, der seinen Spielraum haben
will, nicht genug der Verwechslung von Glauben mit Bravheit

wehren. Dem vitalen Kind werden Gott und Religion
sonst zu einer langweiligen und instinktiv abzulehnenden
Sache. Wieviel davon klebt unserem Religionsstundenbetrieb

an. Glaube ist nicht Bravheit im moralischen Sinn
und bedeutet auch nicht moralische Vollkommenheit.

Die Atmosphäre. Aller Religionsunterricht muß gewiß in
einem freien und fröhlichen Geist stattfinden. Die engherzige,
kleinliche, nörgelnde, ungemütliche Art ist hier der Tod.
Ja er muß etwas Festliches haben. Dasschließt die Ordnung

und die ernste Arbeit nicht aus. In aller Freiheit Disziplin.
Eine Religionsstunde ohne gute Ordnung fördert mehr das
Böse als das Gute und ist zum mindesten verlorene Liebesmüh.

Aber es soll auch tüchtig gearbeitet werden.
Religionsunterricht darf nicht Spiel sein, mit festlicher Stunde ist
nicht die landläufig schöne Stunde gemeint, da man die
Kinder mit Zuckerbrot füttert.

Froh ist die Atmosphäre, wo Vertrauen und Bejahung
sind, wo man nicht scheinen muß, sondern sein darf, was
man ist. Wo man nicht immer verurteilt, kritisiert, gedemütigt

wird. Das Christentum ist doch letztenEndes gerade auch
Frohe Botschaft dadurch, daß ich hier anerkannt, wertvoll,

beachtet hin. Jene berüchtigte Brechung des Willens
hat in ihr gar keinen legitimen Platz. Gibt es ein größeres
Werk, als einem Kinde, soweit dies in unserer Macht steht,
zu einem gesunden, geschützten Selbstvertauen zu helfen.
Wie soll es dies finden, wenn nicht durch rechtverstandenen
Glauben an Gott, seinen Schöpfer und Helfer.

Der Akzent. Darum steht im Mittelpunkt des
Religionsunterrichts auch nie der Mensch, sondern Gott. Nicht auf
der eigenen Unzulänglichkeit, Kleinheit und Sünde soll der
Akzent liegen, sondern auf Gottes Größe und Herrlichkeit.
Gewiß wurde mit Recht betont, nicht mea culpa, sondern
soli deo gloria. So wird auch der Religionsunterricht ein
Stück Lobpreis Gottes, Geborgensein in Gott.

Über Ort und Zeit. Aus den hier veröffentlichten, wie auch

aus andern Berichten scheint hervorzugehen, daß die

Religionsstunde nur selten der Ort und die Zeit der stärksten
religiösen Eindrücke ist. Diese Feststellung mag nicht gerade
angenehm sein, entspricht aber ohne Zweifel dem Tatbestand.

Merkwürdig dürftig sind die positiven Mitteilungen
aus dieser Zeit. Zu wessen Lasten fällt dies? Ist der
Religionsunterricht — wir verstehen darunter hauptsächlich den

von den kirchlichen Vertretern erteilten Unterricht des

siebenten bis neunten Schuljahrs — seiner Aufgabe nicht
gewachsen, oder sind Ort und Zeitpunkt etwa ungünstig
gewählt? Besteht ein Wandel in den Graden der Empfänglichkeit,

so daß Zeiten großer Offenheit und Bereitschaft mit
solchen der Gleichgültigkeit abwechseln? Die Erfahrung
scheint dies letztere eindeutig zu bejahen.

Die erste Kindheitsepoche besitzt zweifellos eine viel
größere Empfänglichkeit und Bildsamkeit für religiöse
Unterweisung und Erfahrung als die zweite Stufe. Daher ist
sie auch in der Regel die Zeit der starken, haftenbleibenden
Eindrücke, und der Unterricht auf der Sekundarschulstufe
hat darum eine nicht immer dankbare Aufgabe. Es sind
selten der Religionslehrer dieser Zeit und die Religionsstundc
— Ausnahmen bestätigen die Regel —, die wertvollstes
religiöses Lehen aufschlössen, sondern es sind Mutter oder

Vater, eine Sonntagschullehrerin, eine Weihnachtsfeier,
oder ein ganz konkreter Erlebnisanlaß in der Familie.

Anders dünkt uns der Sachverhalt in der Zeit der stärksten

Reifeentwicklung zu sein. Mit ihr fällt z. T. der
Konfirmandenunterricht zusammen. Über den Unterricht dieser

Zeit vernehmen wir immer wieder die extremsten Urteile,
entweder Äußerungen der Begeisterung oder der Enttäuschung.

Auch wird oftmals die große Bedürftigkeit und
Bereitschaft des Burschen und Mädchens dieses Alters zum
Ausdruck gebracht. „Ich war erfüllt von Lebensfragen, voll

132



Unruhe und Ungelöstheit, voll drängender Lebensproblematik.

Ich hungerte nach Antworten, nach Aufklärung, und
zwar nicht nur sexueller." Darum scheint dies eine ganz
neue Zeit und Gelegenheit für den Unterricht zu sein. Und
es ist gewiß höchst bedenklich, wenn man solche Berichte
entgegennehmen muß: „Niemand half mir mein Innenleben
fördern. Ich hatte viele Lebensfragen auf dem Herzen,
aber nichts kam zur Sprache." Wenn der Religionsunterricht
auch in dieser Zeit versagt, so kann dies gewiß nicht mit
mangelnder Bereitschaft von Seiten des Kindes erklärt werden,

sondern es muß die Schuld daran in mangelnder
pädagogischer Tüchtigkeit, oder in falschem Unterrichtsziel oder
falscher Unterrichtsmethodik liegen.

Das Ziel. Ist Religionsunterricht Erlebnis-, Lehr- oder
Lebensunterricht

Die Romantik, und alles was mit ihr verwandt ist, also

auch der Pietismus, sucht Erlebnis. Für sie ist Religion
Gefühl, fromme Erhebung des Gemüts. Man liebt die

Stimmung. Im Religionsunterricht hascht man nach Erlebnissen.
Aber die Gefühle kommen und gehen, steigen und sinken.
Was bleibt, ist höchstens die schöne Erinnerung. Zweifellos
hat aber gerade das gefühlsmäßig Intuitive einen Ort
und ein Recht im Glauben, eine Wahrheit, die sich der
Protestantismus immer wieder merken muß.

Im Pietismus ist es nicht mehr das romantische, immer
leicht ans Naturalistische und Mystische streifende Gefühl,
sondern der erlebte Glaube, der gesucht und nun auch zum
Ziel der religiösen Erziehung gemacht wird. Das Kind soll

zur Glaubenserfahrung gebracht werden, das heißt es soll
eine Bekehrung durchmachen. Religionsunterricht ist er-
wecklicher Unterricht. Ziel ist der Glaube, als Erlebnis der

Sündenvergebung und Heilsgewißheit. Es soll alles so arrangiert

werden, daß es zu diesem Glaubenserlebnis durchstößt.
Ob man es hier auch weiß, daß der Glaube nicht in unserer
Kompetenz steht, sondern ein freies Gottesgeschenk ist?

Religionsunterricht ist Lehrunterricht, so sagen Orthodoxie

und Rationalismus. Christlicher Glaube ist nicht nur
Haltung — die Haltung des Vertrauens und der Hingabe —,
sondern ist auch ein Wissen um das Objekt und Subjekt
dieser Hingabe. Selbsterkenntnis als Sünder-,
Gotteserkenntnis als solche des heiligen und barmherzigen Gottes.
Es ist also ein inhaltlich bestimmter Glaube. Die Erkenntnis

ist in ihm auch hochbedeutsam. Diese kommt aus der
immanenten Offenbarung der eigenen Vernunft, oder der
transzendenten Selbstkundgabe Gottes in der Geschichte
und Jesus Christus. Glaube ist inhaltlich geprägte Wahrheit,

Erkenntnis Gottes nach Wesen und Willen. Beson¬

ders in unserer Zeit, sagt man, ist diese Akzentverlagerung
notwendig. Wir brauchen wieder Substanz. Der Mensch soll
als Kind eine festgefügte Wahrheit aufnehmen, das gibt
ihm Halt im ganzen Leben.

Nicht im Gegensatz dazu, aber ein anderes Moment noch
betonend, steht der Lebensunterricht. Ihm geht es um die

Aktualität, die Existentialität des Religionsunterrichts. Er
soll im Erfahrungsbereich und im Erfahrungsfeld des Kindes
stattfinden, sonst steht er im luftleeren Raum und ist ein
Fechten in die Luft. Er geht darum ein auf die konkrete
Situation, setzt sich auseinander mit der augenblicklichen
Problematik, bewegt sich im Erlebniskreis des Kindes.
Religionsunterricht ist hier Verarbeitung, Deutung, mit
einem Wort Lebenshilfe. Dieser Unterricht bekommt etwas
Persönliches und Verpflichtendes und ist auch immer Aufruf
zur Entscheidung.

Es handelt sich dabei hauptsächlich um eine pädagogische
Frage. Der Erlebnis- und der Wahrheitskreis sollen sich

nicht nur tangieren, sondern decken, oder zum mindesten
überschneiden. Lehre soll lebensaktuell sein, Leben in der
Lehre sich selber verstehen lernen. Das Anliegen der Kirche
war in erster Linie die Vermittlung der Lehrsubstanz, in der
Erkenntnis ihrer Bedeutsamkeit für das Leben. Sie stellte
sich darum einseitig die Frage, wie kann das christliche
Lehrgut möglichst methodisch und pädagogisch dargeboten
werden. Ihre ernstesten Bemühungen in dieser Hinsicht sind
die Katechismen, Luthers kleiner allen voran. Andere, von
aller Erkenntnissubstanz fröhlich unbeschwerte Richtungen,
wollten nichts als Lebenskunde.

Die Diskrepanz zwischen dem, was erwartet wird und dem,

was die Kirche mit ihrem Unterricht oft bietet, bricht am
weitesten auf beim Jugendlichen. Er sucht als Bursche oder
Mädchen den Lebensunterricht, der ihm zu einer rechten
Lebenshilfe werden kann. Wie soll er die Probleme seiner
Umwelt und noch mehr sich selber meistern? Erwartet er
ohne Recht eine Hilfe darin gerade durch die
Unterweisung?

Gewiß versteht sich der Religionsunterricht erst dort
selber, wo eine Konfrontation seiner Wahrheit mit der
Lebensstufe und -läge, also mit dem konkreten Menschen,

gesucht wird. Dann ist die von ihm verkündete christliche
Wahrheit Deutung, Beleuchtung, Antwort, Hilfe im konkret

erlebten Leben, dies aber nun nicht mehr vom Menschen
selber aus, sondern von dem in Jesus Christus offenbaren
Gott : Ein Katechismus für Jugendliche, der zugleich ihr
Lebensbuch wäre. Dazu aber gehörte klare Wahrheitserkenntnis

und mehr Jugendverständnis.

Fortsetzung des allgemeinen Teiles. Redaktion: Dr. W. Schohaus

Schweizerische Umschau
Die Schweizersektion des Weltbundes für Erneuerung der

Erziehung wird am 3. und 4. November in Zürich ihre
Jahresversammlung abhalten. Das Programm der Tagung wird im
Septemberheft der S. E. R. bekannt gegeben.

Die diesjährige Schweizerische heilpädagogische Woche findet
vom 23. bis 30. September an der Universität Fribourg statt.
Sie wird im Auftrage des Schweizerischen Caritasverbandes,
der Fachgruppe der Kinder- und Jugendfürsorge und des

Schweizerischen Katholischen Anstaltenverbandes durchgeführt
vom Institut für Heilpädagogik, Hofstraße 11, Luzern. Die
Vorlesungen werden vormittags abgehalten und behandeln Fragen
der körperlichen Erziehung und Ertüchtigung. Die Nachmittage
sind reserviert für praktische Demonstrationen und Diskussionen.

Die Jahresversammlung der Schweizerischen gemeinnützigen
Gesellschaft ist auf 1. und 2. Oktober nach Liestal einberufen.
In der Hauptversammlung am 2. Oktober sollen ein Mediziner,

133


	Schulleben und Schulpraxis

