
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 7 (1934-1935)

Heft: 6

Artikel: Zur Methodik des Strafvollzuges [Fortsetzung]

Autor: Birsthaler, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau
ORGAN FÜR DAS ÖFFENTLICHE UND PRIVATE BILDUNGSWESEN DER SCHWEIZ

44. JAH RGANG DER „SCHWEIZERISCHEN PÄDAGOGISCHEN ZEITSCHRIFT" 28. JAHRGANG DER „SCHULREFORM"

Herausgegeben in Verbindung mit Universitäts-Professor Dr. P. Bovet, Professor Dr. v. Gonzenbach,
Z Li R I P H

Professor Dr. W. Guyer, Professor Dr. H. Hanselmann, Rektor J. Schälin und Seminar-Direktor

Dr. W. Schohaus • Herausgeber: Dr. K. E. Lusser, St. Gallen • Redaktion des allgemeinen Teiles: S E PTE M B E R H E FT 1934

Seminar-Direktor Dr. W. Schohaus • Redaktion von „Schulleben und Schulpraxis": Prof. Dr. W. Guyer NR. 6 VII. JAHRGANG

Zur Methodik des Strafvollzuges
Von Alfred Birsthaler

II.1)

Zur selben Zeit, wie René, von dessen Leben und Schicksal
die letzte Nummer der S. E. R. berichtete, wurde ein anderer

Jüngling in unsere Anstalt eingeliefert. Auch dieser hatte
kaum das zwanzigste Altersjahr zurückgelegt und hatte für
ein Verbrechen, das er an seinem 18. Geburtstage begangen,
mit lebenslänglichem Zuchthaus zu sühnen. Ein
„Schwerverbrecher" also. Laut Prozeßakten hatte der Unglückliche
einen Chauffeur ermordet und ihn seines Geldes beraubt. Da

er sein Verbrechen überdies auf eine rohe Art ausgeführt,
hatte auch sein jugendliches Alter keine mildernden Umstände
zu erwirken vermocht. Im Gegenteil, um dem Fehlenden die
Wohltat des Jugendgerichtes vorenthalten zu können,
behielt man ihn in Untersuchungshaft, bis der Volljährige nach
der ganzen Schwere seines Falles verurteilt werden konnte.
Das geschah in Genf.

Im Geiste sehe ich noch immer den hochgewachsenen

Jüngling, wie er mit blassem Gesicht und unter der Last
seines furchtbaren Schicksals schon leicht vornübergebeugt,
unter uns trat. Um den herben Mund lag eine gewisse
Entschlossenheit, doch auch Zynismus und verbissene
Herausforderung. Aus den blauen Augen jedoch, deren Blick wie
über sich selbst erschrocken, in noch kindlicher Naivität
das Leben der Seele enthüllten, sprach der ganze Jammer
dieser jugendlichen Gestalt einen an. Und es war wohl diese

so unverhohlen sich aussprechende Not, die wider alle
Vorurteile das Mitleid in hohem Maße zu erwecken vermochte,
so daß man nur wünschen konnte, es möchte dies einem jeden
Gefangenen in Form solcher Hilfsbereitschaft entgegengebracht

werden, wie sie D. vom ersten Tage an erfahren durfte.
Indessen lag auch in der Tragik der äußeren

Lebensgeschichte des jungen D. ein Moment, das der tieferen
Einsicht in die Genese einer verbrecherischen Tat nicht
verborgen bleiben konnte. Seine früheste Kindheit verlebte er
in einem wohlhabenden Hause. Die finanziellen Verhältnisse
erlaubten den Eltern, dem Jungen alle Wünsche zu erfüllen,
während diese selbst, von ihren Sorgen für ihr Geschäft

') Vergleiche Augustheft 1934 der S. E. R.

absorbiert, dessen Aufsicht einem Dienstmädchen überließen,
das ihn nur allzufrüh in seine eigene sexuelle Not hineinreißen
sollte. Es kam auch der Weltkrieg, bei dessen Ausbruch die
Eltern sich im Ausland befanden, wo sie vorerst interniert
wurden. Inzwischen erlitt das Geschäft einen entscheidenden
Rückschlag. Und als der Vater endlich heimkehren konnte,
mußte er wiederholt in den Militärdienst einrücken. In den
Intervallen versuchte er seinGeschäft wieder flott zu bringen.
Doch es wollte so leicht nicht mehr gehen. Er versuchte
an andern Orten, versuchte in drei verschiedenen Städten
wieder festen Fuß zu fassen. Vergebens. Die verschiedenen
Versuche hatten ihn ruiniert und, was schlimmer war: die
wiederholten Schicksalsschläge hatten die Eltern aufs äußerste

verbittert, die Mutter insbesondere, die, je ärmer sie

geworden, desto mehr einer unheimlichen Raffgier verfiel
und von Neid und Mißgunst gegen jene andern, denen es

besser ging, erfüllt war.
Ward nun dem Jungen schon dadurch, daß er von einer

reichen Tafel weg an einen kärglichen Tisch versetzt wurde,
und aus einer Jugend, die ihm jeden Wunsch erfüllt hatte,
in ein heranwachsendes Alter übertreten mußte, das ihm
nicht einmal mehr erlaubte, die dringendsten Bedürfnisse
zu befriedigen, in einen Widerspruch hineingestoßen, so

wurde dieser noch dadurch vergiftet, daß er das alltägliche
Geschimpf und Gejammer zu Hause mitanhören mußte. Und
persönliche Schuld, heraufbeschworen durch kleinere
Diebstähle, sollte nun den vorhandenen Konflikt noch tiefer
treiben. Die Unzufriedenheit mit sich selbst, Nervosität und
Gereiztheit aller führten zu unliebsamen Szenen zu Hause,

von wo nach einem peinlichen Zusammenstoß der Jüngling
weglief. Nach Genf, wo der Mittellose und Hungernde der
dunkeln Versuchung erliegen sollte.

Nach einer allzulangen Untersuchungshaft, während
welcher er wenig freundlich behandelt wurde, kommt der

Jüngling in die Strafanstalt. In seinem Selbstgefühl
zerschmettert und noch taumelnd unter der Wucht des Schlages,
den er durch sein Urteil empfangen, betritt er die Zelle,

141



die ihm als künftiger Lebensraum angewiesen wird. In seiner
wunden Zerschlagenheit ist er ebenso bereit, einer groben
unmenschlichen Behandlung mit dem Trotz der Verzweiflung
zu begegnen, wie die menschliche Hand, die sich ihm
entgegenstrecken würde, als seine Rettung vor dem drohenden

Abgrund zu ergreifen. Und es wird ihm wirklich Gelegenheit
geboten, dies letztere zu tun. Und weil er dies tun konnte,
fallen auch die Trostesworte, die er hört, auf den empfänglichen

Grund, wo sie das Wunder wirken, durch das dem

Jüngling eine neue Hoffnung, eine neue Existenzmöglichkeit
gegeben wird.

Gewöhnlich lautet die Maxime: „Wie die Führung, so

die Behandlung." Damit wird nur so viel erreicht, daß der
Zuchthausmentalität Gelegenheit geboten wird, ihren Einfluß

auf den Neuling zu erproben. Zum mindesten wird der

günstigste psychologische Moment der menschlichen und
pädagogischen Fühlungnahme verpaßt. Für das, was man
verdienen muß, ist man nicht dankbar. Und doch findet der

Appell an sein besseres Selbst im Dankgefühl eines Menschen
den wirksamsten Resonanzboden. Wenn aber etwas das

Dankgefühl eines Menschen auszulösen vermag, so ist es

die Befreiung aus einer Notlage, wie solche diesem Jüngling

widerfahren ist, in einem Moment, wo er vor der

Notwendigkeit stand, eine Neueinstellung zu Leben und
Schicksal zu finden. Und dadurch erst, daß er in dieser Not
dem Menschlichen begegnete, durch das er vor das innere
Gericht gestellt wurde, konnte das Schulderlebnis mit voller
Kraft in die Tiefe wirken und den Abgrund abdecken — und
vermochte anderseits die Erkenntnis, die in dieser Tiefe

gewonnen wird, in ihrer befreienden Wirkung das Verhängnis
zu brechen, in dem sich die jugendliche Unerfahrenheit
verfangen hatte. Entwurzelt war nun mit einem Schlage die
durch eine allzulange, zudem in übelwollender Absicht
verlängerte Untersuchungshaft heraufbeschworene Kampfeinstellung

gegenüber den staatlichen Organen. Und zerrissen

war nun auch der Vorhang, hinter dem in zynischer Haltung
der unverstandene Jüngling seine schamwunde Seele vor den

schonungslosen Zugriffen der Gerichtsbeamten zu verbergen
suchte, zerstört die verstockte Haltung, in der er sich gegenüber

der auf völlige moralische Entwertung tendierenden

Anklage des Staatsanwaltes zu schützen suchte. Eine
Haltung, die diesem recht zu geben schien, in Wirklichkeit ein
Notschutz der vor der drohenden Vernichtung um ihre
Selbstbehauptung ringenden Seele war.

Man wundert sich immer wieder, daß so wenige auf ihre

Verurteilung im moralischen Sinne reagieren. Man hält
dafür, daß die Strafe, je härter diese sei, desto wirksamer
den sie Erleidenden zur Vernunft bringen würde. Wer sich

jedoch die Mühe gibt, den Wirkungszusammenhängen von
sozialer Wertverbundenheit, Verurteilung und Gewissensfunktion

tiefer nachzugehen, wird bald nicht mehr erstaunt
sein, daß dem nicht so ist. Und es sind nicht immer die
schlechtesten unter den Gefangenen, die dem gewöhnlichen
Verständnis keine Gewissensregung verraten. Ja es kann
gerade das moralische Erlebnis, nicht der Strafe als solcher,
sondern der Verurteilung sein, durch das der Wille zum
Guten gelähmt wird. Das ist dann der Fall, wenn das Urteil
ausschließlich als Verurteilung, durch die persönliche
Entwertung, welche das Urteil ausdrückt, nur die Ächtung der

Gesellschaft, das Ausgestoßensein erlebt wird. Da ist die
geistige Funktion gestört und der Mensch im Innersten von
der Instanz abgeschnitten, von welcher her im normalen
Verlauf seines Lebens sein Wertbewußtsein bestimmt wird.
Er ist durch dieses Erlebnis gerade von jenen Kräften
getrennt, welche erst das Erlebnis bewirken würden, aus dem
heraus er zu einer positiven Einstellung zu der richtenden
Instanz gelangen könnte. Denn das Gewissen, als zugleich
persönlich zentrale Wertfunktion und als sozial-objektives
Bedeutungs- und Verantwortungsbewußtsein, wird aktiviert
nur durch die überindividuelle Verbundenheit seines Trägers
mit dem Ganzen der Menschheit. Diese erlebnismäßige
Verbundenheit bestimmt das Werterleben des Individuums und
dieses letztere seinerseits Umfang und Intensität seiner
inneren Verpflichtung.

Nun bewirkt aber schon die bloße Tatsache, daß der
Verurteilte sich geächtet fühlt, die Loslösung seines Erlebens

vom sozialen Grund, dadurch die Gewissensfunktion
unterbunden oder doch dermaßen gehemmt wird, daß die bloß

subjektive Erlebnisqualität, die ausschließliche Ichbezogenheit

des Erlebens alles objektive Werterleben aus dem
Bewußtsein verdrängt. Das Leiden am Leben überwiegt und
bestimmt, in der subjektiven Sphäre als bloß sinnlos erlebtes,
die Reaktion. Ist es so weit gekommen, so wird auch der

Strafvollzug als bloßer Zwang erlebt, als bloße Vergeltung,
und seine moralische Wirkung ist nicht nur dahin, sondern

er wirkt sogar demoralisierend. Damit aber verliert der
Verurteilte den stärksten Halt gegenüber den zersetzenden

Kräften, welche aus seinem, als sinnlos erlebten Leiden und
Dasein sich gegen ihn wenden.

Ein weiterer, den Ausweg aus dem Verderben
verrammelnder Umstand liegt darin, daß der Gefangene zu einem
Dasein verurteilt ist, das seinen Willen zum Leben in die

Passivität einer bloß vegetativen Lebensweise zurückdrängt,
was zur Folge hat, daß die rein triebhaften Regungen sich

ungehemmt entwickeln können und ihre Tendenz zur sozialen

Entartung von der sittlichen Personsphäre her keinen

wirksamen Widerstand erfährt. Die Wertfunktion, das

Bewußtsein von der objektiven Bedeutung des Geschehens

sowohl als Erlebens, funktioniert nur intakt bei aktivem
Verhalten. In der Tatlosigkeit büßt der Blick seine Sehkraft
ein: er vermag nicht mehr Wert von Wert zu unterscheiden,
noch weniger aus dem vielfältigen Stimmengewirr von Rügen,

Anregungen und Impulsen den Ariadnefaden herauszusehen,
der allein ihn den Weg aus dem Labyrinth zu führen vermag.
Wo ein Leben der persönlichen Initiative ermangelt, da fehlt
ihm gerade das, was es erst zu einem wertvollen, weil
werterlebenden Leben machen würde. Der schlaffen Saite
entlockt auch der beste Künstler keinen Ton. Erst wenn die

Geige gestimmt, die Saiten entsprechend gespannt sind,
kann darauf gespielt werden. Gleich verhält es sich mit
unsrer Seele: Erst wenn sie gespannt ist, erklingt sie voll
und rein und erleben wir die Werte des Lebens in der ihnen
zukommenden Rangordnung und stehen wir zu ihnen nicht
nur in einem Erkenntnis-, sondern, was das Entscheidende

ist, in einem Bestimmungsverhältnis. Und dann erst, wenn
die Seele auf Verwirklichung ihres höchsten Wertes gespannt
ist, gewinnt auch das Gewissen seine volle Entfaltung und
Motivationskraft.

142



Das alles weiß man dort, wo man das Ziel verfolgt, die

Jugend zu vollwertigen Menschen heranzubilden. Allein, wo
es sich um die Erziehung oder Nacherziehung von Gefangenen
handelt, scheint man von den Grundgesetzen der sittlichen
Entwicklung des Menschen wenig zu wissen. Vielleicht weiß
man darum, und weiß womöglich sogar dies, daß man nur
im Hinblick, mit Ziel auf das Höchste, das Bessere zu
erreichen vermag — hält jedoch dafür, daß der einmal
Gefallene für dieses Leben nicht mehr in Betracht kommt.
Mit wenig Ausnahmen läßt dies der Strafvollzug auch einen

jeden fühlen. Und diese Verurteilung ist es denn auch, welche
den moralischen Willen niederdrückt und schon im Keime
die besseren Regungen erstickt. Der Gefangene wird danach
beurteilt, wie er sich im Anstaltsbetrieb als brauchbar zeigt
und innerhalb der von der Disziplin gesteckten Schranken
zu halten vermag. Alle „Strategie" der Verbrecherbehand-
lung, ja die gesamte Praxis des Strafvollzuges zielt darauf
hin, sich die Arbeit mit den Leuten zu erleichtern, sie so

zu behandeln, daß man am wenigsten mit ihnen zu tun hat.
Am besten fährt daher, wer diesem Willen entgegenkommt
und die natürliche Neigung zur Bequemlichkeit nicht
beunruhigt. Nicht so leicht finden jene andern Verständnis
und bereitwilliges Gehör, die aus der drängenden Not ihres
Geisteslebens heraus über ibre bloße „Sträflingsqualität"
hinauszugreifen suchen, die den notwendigen Rückhalt zur
moralischen Selbstbehauptung in der Anerkennung ihrer
als Menschen — trotz allem — finden wollen. Ihr Anspruch,
der ein Hilferuf ist, wird leicht mißverstanden und als

Anmaßung zurückgewiesen.

Ein Strafvollzug, dem es wirklich um die Erziehung der

Gefangenen zu tun wäre, würde an diesem Punkte, bei der

Not, als der „pädagogischen Situation" ansetzen und den

Menschen, der nach dem Zusammenbruch seines bisherigen
Lebens um die Neubegründung seines Existenzbewußtseins

nur allzuschwer zu ringen hat, mit derjenigen Haltung
begegnen und jenen heilpädagogischen Möglichkeiten entgegenkommen,

in denen dieser den nötigen Rückhalt zur Lösung
seiner Aufgabe finden könnte. Denn einmal weiß jeder
erfahrene Psychologe, daß ein Mensch, dessen Selbstvertrauen
in die Brüche gegangen — (und jeder Verurteilte, der seine

Fehlhandlungen im moralischen Sinne erlebt, erlebt zugleich
die Erschütterung seines Selbstvertrauens) — nur im
Vertrauen anderer zu ihm sich wieder zu festigen vermag. Und

jeder Heilpädagoge weiß, daß der Aufforderung zur Besserung,

selbst bei williger Aufnahme, keine dauernde Folge

geleistet werden kann, wenn dem Willen zum Guten nicht
der nötige Raum zu seiner Entwicklung gewährt wird und
daß gerade dem moralisch belasteten Willen, der gegen die

entmutigenden Rückschläge eines in Schuld und Schande

niedergedrückten Selbstgefühls aufzukommen hat, kaum zu
helfen ist, wenn ihm nicht zugleich jene erzieherischen

Hilfsquellen erschlossen werden, wie es eben nur eine methodische

Schulung und Beeinflussung zu tun vermag.
Ein Blick auf das Leben der Gefangenen lehrt uns, daß

sie von der Teilnahme am sozialen Leben ausgeschlossen
sind. Sie entbehren vor allem der Anregung, der Nahrung
ihrer Gemeinschaftsgefühle. Wir haben aber gesehen, was

gerade dieses Erleben für die normale Gewissensfunktion
bedeutet. Die mögliche Teilnahme bedeutet überdies eine

gewisse Freiheit des Individuums gegen sich selbst. Von
dieser Möglichkeit ist die andere bedingt : Die Stellungnahme
gegen sich selbst und die in ihr objektiv als nötig erlebte
Korrektur. Durch sein unerlöstes Schuldbewußtsein ist nun
aber der Verurteilte zwiefach von jenem Werterleben
abgeschnitten. Denn die Schuld vereinsamt, und das Urteil
scheidet aus. Nicht nur äußerlich ist der Gefangene vom
eigentlichen Leben abgeschnitten, sondern, was schlimmer
ist, er ist durch sein Schuldbewußtsein von innen gegen
das eigentliche Leben verschlossen. Das ist zutiefst seine

psychologische Situation, seine Not — und seine Verzweiflung.

Man wird hier einwenden, jeder Gefangene unterhalte doch

gewisse Verbindungen mit der Außenwelt, vorab mit Eltern,
Freunden oder Bekannten und sei deshalb nicht gegen jede
Möglichkeit des Werterlebens abgeschlossen, wie man nach

obigem meinen müßte. Gewiß unterhält der eine oder andere
seine Beziehungen. Es sind deren wenige, die nicht dann
und wann einen Gruß, eine Ermunterung in Form eines

Briefes oder so erhielten, obwohl es auch solche gibt, die

jahrelange Strafen verbüßen, ohne jegliches Zeichen der
Teilnahme von außen zu erhalten. Dazu ist zu sagen, daß
alle solchen Beziehungen nur dann ihre moralische
Motivationskraft entfalten, wenn sie stark genug sind, den

Schuldigen aus dem Banne seiner Schuld, sowie über das

ihn niederdrückende Urteil hinauszuheben. Das gibt es,
doch leider selten. Die Ausnahme bestätigt auch hier nur
wieder die Regel und diese zeigt uns die Gefangenen nicht
nur in ihre Schuld, sondern auch in ihre Fehlentwicklung
verstrickt, die wie eine falsche Weichenstellung die besten

Willensimpulse auf ein totes Geleise ableitet. Aus dieser Not,
seiner Situation, die leicht durch eine falsche
Reaktionsbereitschaft verschlimmert wird, vermag der bestgemeinte
Zuruf, der wärmste Appell an das Selbstgefühl, nicht mit
einem Ruck zu befreien. Und da ist die andere Tatsache:
so seltsam dies klingen mag, der Gefangene ist ein öffentlich
Gerichteter. Es ist nicht nur die Strafe, da ist auch das

moralische Urteil, das in seiner Verurteilung mitausge-
sprochen ist, mit dem er sich abzufinden hat. Dieses Urteil
jedoch, weil offiziell ausgesprochen, bedeutet so viel wie
soziale Achtung. Diesen Bannspruch aber erlebt nun zunächst
der Schuldige als unwiderruflich — und er kann nicht
anders. Zwischen ihn und die andern hat sich die richtende
Gewalt gestellt und hat damit ihre Schranken aufgerichtet.
Der schuldhafte Mensch bleibt dem Gericht verfallen. Da
hilft kein Jammern und keine Empörung. Da hilft nur die
umwandelnde Tat der Reue, welche jedoch nur auf Grund
der Bejahung dieser seiner Situation, der Selbstannahme in
Schuld und Strafe, in Leid, Entbehrung, Entehrung und
Demütigung ihre Einsatzmöglichkeit findet.

Aus obigen Hinweisen dürfte hervorgehen, welch große

Bedeutung es hat, was für einer Strafpraxis der Gefangene
anheimgegeben wird und was von Seiten der öffentlichen
Instanz ihm entgegengebracht werden muß, wenn die in
ihm schlummernden regenerativen Kräfte berührt und die
bei jedem vorhandene negative Reaktionsbereitschaft
entwurzelt werden sollen. Der gute Erzieher weiß, daß er den

Zögling annehmen muß, so wie er ist, so er nicht von vorneherein

jede pädagogische Beeinflussung unmöglich machen

143



will. Das gilt dem Träger einer Fehlentwicklung gegenüber
in besonderem Maße, weil er auch deren Opfer ist. Und
weil an seinem Unglück die menschliche Gesellschaft so oder
so mitschuldig ist, ist es ihre Pflicht, hier vor allem,
wo es not tut, ihm gegenüber zu bekunden, daß er wohl ein

Verurteilter, jedoch kein Geächteter ist, daß er wohl ein

Abgeschlossener, jedoch kein Ausgeschlossener ist. Er soll
wissen, daß die Haft eine Strafe, überdies aber auch eine

Möglichkeit der Entsühnung ist. Die Erfüllung dieser Pflicht
erfordert nun aber als ihre Voraussetzung die Erweiterung
der Strafanstalt um die Qualitäten einer psychotherapeutischen

und heilpädagogischen Anstalt.
Wie anders würde ein solcher Strafvollzug empfunden,

wenn von seiner Seite her, über die bloße Vergeltung der
notwendigen Bestrafung hinaus, kraft seiner humanen Struktur

und gleichsam durch diese hindurch die Hand zur
Versöhnung ausgestreckt würde Wie anders würde der Einzelne
sich spontan zu seiner Strafe und Verurteilung einstellen!
So aber, wie der Strafvollzug im allgemeinen gehandhabt
wird, vermag er als bloße Strafbehandlung gerade diejenigen
Kräfte nicht auszulösen, ohne welche ein neues Leben nicht
begründet und ohne deren Erstarkung auch jene Motive
nicht zur bestimmenden Macht gelangen können, welche
allein das Niedere und Gemeine zu überwinden vermögen.
Wenn daher so wenige in der Gefangenschaft zu der nötigen
Besinnung und dadurch zu einer moralischen Gesinnung
sich durchzuringen vermögen, so darum, weil es einem
durch die herrschenden Verhältnisse zu schwer gemacht
wird, den Kampf mit den inneren und äußeren Schwierigkeiten

zu bestehen. Das wird jeder freimütig bekennen,
der redlich um seine geistige Selbstbehauptung gerungen —
und nur dank besonderer Umstände sich einigermaßen zu

behaupten vermocht hat. Sei es, daß ein wirklicher Freund
sich seiner angenommen, sei es, daß der Direktor oder

Anstaltsgeistliche sich besonders um ihn gekümmert habe.

Eine solche Ausnahme bildete der junge D. Ihm wurde
damit, daß man ihn als Menschen annahm — trotz allem —
um dessen Seelenleben man sieb besorgt zeigte, ja für dessen

späteres Leben man sich verantwortlich fühlte, durch das,

was ihm in der Anstalt widerfahren würde, jenes Erlebnis
vermittelt, durch welches erst sein Schuldgefühl zur vollen
Auswirkung kommen konnte, weil damit auch sein
persönliches Gewissen befreit wurde, damit seine motivierende
Kraft sich zu entfalten vermochte. Den menschlichen Willen
bestimmen nicht die Forderungen, die man gegen ihn erhebt,
ihn bestimmen einzig die Werte, die er erlebt und die

Forderungen nur insofern, als er um die Werte weiß, die
ihnen zugrunde liegen. Und so werden wir keinen Menschen
durch die bloße Suggestion von Werturteilen in seinem
Willensleben zu bestimmen vermögen, er wird einzig die
Werte zu erhalten und zu verwirklichen suchen, die
innerhalb seines Wertbewußtseins liegen. Hat er aber einmal
nur einen Augenblick lang, seiner Verlorenheit innewerdend,
erlebnismässig erfahren, daß es einzig in der Reue Rettung
gibt, welche zutiefst im Willensleben ein Zufluchtnehmen
ist zur sittlichen Weltordnung, ein Wegfliehen vor dem
dem Bösen immanenten Übel und ein Schutzsuchen bei Gott,
als dem Hort unserer Geborgenheit, so wird sein Wille mit
elementarer Wucht um seine vertiefte Selbstbehauptung

ringen. Und diesen Augenblick erlebt der an seiner Schuld
leidende Mensch in dem Moment, wo er, berührt von wahrer
Menschlichkeit, in seinem eigenen Menschsein aufgewühlt
wird, wo ereignishaft ihm das Bewußtsein seiner menschlichen

Bestimmung aufgeht und aus brennender Not ihm
der Sinn seines Schicksals aufleuchtet — wo der religiöse
Mensch in diesem Geschehen sich als von Gott berührt
erlebt und er in diesem Gnadenerlebnis den Quellgrund
eines neuen Lebens findet. Am Anfang einer Bekehrung
steht ein Mensch als Mittler zwischen Mensch und Gott.
Und jener wird zum Mittler dadurch, daß er diesen in die

Sinnerfüllung des eigenen Lebens gleichsam hereinzieht und
ihm so den verlorenen Sinn seines Daseins wiederfinden
hilft. Und als Mensch, durch sein Handeln an diesem, wirft
er gleichsam das Seil über den durch die Schuld aufgerissenen
Abgrund, der sich zugleich aufzufüllen beginnt, in dem Maße,
als der Gefallene sein Schicksal als seine Möglichkeit zur
Sühne innerlich anzunehmen vermag. Aus dieser Versöhnung
ergibt sich weiter die innere Verbundenheit mit der sittlichen
Norm, in ihr das sich gegenseitige Durchdringen und
Befruchten von allgemeiner und individuellerLebensnotwendig-
keit. Damit ist das Wunder geschehen, wenngleich für die

eigentliche „Bekehrung" noch alles zu tun bleibt, was jenes
zu tun aufgegeben hat.

Wer diese Hinweise als zu weitgehend und die Forderung
sowohl an den Strafvollzug, als an den einzelnen Gefangenen
als zu hoch greifend erachten möchte, verkennt das Grundgesetz

des regenerativen Aufbaus und die Voraussetzungen
der Erlösung einer an ihre Schuld verlorenen Seele. Nur wer
jene Aufwühlbarkeit besitzt, auf der allein Reuegefühle,
Selbstvorwürfe und Sühnebedürfnis aufkommen können,
und der überdies genügend Urteilskraft und Denkfähigkeit
hat, um einsehen zu können, warum sein Handeln falsch

war, ist auch einer Besserung fähig. Ob diese Fähigkeiten
im einzelnen Falle vorhanden sind oder nicht, ist bisweilen
nicht leicht zu sagen. Es erfordert oft viel Arbeit und Geduld
und noch mehr Liebe, den verschütteten Sinn eines Lebens

für das Erlebnis wieder freizulegen. Docb würde gewiß die

individuelle Behandlung pädagogischer Weisheit noch manches

verschlossene Herz aufzuschließen vermögen, das ohne
diese Hilfe an der eigenen Unmöglichkeit verkümmern muß.

Wie unsäglich schwer es aber auch für denjenigen ist, der

im Wollen der Sühne den Weg der inneren Umwandlung
zu gehen bereit ist, davon wissen diejenigen zu sagen, die

redlich um ihr Neuwerden sich bemüht haben. Denn ein

Strafvollzug, der dem Gefangenen nur Arbeit verschafft und

nur die Willigkeit zur unbezahlten, oder doch bloß minim
bezahlten Strafarbeit als Zeichen seines Sühnewillens fordert,
darüber hinaus jedoch dem tieferen Bedürfnis einer um ihre
Wiedergeburt ringenden Seele weder Raum noch Zeit übrig
läßt, ein solcher Strafvollzug trägt zur Lösung der
ungeheuren Aufgabe innerer Umwandlung nicht nur nichts hei,
sondern erschwert sie eben in dem Maße, als er die Kräfte
des Menschen ausschließlich für die materielle Arbeitsleistung
in Anspruch nimmt. Und darum auch zerstört ein solcher

Strafvollzug immer wieder, im Ganzen gesehen, was im
Einzelfall, dank besonderem persönlichem Bemühen der
Anstaltsleiter oder die Anstaltsgeistlichen aufzubauen bestrebt
sind. Sie vermögen durch ihr Handeln an ihnen sich diese

144



persönlich zu verpflichten, wodurch ihnen aber nur schwerer
gemacht ist, gegen die übrige seelische Marter zu rebellieren.

Wohl selten einer stand unter günstigerenVoraussetzungen
vor der Notwendigkeit dieser Aufgabe, als der junge D.
Eine gute Schulbildung kam der Neigung zu geistiger
Beschäftigung entgegen und das Familienerbe an idealistischem
und religiösem Bildungsgut—sein Großvater war Geistlicher,
seine Mutter Lehrerin gewesen — kam ihm nun reichlich
zustatten. Der für die Tiefenerfahrung erschlossene Sinn
vermochte sich nun ohne große Schwierigkeiten in den

Aussprüchen religiösen Lebens wiederzufinden und dadurch
in ihnen einen Rückhalt zu gewinnen. Zudem beseelte den

Jüngling das Zutrauen zu den Kräften, die aus der
Erschütterung seines Seelenlebens durch das Schulderlebnis
sich befreit und mit mächtigem Tatendrang auf die Gestaltung

eines freundlicheren Schicksals hinstrebten.
Allein, wird dieser Jüngling mit seiner schwachen

Konstitution die Strapazen auszuhalten vermögen, die er seinem

Körper zumuten muß? Nun will er nicht bloß geduldig das

Ende seiner Strafzeit abwarten — über welchem Warten in
der Ode eines solchen tatlosen Gefangenendaseins er nur
seiner besten Kräfte und Fähigkeiten durch Atrophie
verlustig gehen würde, sondern darüber hinaus muß er schon

jetzt an die Gestaltung eines ferneren, freundlicheren Schicksals

gelien, indem er, trotz kärglicher Nahrung und täglich
zwölfstündiger Arbeit in der Werkstatt, die Müdigkeit
überwindend, abends durch eine Freizeitbeschäftigung seinem
Leben einen persönlichen Inhalt gibt. Denn, wie im leeren
Raum kein Vogel zu fliegen vermag, so vermag in einem
leeren Dasein auch der beste Wille nichts auszurichten. Erst
die Aufgabe, die einer sich stellt, ermöglicht ihm die
Selbsterziehung. Und es ist der Widerstand, den er an seiner

Aufgabe findet, welche zugleich seinen Willen trägt, indem
es ihn zu höchster Kraftentfaltung spannt, wie aus der
Hingabe an ihre Erfüllung ihm anderseits erst zu Bewußtsein
kommt, was an ihm ist. Um diese Aufgabe ist der Jüngling

nicht verlegen. Er besitzt die Gabe der Innenschau und die

Fähigkeit, sich ohne große Schwierigkeiten auszusprechen,
das, was ihn bewegt, in anmutiger Form auszudrücken. Aus
innerstem Bedürfnis sucht er denn auch seine Lebenserfahrung
dichterisch zu gestalten, der kürzeste Weg, Ordnung und
Klarheit in das Seelenlehen zu bringen. Und an der Freude,
welche ihm aus seinem Bestreben erblüht, löst sich reiner
und freier der Wille zum Leben aus dem Kausalgefüge seiner

Vergangenheit. Indem sich ihm aber tiefer und tiefer das

Leben von innen heraus erschließt, erschließt sich ihm
zugleich der Zugang zum Erfahrungsschatz anderer. Und indem
er weiteres Bildungsgut durch beflissene Lektüre sich
aneignet, nimmt er zugleich mit ihm die allgemeinen Zwecke
in seinen Willen auf — und gelangt so auf dem Wege der

Erlösung vorwärts. Denn wo immer ein Mensch zu dieser

gelangt, geschieht es wesentlich dadurch, daß der Sinngehalt
allgemeiner Zwecke sich ihm erschließt und er im Mitwollen
dieser Zwecke, im Mitwirken an ihrer Erhaltung und
Verwirklichung sein Leben findet — in der Erfüllung seiner

Bestimmung die Fülle des Lebens. Erlösung ist Erlösung
von der Ichhaftigkeit, der Ichsucht und ihrer tyrannischen
Begehrlichkeit, welche uns umso gewaltsamer beherrscht, je
einsamer, gehaltloser und freudloser das Dasein ist, in dem
wir stehen.

Was seine Besserungsfähigkeit und -Willigkeit anbetrifft,
ist D. gewiß ein besonderer Fall. Doch auch was er erreichte,
erreichte er nur nach Jahren des Ringens und Mühens, des

Ankämpfens gegen Müdigkeit und Entmutigung, der Treue

gegen sich selbst im zermürbenden und niederziehenden

Kampf, welche seine andersgesinnte Umgebung ihm unablässig

aufzwang.
Der Weg der Wiederkehr nur eines Einzelnen ist damit

geschildert; enthält er jedoch nicht Fingerzeige, wie der

Strafvollzug zu einem sinnvollen ausgebaut werden kann —
und muß, wenn man denen, die es nicht so leicht haben,
wirksam zu Hilfe kommen will?

La misère des enfants riches et l'éducation dans les écoles nouvelles

Par W. Gunning, Dr. en pédagogie. Directeur de l'institut Monnier, Pont Céard sur Versoix (Genève)

La pauvreté est l'état créé par la rareté des choses indispensables

à l'existence. On la trouve là où les aliments, l'eau,
la lumière, la chaleur sont rares ou d'un accès difficile, là où la
lutte pour l'existence est dure.

Dans la nature, dans le monde des plantes, des animaux et
des hommes, elle provoque un perfectionnement de tous les

organes, une économie des forces, une intensification dans
l'utilisation des ressources naturelles de l'individu, de la race,
du milieu, une activité concentrée à laquelle peuvent seuls

participer les individus et les espèces les mieux adaptés.
Considérons l'homme tel que la nature l'a créé, c'est-à-dire

à l'état sauvage. Est-il créé pour mener une vie facile? Chasseur,
nomade ou cultivateur, ce n'est jamais sans peine qu'il a pu se

procurer ce qu'il lui fallait pour vivre. A l'état naturel, l'homme
a besoin, pour vivre, de mettre en oeuvre toutes ses ressources,
physiques, intellectuelles et morales, et ne trouve son vrai
bonheur, individuel et social, que dans cette activité concentrée.
L'état naturel de l'homme est l'état de pauvreté, et c'est l'état
normal. Il sera donc permis de dire que la pauvreté est un
bienfait.

Laissons l'homme adulte, et bornons-nous à l'enfant, qui nous
intéresse seul ici. Or, un point sur lequel je crois que les

pédagogues sont d'accord de nos jours, c'est que l'enfant, même s'il
est né dans le milieu le plus cultivé, traverse une période pendant
laquelle il ressemble singulièrement, par ses instincts, ses goûts,
ses tendances, au sauvage qui était son ancêtre. C'est presque
devenu une banalité de dire que l'enfant est un petit sauvage,
et que cet état de „sauvagerie" est même indispensable à son

développement intégral. J'admets cette thèse. Je l'ai vue
confirmée par mon expérience personnelle, qui est celle-ci:
L'enfant, privé des conditions sans lesquelles il ne peut vivre
celte vie de sauvage est malheureux. Et je constate que le milieu
offert à certains enfants par la richesse de leurs parents les prive
de cette vie de sauvage, les prive du plaisir, du bonheur qu'ils
éprouvent à surmonter les difficultés matérielles et morales,
à s'ingénier, à explorer le monde, à trouver par eux-mêmes les

solutions des problèmes qu'il leur pose, à vivre dans la nature,
à lutter contre les obstacles qu'elle crée, à s'initier à la science,
à cultiver les arts à la façon de l'homme des cavernes, à se

mouvoir dans un milieu social qui ressemble plus à une tribu

145


	Zur Methodik des Strafvollzuges [Fortsetzung]

