
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 7 (1934-1935)

Heft: 4

Artikel: Schule, Kirche und Staat

Autor: Kaufmann, Emil / Hildebrandt, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851386

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851386
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


aus der Masse des historischen Materials das herauszuheben
und vor Kinder und Erwachsene hinzustellen, was ganz
besonders geeignet ist, die schlummernden religiösen Kräfte zu
wecken. Die Theologie hat auch praktische Zwecke, gewiß;
aber die stehen doch eigentlich nicht im Zentrum. Theologie
steht, für sich genommen, durchaus auf der Stufe der
Philosophie und der Wissenschaften. Glauben Sie nicht, daß das,

was man in der theologischen Wissenschaft lehrt, geeignet
ist, Religion zu erzeugen oder zu fördern. Im Gegenteil,
Theologie ist vielleicht eine Gefahr. Alle Theologen wissen

ganz genau, was es für einen Studenten dieses Faches

braucht, während der Zeit des wissenschaftlichen Studiums
das bißchen religiöse Möglichkeit durch alle Wissenschaft
hindurch zu retten und zu bewahren.

Aus all dem geht hervor, was über den Religionsunterricht
zu sagen ist. Religionsunterricht kann es geben; aber dann
muß er eine Form der religiösen Entzündung sein. So werde
ich vor die jungen Menschen Gestalten der Geschichte
hinstellen, die so deutlich sprechen, daß die jungen Seelen der

Wirkung gar nicht zu widerstehen vermögen. — Der
Religionsunterricht darf nicht als Fach neben die andern
Fächer gestellt werden; es darf sich nicht um eine neue Art

der Wissensvermittlung handeln. Man kann hie und da etwas
auswendig lernen lassen, damit Aussagen und Ereignisse,
deren Kenntnis fürs ganze Leben wichtig ist, im Gedächtnis
bleiben; aber man darf nie Religion mit Wissen
gleichsetzen.

Ich habe das, was über die religiöse Erziehung zu sagen ist,
nicht in Regeln gefaßt, die man schwarz auf weiß nach Hause

tragen kann. Das ist kaum möglich und eigentlich auch gar
nicht nötig. Was über richtigen und falschen
Religionsunterricht im einzelnen zu sagen wäre, kann aus der
Gesamthaltung abgeleitet werden. Wenn ein Erzieher
begriffen hat. was zu pflegen ist, welche Gefahren dem zarten
Pflänzchen des religiösen Grundgefühls drohen, dann braucht
er keine Vorschriften. Wer eine nach Paragraphen und
Unterparagraphen geordnete Methodik der religiösen Erziehung
verlangt, hat nicht verstanden, um was es hier geht.

Ich bin mir wohl bewußt, daß die geäußerten Gedanken
scharf und tief in die übliche religiöse Erziehung einschneiden
und daß viele derjenigen, die sich um religiöse Erziehung
bemühen, anderer Meinung sind. Das konnte mich nicht
abhalten, zum Ausdruck zu bringen, was sie meiner
Auffassung nach ist.

Schule, Kirche und Staat

I. Der katholische Standpunkt
Von Dr. Emil Kaufmann, Zürich

Zumal unter ehrlichen Demokraten soll man nicht an
einander vorbei- sondern mit einander reden. Es ist daher

aufrichtig zu begrüßen, daß in unsern bewegten Zeiten
überzeugte Vertreter der katholischen Sache und ernste
Männer der Fronten schon öfters Frage und Antwort über
das Verhältnis von Kirche und Staat mit einander
ausgetauscht haben. Besonders von der Nationalen und der
Neuen Front her lautet die bestimmte Antwort durchwegs:
„Staat und Kirche gehören zwei verschiedenen, autonomen
Seinshereichen an. deren Verwischung für beide Teile nur von
Nachteil sein kann." Das klingt fast wie ein Echo aus der
Leoninischen Enzyklika „Immortale Dei". Man spricht
dann aber weiter von einer vertrauensvollen Zusammenarbeit;

und die damit gegebenen Beziehungen zwischen
Kirche und Staat sollen in einem Konkordat ihren Ausdruck
finden. Das verrät die wirklich staatsmännische Einsicht,
daß es zwischen Kirche und Staat doch gemeinsame
Interessensphären gibt und deckt sich mit der alten katholischen
Theorie von den sich schneidenden Kreisen, oder auch mit
den Gedanken Pius XI. in der Enzyklika „Ubi arcano".
Eine der gemeinsamen Interessensphären ist zweifellos das

Erziehungsgebiet. Weder dem Staat noch der Kirche kann
es gleichgültig sein, wie das Volk der Zukunft heranwächst.
Möchte in einer schöneren Zukunft diese Interessensphäre
nie mehr Kampfzone sein! Das Folgende diene einzig der

Aufklärung und Verständigung!

I.

Seit dem Niedergang der hellenistischen Antike und den

Anfängen der eigentlich-abendländischen Kultur ist die

Kirche für Jahrhunderte die einzige Erzieherin der Völker
Europas gewesen, namentlich durch die Benediktiner-
klöster. Nicht nur der rein-religiöse Unterricht wurde
besorgt; mit den wachsenden Forderungen des Lebens
vermittelte die Kirche auch die entsprechende weltliche
Erziehung und Schulung. Selbst August Comte hatte ein Auge
für ..den unermeßlichen und glücklichen Einfluß" der Kirche
und ihres allgemeinen Volksunterrichts auf alle Schichten
der europäischen Gesellschaft und meinte: „Es ist nur die

Gewohnheit, die uns so gleichgültig an dieser wunderbaren
Institution vorübergehen läßt, wofür wir im ganzen Altertum
keine Analogie finden.1''' Die Geschichte berechtigt nicht zu
der Behauptung, erst die Reformation habe die Volksschule
geschaffen, und noch viel weniger, daß erst der Freisinn des

19. Jahrhunderts diese Kulturleistung vollbracht habe.
Doch es soll hier kein Geschichtsbild entrollt werden!

In den Schulkämpfen der Neuzeit haben Machtpolitiker
von rechts und links aus dem tatsächlichen Schulmonopol
des Staates gerne dessen rechtliches Dasein zu beweisen

gesucht. Auch auf dem Schulgebiet soll sich Recht aus Macht
ergeben. „Staatsphilosophie in einer Nußschale", wie die

Engländer sagen würden! Wenn es so etwas wie ein
historisches Recht auf die Schule gibt, so ist es im Lichte der
Geschichte auf Seiten der Kirche. Aber die Kirche hat aus
ihrem faktischen Schulmonopol in früherer Zeit nie ein

juridisches Schulmonopol für allezeit abzuleiten versucht.
Als, namentlich nach den Kreuzzügen, neben den Kloster-
und Domschulen auch Stadt- und Landschulen entstanden
kam es wohl da und dort zu Reibereien zwischen kirchlichen
und weltlichen Obrigkeiten; das waren menschlich-be-

91



greifliche Nebenerscheinungen der Neuheit. Doch hat die

Kirche diese nicht-kirchlichen Schulen niemals amtlich
verurteilt und verboten. Wenn auch anfänglich die Herren
Domscholaster sich für Ernennungs- und Aufsichtsrecht sehr

energisch wehrten, so haben wir doch schon im 13.

Jahrhundert auch ein Schulpatronat der Gnädigen Stadthäupter.
Schließlich wirkten auch in den neuen Schulen Kirche und
Staat vernünftig zusammen zum Besten der Jugend. Jene
Neu-Schulen waren meistens den Pfarreien angegliedert.
Ähnliches läßt sich auf dem Gebiet des höhern Schulwesens
beobachten. Von den fast 50 vor 1400 entstandenen
Universitäten haben freilich die meisten päpstliche Stiftungsurkunden

erhalten; die meisten hatten sich ja aus
kirchlichen Schulen entwickelt. Doch besassen auch die Kaiser
grundsätzlich das Recht, Hochschulen zu gründen; und für
ihre Länder die einzelnen Landesfürsten. Und als in unseren
Tagen Georg Python seine Freiburger Staatsuniversität
plante, drangen Befürworter einer rein-päpstlichen
Hochschule bei Leo XIII. nicht durch. Rom zeigte viel
Verständnis für das Staatsschulwesen der Schweiz. Und so

im allgemeinen in der Vergangenheit. Die Kirche fand sich

grundsätzlich ab mit der zunehmenden Betätigung des

Staates auf dem Schulgebiet, wenn nur die religiös-sittlichen
Belange wirklich gesichert blieben. Wie die Kirche seit der

Ausgestaltung der Nationalstaaten des Abendlandes sich
mehr und mehr von der direkten Großpolitik loslöste, so hat
sie auch die Entstehung eines staatlichen Schulwesens als

historische Entwicklung verstanden und die Erziehung nie
als rein-kirchliches Reservat beansprucht. Wenn der heutige
„Dekretist" dem modernen „Legisten" gegenüber den
Bereich der kirchlichen Jurisdiktion im Schulwesen abgrenzt,
so spricht er zunächst nur von der „directio studii theo-

logici'. Nur für die engere berufliche Ausbildung ihres
Klerus fordert die Kirche ein Erziehungsmonopol. Ein
Priesterseminar unter staatlicher Aufsicht wäre so komisch
wie ein Generalstabskurs unter kirchlicher Leitung. Die

Stellung der Kirche zur Erziehung im allgemeinen zeichnet
das kirchliche Gesetzbuch hauptsächlich in folgenden
Artikeln oder Canones:

1113. Die Eltern sind strengstens verpflichtet, ihren Kindern
sowohl eine religiös-sittliche als auch eine leibliche und
bürgerliche Erziehung zu geben und auch für ihr zeitliches
Wohl Fürsorge zu tragen.
1372. Alle Gläubigen sind von Jugend auf so zu
unterrichten, daß ihnen nicht nur nichts gelehrt werde, was der
katholischen Religion und Sitte widerspricht, sondern so

daß die religiös-sittliche Unterweisung im ganzen Erziehungsunterricht

die erste Stelle einnehme.

1373. In jeder Elementarschule ist den Kindern ein ihrem
Alter entsprechender Religionsunterricht zu erteilen.
1374. Katholische Kinder sollen nicht-katholische, neutrale,
gemischte Schulen nicht besuchen. Es steht dem Bischof zu,
zu bestimmen, unter welchen tatsächlichen Verhältnissen
und unter Anwendung welcher Sicherungen der Besuch
solcher Schulen gestattet sei, damit die Gefahr einer
religiös-sittlichen Schädigung vermieden werde.

1379. Wo es an katholischen Schulen fehlt, soll für die
Einrichtung solcher gesorgt werden. Die Gläubigen aber sollen

nach Kräften zur Errichtung und zum Unterhalt katholischer

Schulen mithelfen.
Die moderne Gesetzgebung rühmt sich gerne ihrer

Anpassungsfähigkeit an veränderte Verhältnisse und
Anschauungen; und die legislative Elastizität erweckt oft den

Eindruck, als ob es überhaupt keine stabilen Normen,
sondern nur noch labile Theorien gäbe. Immerhin wird man
auch der kirchlichen Gesetzgebung nicht abstreiten können,
daß sie sich der heutigen Wirklichkeit verständnisvoll
angepaßt habe, freilich ohne Grundsätzliches preiszugeben.
Peter Tischleder darf füglich behaupten: „Als organische
Welt- und Lebensanschauung ist die katholische Auffassung
von Haus aus allen Übertreibungen fremd und duldet
grundsätzlich keine einseitige Bevorzugung eines Gliedes oder

Faktors auf Kosten des andern, sondern vertritt vielmehr die

goldene Wesensmitte des gesunden, harmonischen Ausgleichs
edler beteiligten Faktoren und ihrer Rechte auch beim Werke

der Erziehung und Bildung. Darum erliegt sie nicht der

Versuchung, dem modernen Staat die Verneinung jedes Mit-
gestaltungs- und Beteiligungsrechtes an Erziehung und Bildung
entgegenzusetzen." Aber ebenso grundsätzlich hält die Kirche
auch in ihrem heutigen Eigengesetz fest an ihrer unmittelbaren

Rechtshefugnis über die religiös-sittliche Erziehung
ihrer Kinder. Niemanden ist es gestattet, katholischen
Religionsunterricht amtlich zu erteilen ohne kirchliche
Beauftragung in irgend einer Form. Damit überschreitet
die Kirche keineswegs ihren Rechtsbereich und drängt sich

nicht in den Rechtsbereich des Staates. Wer über das

Wesen und die Zweckbestimmung der Kirche als auch des

Staates im klaren ist, wird mit Professor Lamport sagen:
,,Nirgends behauptet die Kirche, daß sie die einzige
Schulinteressentin sei oder ausschließlich das Bildungswesen zu
leiten habe. Mit dem kirchlichen Schulrecht ist das staatliche

Schulinteresse vereinbar ; es ist ihm in keiner Weise hinderlich."

Indem die Kirche, schon durch die Verteidigung ihrer
Erzieherrechte, den Staat an Machtgrenzen auf dem

Erziehungsgebiet erinnert, tritt sie zugleich ein für die wahre
Freiheit des Gewissens. Gewissensfreiheit im Sinne
sittlicher Ungebundenheit ist sinnlos wie überhaupt jede
schrankenlose Freiheit. Der Mensch soll sein Gewissen bilden
und verfeinern aus der wachsenden Erkenntnis seiner

Beziehungen zu Gott und Gottes Gesetz; und diese Beziehungen

hat ihm die Kirche zu erschließen und zu erklären.
Freiheit und Menschenwürde bleiben dabei schon deshalb

mehr gewahrt, weil die Kirche nicht über dieselbe äußere

Zwangsgewalt verfügt wie der Staat. Schon Emanuel von
Ketteier hat gesagt: „Die staatliche Festlegung der Richtung,
worin ein Vater seine Kinder erziehen lassen soll, ist Tyrannei
und schmachvollster Absolutismus." - Weiterhin verteidigt
die Kirche in ihrem Gesetz und in vielen gelegentlichen
Kundgebungen dem Staate gegenüber die erzieherischen

Erstrechte der Eltern. Die katholische Moralphilosophie
stellt den Satz auf: „Das direkte und unmittelbare Recht,

für die Erziehung der Kinder zu sorgen, ist in der natürlichen

Ordnung und an sich ein ausschließliches Elternrecht." Die

Gläubigen werden belehrt, daß der Staat Erziehungsgesetze
erlassen könnte, die entweder moralisch nicht zu
rechtfertigen sind oder, wie die Juristen sagen „ultra vires" d. h.
außerhalb des staatlichen Rechtsbereiches liegen. Im ersten

92



Falle hat die Kirche den Mut, ihre Gläubigen an dasWort zu
erinnern : „Man muß Gott mehr gehorchen als den Menschen."
Und auch im andern Falle, z. B. hei einseitigem Sclml-

zwang, will und kann die Kirche nicht zum bürgerlichen
Gehorsam verpflichten, sondern stellt das praktische
Verhalten menschlicher Klugheit anheim. Denn in beiden
Fällen ist der Staat im Unrecht, im einen direkt Gott gegenüber,

im andern direkt dem Menschen gegenüber. Da wie
dort befindet sich der Staat im Widerspruch zur Vernunfts-
ordnung; und schon deshalb kann von einem verpflichtenden
Gesetz nicht die Rede sein. Man hat es in solchen Fällen mit
dem Machtstaat, nicht mit dem Rechtsstaat zu tun. Die
Kirche läßt es nun einmal nicht gelten, daß der Mensch zuerst
und vor allem, „mit Haut und Haar", nur Bürger sei. Sie

betont mit allem Nachdruck, daß der Einzelmensch und die

Familie in der Ordnung des Werdens und Seins dem Staate

vorausgehen und eben darum Rechte voraus haben, die vom
Staate unabhängig sind. Hierher gehört, was Leo XIII.
geschrieben: „Die Rechte der Familie sind früher und naturnäher

als die des Staates. Würden darum die Bürger oder

Familien infolge ihrer Zugehörigkeit zu einem. Staatsverbande

statt Unterstützung Schädigung, statt Schutz Kürzung ihres

ureigenen Rechtes erfahren, so müßte dieser ihnen eher ein

Gegenstand des Abscheues als des Verlangens sein." In,,Rerum
Novarum" ist noch der feinsinnige Satz zu lesen: „Die
Kinder sind ein Etwas vom Vater, und, genau gesprochen,

treten sie in die bürgerliche Ordnung ein nicht durch sich selber,

sondern durch die häusliche Gemeinschaft."

Die Stellung der Kirche zu Schule und Erziehung läßt sich
also auf folgende wesentliche Punkte zurückführen:
1. Die Kirche beansprucht, trotz eines „ins historicum" kein

Erziehungsmonopol, außer für die berufliche Ausbildung
ihrer Priester.

2. Die Kirche wahrt sich die volle und unmittelbare
Rechtsbefugnis über die religiös-sittliche Erziehung der Kinder
ihrer Gläubigen.

3. Die Kirche ist grundsätzlich gegen die sogenannten
neutralen Schulen, weil die religiös-sittliche Unterweisung
die Gesamterziehung beherrschen soll.

4. Die Kirche ist grundsätzlich bereit, den Staat als

Mitinteressenten an der Erziehung anzuerkennen; und sie

betont in ihrem Gesetz die Notwendigkeit bürgerlicher
Erziehung.

5. Die Kirche verwirft ein absolutes Schulmonopol des

Staates in anbetracht göttlicher Rechte und im Interesse

der Prioritätsrechte des Einzelmenschen und der Familie.
Sie wahrt sich folgerichtig das Recht, selber Schulen

jeder Art zu errichten und zu leiten. (Can. 1375).

II.
Welches ist nun die Auffassung des typisch-modernen

Staates von Schule und Erziehung? Der neuzeitliche Staat
hat sich seit der Renaissance und Reformation, besonders
aber in der Blütezeit der Aufklärung, mehr und mehr
säkularisiert und ist radikal-laizistisch geworden. Weder der

Gott der französischen und englischen Deisten noch der

Gott der deutschen Idealisten bedeutet eine Macht, mit
welcher der Staat ernstlich zu rechnen hat. Als nebelhaftes

„höchstes Wesen" oder als „praktisches Postulat" wurde
er wohl genannt, aber nicht als höchste Instanz und letzte
Autorität anerkannt. Mehr und mehr verwischte sich der
Dualismus zwischen Gott und Welt. Theologie und Philosophie

verflossen in einander, bis schließlich in der Hegel-
schen Staatsmetaphysik der Staat als Selbstverwirklichung
des absoluten Geistes, als der gegenwärtige Gott und das

schlechthin Gute erfaßt wurde. Gott war verstaatlicht und
der Staat vergottet. Viele Staatstheoretiker und
Staatsmänner unserer Tage werden sich kaum in Hegels Gedankengängen

heimisch fühlen; aber Tischleder mag schon recht
haben, wenn er meint, mit ihrem unantastbaren Dogma
vom absoluten Schulmonopol zehren sie doch unbewußt von
Hegefschem Gedankengut. Denn auch ihnen ist der Staat
das Höchste und Letzte, wenn nicht einfach Gott selber, so

doch das Gut über allem. Daraus folgt, daß der Staat als

tiefste Quelle und höchste Norm, als einziger Träger und
alleiniger Vermittler aller Bildung und Erziehung zu gelten
habe. Das unbeschränkte Erziehungsmonopol wird zu einem

angeborenen Recht des Staates. Mit der Vergottung und
Verabsolutierung des Staates ist die Staatsomnipotenz auch
auf dem Schulgebiet eine Selbstverständlichkeit. - Jedes

durchdachte Erziehungssystem ist auf das höchste und
letzte Ziel des Menschen eingestellt; aber gerade dieses

höchste und letzte Ziel ist hüben und drüben ein himmelweit

verschiedenes. Das christliche Erziehungsziel ist die

Entwicklung und Entfaltung des Ebenhildes Gottes im
Menschen nach dem herrlichen Worte Christi: „Seid
vollkommen wie euer Vater im Himmel vollkommen ist!" Paulus
wiederholt es : „Seid Nachahmer Gottes als seine lieben

Kinder/" Dem Vorwurf, daß auf diese Weise der Mensch
der Welt und Wirklichkeit entfremdet werde, begegnet
Pius XI. in seiner bekannten Erziehungsenzyklika. — In der
modernen Erziehung galt zunächst die Entwicklung der
Persönlichkeit als Endzweck; ein autonomes
Herrenmenschentum mußte dabei gedeihen. Heute haben wir die
Reaktion in der Erziehung zum Herdenmenschen, zum
reinen Staatsmenschen nationalistischer oder kommunistischer

Prägung. Erziehung ist heute vielfach völlige
„Gleichschaltung" zur herrschenden Staatsidee. Jede außer- oder
überstaatliche Zielsetzung bei der Erziehung ist verpönt.
Das zeigte sich im faszistischen Staate, mit dem eben
deshalb Pius XI. sich auseinandersetzen mußte; das zeigte
sich im Sowietstaat, wo die Schule von unten bis oben unter
Lenin besonders auf Züchtung des raßigen Kommunisten,
unter Stalin ausdrücklich auf die Fünfjahrpläne eingestellt
wurde; das zeigt sich im Reiche des Hakenkreuzes, wo die

gesamte Jugenderziehung und Jugendbewegung
vereinheitlicht und dem jetzigen Staatssystem dienstbar gemacht
werden soll. Gelegentliche Sprüche über „Erziehung auf
christlicher Grundlage" ändern nichts daran. Die große
Frage bleibt, was das Primäre sei: staatliche oder christliche
Erziehung.

Wenn übrigens in diesem Zusammenhange von
„moderner" Erziehung gesprochen wird, so ist der Ausdruck nur
als „terminus technicus" zu verstehen. Sonst wäre er nämlich

unberechtigt. Denn diese völlige, einseitige und
ausschließliche Unterordnung der Erziehung unter den Staat
ist durchaus keine Neuheit in der Kulturgeschichte. Unter

93



Härchen und Buagen erzog das lykurgische Sparta seine

Jugend für den Militärstaat. Im kultivierteren Athen
verlangte Aristoteles und besonders Plato, daß die
Kindererziehung in die staatliche Öffentlichkeit zu verlegen sei, weil
nur der Staat wehrhafte Bürger erziehen könne. Nach diesen

„klassischen" Mustern erklärte Danton in den Tagen der
französischen Revolution: „Das Kind gehört, der Republik";
und Robespierre ergänzte zynisch: „Die Republik wird sich
dieses Gut nicht entreißen lassen und es nicht dem Stolze
einzelner Familien überlassen". Fichte, Hegels Vorläufer,
schreibt in seinen „Reden an die deutsche Nation": „Der
Staat als höchster Verweser aller menschlichen Angelegenheiten

und als der Gott und seinem Gewissen allein
verantwortliche Vormünder aller Unmündigen hat das vollkommene

Recht, die letztern zu ihrem Heile zu zwingen. Der Staat hat
das unbezweifelte Recht, den Eltern die Kinder (im Interesse
des Staatswohles) wegzunehmen, ob nun eins von beiden oder

beide wollen oder nicht wollen". Friderizianische Staatsmoral!
Und in unsern Tagen belehrt uns der deutsche Pädagoge
Gustav Wyneken: „An und für sich haben Familie und
Erziehung nichts mit einander zu tun. Wie kann man nur sagen,
die Familie sei der natürlichste Ort der Erziehung - die

Familie verdiente vielmehr Objekt als Subjekt der Erziehung
zu sein." In seiner Erfurter Rede im Juni 1933 verkündete
Hitler: „Eltern, die der Gleichschaltung widerstehen, muß
man die Kinder wegnehmen." Man kann das alles Neu-
Heidentum nennen; aber es ist mehr Heidentum als Neuheit.

- Nebenbei bemerkt: es sollte den Vertretern einer
staatlichen Schulomnipotenz immer wieder zu denken geben,
daß die alten Römer, das Staatsvolk „par excellence", die

Erziehung grundsätzlich als eine Sache der Familie
betrachteten und sie weitgehendst der „potestas paterna"
unterstellten.

Wenden wir uns aber wieder „Kirche und Staat" zu! Das

Haupthindernis zu einer Verständigung zwischen beiden auf
dem Schul- und Erziehungsgebiet ist wohl letzten Endes die
beschränkte Auffassung des Staates von der Kirche. Sie ist
ihm, im günstigsten Falle, die Vertreterin einer
Weltanschauung, die neben anderen auch noch zu dulden ist. Und
nur zu oft befolgt man Lessings Dogma, daß jede Religion
mit dogmatischen Bindungen zu bekämpfen sei. - Aber
bloße Duldung und Toleranz, Indifferenz und Neutralität
kann eine Kirche, die sich göttlicher Gründung, des

alleinigen Vollbesitzes der höhern Wahrheit und einer universellen

Sendung bewußt ist, nie und nimmer befriedigen. Die
Kirche kann das Wort Christi nicht abschwächen: „Wer
nicht für mich ist, der ist gegen mich". Die Kirche kann sich
nicht mit Oberflächlichkeiten abfinden, wie etwa: „Religion
ist nicht jedermanns Sache". Denn entweder gibt es einen
Gott; und dann ist Religion jedermanns Sache; oder es gibt
keinen Gott; und dann gibt es auch keine Religion. Es spitzt
sich alles schließlich auf die Frage zu: „Existiert ein
persönlicher Gott und hat die Kirche den göttlichen Auftrag
die Menschen religiös zu lehren und zu leiten?" Th. Litt hat
recht geschaut, wenn er sagt: „Der Anspruch auf das

Erziehungsmonopol ist nicht ein Ausßuß von verbohrtem Eigensinn,

von Beschränktheit und Herrschsucht, sondern beruht
auf einem Gegensatz, der in die letzten Gründe unseres Daseins
zurückgeht." Einer der eifrigsten Verteidiger staatlicher

Schulallmacht liebte diesen Gegensatz auf die einfachere
Formel zu bringen: „Ein Meer von Gedanken trennt uns."
Leider ist das richtig; und solange der Staat die Kirche nur
als historisches Phänomen ansieht, wird dieses Meer nicht
verschwinden. Solange jener Gegensatz besteht, wird das

schöne Schul- und Erziehungsgebiet nicht eine gemeinsame
Interessensphäre, sondern eine unfreundliche Kampfzone
sein. - Fassen wir alles zusammen, so läßt sich über die

Stellung des typisch-modernen Staates zu Schule und
Erziehung aussagen:
1. Der Staat begnügt sich nicht mit einem vernünftigen

Schulzwang sondern beansprucht ein absolutes
Schulmonopol.

2. Der Staat zeigt für die Interessen und Rechte der Kirche
auf dem Erziehungsgebiet kein Verständnis, da er das

Wesen und die Aufgabe der Kirche nicht gründlich erfaßt
und wertet.

3. Der Staat verkennt die natur- und gottgegebenen Er-
ziehungsrechte der Eltern.

4. Der Staat kennt nur ein diesseitiges Erziehungsziel; man
kann es heute bezeichnen: Totaler Staatsmensch.
Bei all diesen Ausführungen — das sei ausdrücklich

betont — denken wir an den extrem-modernen Staat und
dessen Grundtendenzen auf dem Erziehungsgebiet. Es wäre
ungerecht, gegen jeden Staat der Jetztzeit die Anklage des

pädagogischen Absolutismus zu erheben. Andererseits sind

uns selbst Konkordate keine absoluten Garantien dafür,
daß ein Staat seinen Allmachtsgelüsten im Schulwesen
wirklich entsagt hat. Auch von Konkordaten gilt, was ein
alter Kanonist nach schönenAbmachungen zu sagen pflegte :

„Restât unum, nempe executio !"

III.
Überschauen wir nun zum Schluße unser Staatsschulwesen

im Schweizerlande, so müssen wir auch hier gerechterweise
unterscheiden und billig urteilen. Vom katholisch-kirchlichen

Standpunkt aus gesehen gibt es drei Arten kantonaler
Schulsouveränität: die gute, die erträgliche und die schlimme.

In der Schweiz, wo vor 50 Jahren das souveräne Volk das

„Ge-schenk" des eidgenössischen Schulvogts mit seltener
Wucht abgelehnt hat, wo deswegen auf dem Schulgebiet
der Stand noch wirklich Staat ist, bietet sich der
katholischen Schulpolitik abwechslungsreichster Spielraum. Die
berühmte „Kunst des Erreichbaren" hat keine Stagnation
zu befürchten.

In den katholischen Kantonen, wo, wie Dr. Joseph Beck
in freudig-stolzer Erinnerung an den Konraditag 1882

schreibt, die Schule noch fest auf dem guten
christlichkonfessionellen Boden steht, wird frische positive Mitarbeit
und Förderung die gegebene Schulpolitik sein. In der Tat
gibt es in unserer Heimat noch vielfach Schulverhältnisse,
um die die Schweizer Katholiken von ihren Glaubensgenossen
anderswo beneidet werden könnten. Das Erziehungsgebiet
ist da wirklich gemeinsame Interessensphäre der Kirche und
des Staates. Der freudigen Förderung des Schulwesens wird
aber die wachsame Sorge zur Seite gehen, damit es nicht nur
sozusagen technisch-katholisch funktioniere, sondern
echtkatholisch beseelt sei. Doch bei aller Geschlossenheit und

Abgeklärtheit des katholischen Schulsystems sollen neue

94



Anregungen in bezug auf Metboden und Mittel, auch wenn
sie von anderer Seite kommen, nicht von vornherein
abgewiesen werden. Die Verantwortlichen dürfen da,
wesentlich-katholische Einstellung vorausgesetzt, sich manchmal
des Paulinischen Wortes erinnern : ,,Der geistige Mensch
beurteilt alles." Alles in allem werden sich die katholischen
Gebiete unseres Landes daraus eine Ehre machen, einem
bedeutenden Teile des Schweizervolkes eine Schule und
Erziehung zu sichern, die gewiß auch vom nationalen Standpunkt

aus als ein gesunder und aufbauender Faktor
anerkannt werden muß.

Wo die Schulsouveränität nicht katholisch ist aber doch
ein gewisses Maß von tieferem Verständnis und guten Willen
zeigt, wo sie, wie gesagt, erträglich ist, werden die
kirchlich-treuen Katholiken eine Kompromiß- und
Verständigungspolitik führen müssen. Man wird trachten, die Linie
zu erreichen, welche das Kirchengesetz (Can. 1373)
vorzeichnet; man wird sich dafür einsetzen, den katholischen
Kindern wenigstens einen genügenden Religionsunterricht
zu sichern, und zwar innerhalb des gewöhnlichen Stundenplanes.

Sollte sich Can. 1379, der die Errichtung katholischer

Schulen in nicht-katholischen Orten vorsieht, durch
den Wagemut der Führer und den Opfermut der Gläubigen
verwirklichen lassen, dann um so besser! Den deutsch-amerikanischen

Katholiken wird nachgerühmt, sie hätten immer
zuerst die Schule und dann die Kirche gebaut. Es wäre dann

nur zu wünschen, daß der Kantonalsouverän opferfreudigen
Katholiken gegenüber mehr fiskalische Rücksicht nähme
als die nordamerikanische Republik. - Wie weit übrigens
die Kirche ihrerseits zum Kompromiß geneigt sein kann,
zeigt, in seiner Art, der einstens vielbesprochene Schulfall
„Faribault" in den Tagen des erzamerikanischen Erzbi-
schofs John Ireland von St.Paul. Unter dem 12. April 1892

gab Leo XIII. dazu sein „Tolerari potest". — Doch der
katholische Kompromißpolitiker wird sich heute nach dem
klaren Schulgesetz der Kirche richten, das in Can. 1374

bei heiklen Schulverhältnissen dem Diözesanbischof das

entscheidende Wort vorbehält. Ein Katholik kann sich leicht
selber kompromittieren, wenn er ohne die Kirche kompromittiert.

Endlich haben wir auch Schweizerkantone, sogar mit
überwiegend katholischer Bevölkerung, wo nach Schenk'schem

Rezept ,,die ausschliesslich staatliche Leitung, die rein
bürgerliche Schule, besteht im Gegensatz zu der ganz oder

teilweise kirchlichen". Das ist die „schlimme Schulherrschaft".

Die Betonung des Gegensatzes ist ja nicht zu
überhören! Hier wird den Katholiken der Kampf um die
Schule aufgenötigt; und es ist leicht begreiflich, daß sie

gerade in einer solchen Lage die konfessionelle Schule am
entschiedensten fordern. Und was sie für sich fordern, würden
sie bereitwillig den Andersgläubigen zugestehen, und sie

haben auch schon zu beidseitiger Zufriedenheit das

tatsächliche Zugeständnis gemacht. Gerade auf dem Schulgebiet

gilt Katholiken die Devise, die auf dem päpstlichen
Staatsblatt steht: ,,Unicuique suum".

Es ist überhaupt kein Geheimnis, daß der kirchlich-
gesinnte Katholik in der Konfessionsschule, nennen wir sie

nun die christliche Schule, die Idealschule erblickt. Nur die

Bekenntnisschule, wie sie da und dort in unserem Lande
schon besteht, ist dem konsequenten Katholiken jene
gemeinsame Interessensphäre, wo Staat und Kirche in
vertrauensvoller Zusammenarbeit zum allgemeinen Wohle
wirken können; nur die Bekenntnisschule ist vom
kirchlichen Standpunkt aus die Verwirklichung des Can. 1372,
daß in der ganzen Erziehung die religiös-sittliche Schulung
die erste Stelle einnehme. Selbstverständlich ist das nicht
eine „quantitative" Forderung. - Die Schwierigkeit infolge
der heutigen konfessionellen Vermengung landauf landab
soll nicht unterschätzt aber auch nicht übertrieben werden.
„Wo ein Wille ist, ist auch ein Weg". Und übrigens muß die
Menschheit im Interesse höherer Güter dann und wann auf

sogenannte glatte Lösungen verzichten. Das wissen gerade
die Katholiken aus überreicher Erfahrung auf dem

Erziehungsgebiet; man hat ihnen gelegentlich sogar zugemutet,
auf ihr höchstes Gut selbst zu verzichten.

D as hohe Ziel katholischer Schulpolitik ist nichts
Geringeres als die „christliche Staatsschule", eine „Restauratio
in Christo" auf dem gesamten Erziehungsgebiet. - In dem
konfessionell gemischten Königreich der Niederlande hat
das de Visser'sche Schulgesetz von 1920 den Katholiken
nach fast hundertjährigem Kampfe nicht nur die völlige
Freiheit der Bekenntnisschule gebracht, sondern auch ihre
völlige Gleichstellung hinsichtlich der staatlichen
Subvention. Das ist eine erträgliche Lösung, die sich mancher
Schweizer Kanton zum Vorbild nehmen dürfte. Aber, wie

gesagt, das Ziel der kirchlichen Schulpolitik liegt noch etwas
höher. Der Staat selber sollte sich wieder zum Christentum
bekennen, namentlich in der Erziehung des kommenden
Geschlechtes. Eine bloße verfassungsmäßige Duldung oder
auch eine gesetzliche Dotierung der Bekenntnisschule wäre
aber noch kein solches Bekenntnis, noch kein grundsätzliches

Zusammenwirken mit der religiösen Autorität. Das
aber wird angestrebt, „mittelalterlich" oder „modern" ganz
einerlei. Es gibt ideale Verhältnisse, die nicht zeitbedingt
noch zeitbetont sind, die nicht relativen sondern absoluten
Wert darstellen. Mit Fug und Recht hat man in der
Schulungswoche der Pax Romana (April 1933 zu Solothurn) den

Leitsatz aufgestellt: „Wir lehnen die Trennung von Kirche
und Staat ab und erstreben eine harmonische Zusammenarbeit
beider." Dieser alte Leitsatz sollte vor allem auf dem

Erziehungsgebiet verwirklicht werden. Das erschiene uns wie
eine Neubelebung der echten Eidgenossenschaft, die allweg
mit Gott dem Allmächtigen gerechnet und zum Christenglauben

sich bekannt hat. Und da in der Demokratie ohne

Volkswillen nichts zu machen ist, so wäre zunächst im
Volke ein Erneuerungswille in der angedeuteten Richtung zu
wecken und wirksam zu machen. Das Schweizervolk sollte
wieder mit lebendigerem Bewußtsein und stärkerem Willen
auch für die Schulung und Erziehung des Volkes der Zukunft
die souveräne Verantwortung übernehmen. Wahren
Volksführern bliebe die schöne Aufgabe eindringlicher Aufklärung
mit lehrreichem Rückblick und klarer Ausschau. Vielleicht
würden sie sich dabei an das bekannte Wort errinnern,
das der alte Demosthenes den defaitistischen Demokraten
Athens zurief: „Das Schlimmste an der Vergangenheit ist
das Beste für die Zukunft."

95



II. Der protestantisch-konfessionelle Standpunkt
Von Dr. jur. Walter Hildebrandt, Fürsprech in Bulach.

Der Protestant stößt bei der Behandlung dieses Themas
auf weit größere Schwierigkeiten als der Katholik. Diesem
stehen nämlich die ausgeprägten Lehren seiner Kirche zu
Gebote, während protestantischerseits die grundsätzliche
Stellungnahme fast nur auf dem Wege der Induktion -
durch Betrachtung der tatsächlichen Verhältnisse und
Schlußziehung daraus — erfahren werden kann. Die Anhaltspunkte
der Heiligen Schrift für die Ordnung des Verhältnisses von
Staat und Kirche zur Schule sind eben spärlich: immerhin
hat sich im praktischen Leben eine mehr oder weniger
einheitliche Gestaltung durchgesetzt, die als ausgesprochen
protestantisch gelten darf.

I.

Es wird sich niemand im Blick auf die Schulverhältnisse

unserer protestantischen Kantone der Feststellung
entziehen können: Diese Verhältnisse sind auf dem Boden des

Protestantismus gewachsen, ein Volk, das sich zur
protestantischen Kirche bekennt, hat diese Schulverhältnisse
hervorgebracht. Es mag sich um Erscheinungen gleichviel
welcher Art handeln, um Staatsschulen oder freie Schulen,
um christliche Schulen oder um atheistische Schulen,
immer bleibt es dabei : Diese Schulen haben sich in einem
Volke entwickelt, das einst vollständig protestantisch war
und sich heute noch zur großen Mehrheit als protestantisch
erklärt. Noch bedeutungsvoller ist es, daß dieses protestantische

Volk diese Schulverhältnisse als die seinigen
anerkennt. Wir dürfen deshalb mit Fug und Recht von
Schulverhältnissen des Protestantismus reden.

Das soll nun nicht etwa heißen, daß eine Kirche, z. B.
die Landeskirche als größte Institution des Protestantismus,

für alles verantwortlich sei - viele Protestanten
schließen ja gerade ihre eigene Kirche als in Schulsachen

unzuständig aus - sondern das heißt einfach, daß
protestantischer Glaube und protestantische Haltung sich so

ausgewirkt — oder ausgeartet — haben, daß das Schulwesen
eine solche Entwicklung nehmen konnte. Nur in diesem
weiteren Sinne erscheint die protestantische Kirche - als

Glaubensgemeinschaft - als verantwortlich für die Schule.
Es gäbe ein ganz falsches Bild, wenn man eine bestimmte
Kirche oder ihre ganz bestimmten Amtsträger zur Rechenschaft

ziehen wollte, weil diese Kirche und diese Amtsträger
vielleicht gar nicht maßgebenden Einfluß auf das Schulwesen

haben.
Wie kommt es denn zu einer solchen Verantwortlichkeit?

Auch die Schulen wachsen wie alles andere aus dem Glauben
unserer Gemeinden heraus. Die Gemeinden bestimmen ihre

Haltung und ihr Ziel; ihr Reden und ihr Schweigen ist für
die Schule entscheidend. Da kommt es wahrlich nicht darauf
an, ob wir eine Kirchenschule oder eine Staatsschule vor uns
haben, denn in beiden Fällen liegt der bestimmende Einfluß
der protestantischen Glaubensgemeinschaft offen zu Tage.
Gerade unsere demokratischen Einrichtungen lassen ihn
klar erkennen, weil da ja keine anderen Instanzen
maßgebend sind.

Aus dieser Tatsache folgt für die Schule, daß sie unter allen
Umständen von der Kirche abhängig ist, mag sich diese

Abhängigkeit nun manifestieren in der Organisation der Schule
durch die Kirche oder in der Mitwirkung ihrer Amtsträger oder

mag es sich selbst um eine „rein weltliche" Schule handeln.
Auch die „weltliche" Schule des protestantischen Volkes

wächst ja offenbar aus dessen Glauben heraus. „Weltlich"
bedeutet eben in unserem bundesrechtlichen Sprachgebrauch
nicht „glaubenslos", sondern nur: „von der Kirche als

Institution getrennt".
Die Abhängigkeit der Schule in ihrer geistigen, religiösen

Haltung und Grundlage zeigt sich auf Schritt und Tritt in
unseren Schulgesetzen und -Ordnungen. Trotz der rein
weltlichen Leitung der Volksschule, welche die
Bundesverfassung vorschreibt, stehen doch die Schulen
grundsätzlich auf christlichem Boden. Mit ihrem Unterricht in
„Biblischer Geschichte und Sittenlehre" — oder wie er
immer heißen mag - erteilen sie christlichen, ja sogar
protestantischen Religionsunterricht. Es ivird damit dargetan,
daß prinzipiell der christlich-protestantische Glaube des

Volkes auch die Schule beseelen soll. Und immer wenn
Bestrebungen gemacht werden, diesen Religionsunterricht zu

beseitigen, stehen Kirchenglieder oder bisweilen sogar die

Kirchen selbst auf, um ihn zu erhalten. Man redet dann von
einem „Recht des Kindes auf Religionsunterricht" und
meint damit, daß Gott zu jedem Menschen sprechen wolle,
und daß jedes Kind darauf Anspruch habe, im Glauben
seiner Eltern unterrichtet zu werden. So hat sich im Kanton
Zürich vor ein paar Jahren eine Bewegung erhoben, als man
feststellen mußte, daß der biblische Unterricht vernachlässigt

wurde.
Aber nicht nur auf den eigentlichen Religionsunterricht

bezieht sich der Einfluß der Kirche, sondern auch auf
die übrige Haltung der Schule, von der verlangt wird, daß

sie sich im Rahmen christlicher Gesinnung bewege. Ein
anderes Beispiel für die Abhängigkeit der Schule von der
Kirche bildet der jüngste Kampf um das Schulgebet in
Basel: auch hier glaubte man, sich nunmehr vom
protestantischen Glauben und protestantischen Sitten losmachen

zu können, worauf die Glaubensgemeinschaft ihre Stimme
mit Zehntausenden von Unterschriften erhob und die

Beibehaltung der Freiheit des Schulgebetes durchsetzte. Daß die

geschilderte Abhängigkeit besteht, tut sich immer erst recht
kund, wenn allgemeine oder schroffe Angriffe auf den
Protestantismus oder das Christentum erfolgen. Bei
sogenannten „kleineren" oder altgewohnten Verstößen oder
Mißständen reagiert die schwerbewegliche Glaubensgemeinschaft

nicht oder doch nicht so stark, weil sie nicht
allgemein empfunden werden. So ist es zu erklären, daß der
christliche Charakter der Volksschule starke Einbuße
erleiden konnte, ohne daß wesentliche Gegenmaßnahmen
ergriffen worden wären.

II.
Der mir gegebene Titel „Schule, Kirche und Staat'"'' ist

insofern unhaltbar, wenn er etwa nach vielgeübtem Brauche

96



dartun sollte, es handle sich hier um drei gleichartige und
einander insbesondere gleichgeordnete Größen, jede dieser drei
Erscheinungen bilde einen selbständigen Bereich für sich.
Nicht einmal, wenn man auf die äußere Form schaut, trifft
diese Anschauung zu, denn die Schule erscheint doch immer
als Teil des Staates oder als Teil der Kirche bzw. einer
Gesinnungsgruppe. Aber auch innerlich liegt die Schule immer
eingebettet in etwas bereits Vorhandenem: in einer
Glaubensgemeinschaft oder Gesinnungsgemeinschaft. Weder
Kirche noch Staat stehen also gewissermaßen lieben der
Schule, sondern jede Schule befindet sich innerhalb von
Kirche bzw. Gesinnungsgruppe und Staat, empfängt von
ihnen die organisatorische und geistige Grundlage.

Es geht darum nicht an, die Schule gegen die Kirche
auszuspielen, wie das weitherum gebräuchlich ist. Nur dort

geschieht diese Gegenüberstellung mit einigem Recht, wo die
Schule gleichzeitig eine andere Gesinnung repräsentiert.

Der Protestantismus hat immer den Grundsatz vertreten,
daß die Schule von der Kirche abhängig sein müsse, und
festgestellt, daß sie eine abhängige Institution sei. Er tat das in
der richtigen Erkenntnis, daß der Glaube das Primäre, die

Lehre aber das Sekundäre sei, wächst doch alles menschliche
Handeln aus dem Glauben heraus. Darum kann die Kirche
nicht zugeben, daß die Schule, welche die Kinder der
Gläubigen erziehen soll, von ihrem Glaubensgrunde unabhängig
dastehe. Allerdings muß auch an dieser Stelle wieder betont
werden, daß der Protestantismus mit der Abhängigkeit von
der Kirche nicht die Abhängigkeit von einer bestimmten
kirchlichen Organisation meint — wenn er sie auch nicht
ausschließt - sondern die Abhängigkeit von der
Glaubensgemeinschaft schlechthin.

Wenn ich diese Abhängigkeit so betone, so ist das durchaus

nicht nur eine theoretische Erörterung. Tatsächlich
sind je und je Bestrebungen im Gange gewesen, die Schule als

selbständige Anstalt auf sich selbst und in den Gegensatz zur
Glaubensgemeinschaft zu stellen, wie sie in der organisierten
Kirche hervortrat, - nicht nur rechtlich, sondern auch geistlich
und geistig. Solche Bestrebungen gingen immer von Kreisen

aus, die zum Glauben der organisierten Kirche im Gegensatz
standen und nun darnach trachteten, ihren abweichenden
Glauben anderswo zu pflegen und anderswie zu verbreiten.
Da kam natürlich für diesen Zweck in erster Linie die Schule

in Betracht, denn mit ihren Lehrmöglichkeiten konnte sie

der Kirche gut die Spitze bieten. Man stellte sich also hinter
die Schule, entblößte diese so weit als möglich des kirchlichen
Einflusses und strengte sich dann an, sie als Pflanzstätte eines

anderen Glaubens auszubauen. Neben die Kirche trat so die

Schule als Quasikirche. Hier galt die Heilige Schrift, dort z. B.
die naturwissenschaftliche Erkenntnis, hier amteten Pfarrer
und dort Lehrer. Natürlich ist auch in diesem Falle die Schule

nicht unabhängig von einer Glaubensgemeinschaft oder einer

Gesinnungsgruppe, aber sie repräsentiert doch ein abweichendes

Prinzip und erscheint also in diesem Sinne als selbständig
gegenüber der organisierten Kirche, besonders, wenn die

gleiche Glaubensrichtung auch noch den Staat in ihre Hände
zu bringen verstanden hat. Dann kann man geradezu sagen:
die Schule ivird zur Kirche des Staates.

Die Geschichte ermangelt nicht der Beispiele für diese

Entwicklung der Schule. Besonders die Jahre der Rege¬

neration sind dafür typisch. Da die Kirche nicht für alle die
rationalistischen Experimente zu haben war, konzentrierte
sich das Interesse darauf, die Schule dafür zu gewinnen. Aus
der Schule wollte insbesondere Thomas Scherr eine Gegen-
kirclie machen. Zu diesem Zwecke wurde das Lehrer-
,,Seminar" gegründet, wo die Dozenten des neuen Glaubens

ausgebildet werden sollten, und die neu geschaffene Zürcher
Universität sollte ebenfalls der Stärkung des „weltlichen"
Glaubens im Gegensatz zum kirchlichen dienen. Ganz im
gleicher; Fahrwasser befindlich wie die Erneuerer des Staatswesens

konnte sich die Schule in einem glänzenden Gegensatz

zur Kirche entwickeln. Wie sehr dieser Gedanke der

Gegenkirche in den Häuptern der Regeneration lebte und
Tatsache war, erhellt aus nichts anderem deutlicher, als

daraus, daß man die Versammlung der Lehrer nach
kirchlichem Sprachgebrauch „Synode" und die lokalen
Zusammenkünfte der Lehrer „Kapitel" nannte. Auch der
Stellvertreter des Lehrers bekam einen kirchlichen Namen
als „Vikar" und es fehlte nur noch, daß man vollends den

Lehrer „Pfarrer" zu nennen begann. Diese Grundhaltung
der Schule wirkt bis auf den heutigen Tag nach; immer wieder
wird die geistige Selbständigkeit der Schule und ihre Pflicht,
eine besondere Gesinnung zu bilden, hervorgehoben.

III.
Es versteht sich von selbst, daß der Protestantismus auf der

Glaubensübereinstimmung zwischen Schule und Kirche
besteht. Die im christlichen Glauben einige und geschlossene
Gemeinde bildet mit ihrer Jugend eine geistliche Einheit und
kann es nicht zulassen, daß die Schule glaubensmäßig an
einem andern Orte zu Hause ist. Darum verlangt die
Gemeinde und verlangen in der Gemeinde ganz besonders die

Eltern christliche Schulerziehung, die grundsätzlich und
namentlich in ihren höheren Stufen ganz der Konfession

entsprechen muß. Ohne die christliche Schulerziehung gäben
die Gemeinden ja selbst ihren Glauben preis und ihre
Existenz. Grundsätzlich muß eben Übereinstimmung herrschen

zwischen den Glaubenslehren der Gemeinde, der Familie
und der Schule.

So leicht und selbstverständlich diese Forderung der

Christlichkeit des Schulunterrichtes anmutet, so schwer
gestaltet sich ihre Durchführung in der Praxis. Denken wir an
den Fall, wo eine Gemeinde in geistliche Fraktionen
zerspalten ist. Wie soll sich da die Schule verhalten? Wenn nicht
jede Gruppe unter großen Opfern sich ihre eigene Schule

schafft, so geht es ohne Kompromißlösung nicht ab. Eine
solche Kompromißlösung besteht darin, daß man auf die

genaue Kongruenz der Glaubenslehren verzichtet oder

sich doch wenigstens auf die Darstellung der einheitlich

gebilligten Lehren beschränkt. Aber noch mehr! Um die

Steine des Anstoßes zu beseitigen, hat man es schon mit
allen möglichen sogenannt „neutralen" Unterrichten, mit
dem konfessionslosen, mit dem bloß moralischen und sogar
mit dem angeblich religionslosen Unterricht probiert.

Da ist festzuhalten, daß ein Teil des Protestantismus -
derjenige, welcher sich nach der Heiligen Schrift orientiert -
sich stets einmütig gegen die religionslose Schule und gegen den

bloßen Moralunterricht gewendet hat. Eine andere Haltung
haben natürlich jene Kreise eingenommen, die das Wesent-

97



liehe des Protestantismus in der Kultur erblicken und jene,
deren Glaubensleben zusammengeschrumpft ist zur bloßen

Negation gegen den Katholizismus. Diese Gruppen treten
für eine Neutralität ein, die das Religiöse außer Acht läßt.
Jener erstgenannte Teil des Protestantismus dagegen hält
grundsätzlich daran fest, daß der Schulunterricht religiös
fundiert und mit Religionsunterricht ausgestattet sein soll.

Wo die Religion fehlt, hat sehr bald die Parteipolitik in
der Schule sich einen bedeutenden Platz erobert. Auch hier
ist allgemein zu konstatieren, daß die religiösen Kreise mit aller

Kraft dem parteipolitischen Mißbrauch der Schule
widerstreben, während die anderen ihn geradezu begünstigen.

Blicken wir zurück auf die heutige Schule, so beobachten
wir, wie jede Abkehr von der christlichen Grundhaltung
einen politischen Mißbrauch der Schule zur Folge gehabt
hat. So diente die Schule der Regeneration zu nichts
anderem als zur Stützung der herrschenden Politik. Und auch
in den späteren Zeiten religiösen Niedergangs ist ein
politisches Ringen um die Schule zu konstatieren, an dem sich
alle Parteien: Freisinnige, Demokraten, Sozialisten und
Kommunisten beteiligten.

IV.
Wenn auch direkte Wegleitungen für die Einstellung des

Christen zur Schulbildung der christlichen Jugend fehlen, so

hat doch der Protestantismus je und je aus der grundsätzlichen

Stellung der Bibel zur Menschenerziehung seine

Folgerungen gezogen. „Gott schuf den Menschen ihm zum
Bilde" und „Ihr sollt vollkommen sein wie euer himmlischer
Vater vollkommen ist", das mögen die hauptsächlichsten
Leitworte sein.

In diesem Sinne ist der Protestantismus zu allen Zeiten in
der Hauptsache für einen christlichen Humanismus
eingetreten, für eine allgemeine Beförderung der geistlichen und
leiblichen Kräfte im christlichen Glauben, im Rahmen des

christlichen Geistes. Mit vollem Ernste hat er sich darnach
gerichtet, daß die Menschen hier auf Erden von Gott mit
einer Aufgabe bedacht worden sind und ihre Posten
versehen müssen. Familie, Staat, Beruf, Kirche, das sind die
Lebenskreise, in denen der junge Mensch einst seine Stellung
einzunehmen berufen ist. Darum muß es Sache der Schule
sein, ihn so vorzubereiten und ihn auch rein körperlich so

fähig zu machen, daß er im Stande ist, seinen Pflichten
nachzukommen. Immerhin - und das unterscheidet diesen christlichen

Humanismus von dem idealistischen oder jedem
anderen: der erste, der in der Erziehung das Wort haben soll,
ist Gott, und Gott will an den jungen Menschen ein Werk
ausrichten durch die Lehrer. Und der christliche Humanismus

ist sich auch von allem Anfang an bewußt, daß die
Schule sündige Menschen zu unterrichten hat, die immer
unter Gott stehen werden. Aber gerade durch diese nüchterne
Betrachtungsweise, der jede Überschwenglichkeit und
Übertreibung des Idealismus und Rationalismus fremd ist, gelingt
es dem christlichen Humanismus, den Menschen richtiger -
weil sachgemäßer - zu erziehen. Nur ihm ist es auch möglich
den rechten Geist der Gemeinschaft und Nächstenliebe zu
pflanzen.

Das reformatorische Erziehungsideal ist von Zwingli
dargestellt worden in seinem Schriftchen „Wie man die Jugend

in guten Sitten und christlicher Zucht aufziehen und lehren
soll". Dort beschreibt er, wie Gotteserkenntnis und
Selbsterkenntnis Ausgangspunkt und Ziel aller Erziehung sein

müssen, wie die Kenntnis der Sprachen und Wissenschaften
die Grundlage der gelehrten Bildung ist, und schließlich
wie der Mensch sich seinem Nächsten hilfreich hingeben
soll. Um sich zu dem Allem tüchtig zu machen, sollen die

jungen Leute auch der Leibesübungen nicht vergessen.
Und gehen wir weiter, so ist auch Pestalozzi ein Protestant,
der den christlichen Flumanismus recht ins Licht gestellt hat.

Der Protestantismus sieht also in der Schule nicht einen
Selbstzweck, sondern nur das Mittel zum Zweck, rechte
Christenmenschen für Kirche und Staat heranzubilden. Dieser
Zweck ist der Schule von Gott gesetzt; weder Staat noch
Kirche dürfen ihr von sich aus Weg und Ziel vorschreiben.

V.

Auf die Art der äußeren Schulorganisation hat der
Protestantismus zu keiner Zeit Gewicht gelegt. Wenn früher die
Schule der Organisation und dem Glauben der Kirche ganz
eingeordnet war, so lag das daran, daß die Bildungsbedürfnisse

zuerst in der Kirche sich entfalteten und auch vor
allem kirchlich bestimmt waren. Aber diese historische
Tatsache hat niemals dazu geführt, daß ein Satz aufgestellt

worden wäre des Inhalts, daß die Schule unbedingt
organisatorisch mit der Kirche zusammenhängen müsse.

Geistige Strömungen innerhalb des Protestantismus haben
es daher sehr leicht gehabt, die organisatorische Trennung
der Schule von der Kirche durchzusetzen. Allerdings
handelte es sich in diesen Fällen nicht nur um eine äußerliche
Absonderung, sondern der eigentliche Beweggrund war das

Bestreben, für eine von der Kirche abweichende Auffassung
in der Schule Raum zu schaffen.

Daß seither die Schule „weltlich" regiert wird, ändert
nichts an der Tatsache, daß es die christliche Gemeinde ist,
welche sie regiert, und daß die Gemeinde nach wie vor
verantwortlich ist für die Schule. Denn die christliche
Gemeinde muß unter jeder Form die gleiche Verantwortung
tragen, gebe sie sich nun als Kirchgemeinde oder als politische
Gemeinde oder als Schulgemeinde.

Näher besehen wurde durch die Ablösung der Schule von
der Kirche folgendes bezweckt und erreicht: Bezweckt
wurde eine Trennung von den kirchlichen Amtsträgern und

von dem Ernst ihrer Verpflichtung auf die Verkündigung des

Wortes Gottes, sowie eine Überlieferung der Schule in andere

Hände, die sich nicht so eng gebunden fühlten an Jesus

Christus. Und zwar wurde dies bezweckt in der Absicht,
einen „freiem" Protestantismus - aber immerhin noch
einen Protestantismus - in der Schule pflegen zu können.

Erreicht wurde die organisatorische Distanzierung der
Schule von der Kirche, die Abwälzung der direkten
Lehrkontrolle durch die kirchlichen Amtsträger und die Befreiung
von der unbedingten Autorität des Wortes Gottes.

Aus dem Gesagten erhellt, daß diese Umwälzung der
Schule dann gar keinen Wert hätte, wenn die Gemeindeglieder

allesamt im Glauben der organisierten Kirche ständen.
Die ganze Umstellung kann ja nur einen Sinn haben, wenn
die Distanzierung zwischen dem Glauben der offiziellen
Kirche und dem Glauben gewisser Gemeindeglieder zum Aus-

98



druck kommen soll, und wenn ein solcher Unterschied
wirklich besteht.

Dem Protestantismus kommt es nun nicht darauf an, wer
die Schule organisiert und hegt, ob die Kirche oder der Staat,
ob eine freie Vereinigung oder die Elternschaft. Das Wesent-
liche ist ihm in allen Fällen nur, daß die erwähnte
Kongruenz des Glaubens zwischen der Schule und der
Glaubensgemeinschaft vorhanden ist.

VI.
Nur der Fall der Staatsschule soll wegen seiner Häufigkeit

hier besondere Erwähnung finden.
Das Verhältnis des Staates zur Schule muß geregelt

werden nach der biblisch begründeten Lehre vom Staate.
Im zweiten Helvetischen Bekenntnis von Bullinger z. B.
wird betont, daß jede Obrigkeit von Gott eingesetzt sei zur
Wahrung von Frieden und Ruhe des menschlichen
Geschlechtes. Die Tätigkeit des Staates bewegt sich darnach in
zwei Richtungen : I. Er muß das im Staatsvolk sich
regende Leben nach den Grundsätzen der Gerechtigkeit regeln
und regieren, und II. muß er für die Erhaltung des Volkes

sorgen hinsichtlich Gesundheit, Fähigkeit und Wehrkraft.
Die Aufgaben des Staates stellen sich also einenteils als

gewaltsame, negative Eingriffe in das Volksleben und
anderenteils als positiv das Volksleben fördernde
Maßnahmen dar. Das Schulwesen gehört nun zu den

letztgenannten. Es ist nämlich klar, daß ein Volk, um sich selbst

zu erhalten, gewisser Kenntnisse und der Wehrfähigkeit
bedarf. Der Staat hat also ein berechtigtes Interesse daran,
daß seine Untertanen gesund sind, durchwegs gewisse Kenntnisse

besitzen und fähig sind, sich gegen innere und äußere

Feinde zur Wehr zu setzen. Ein Mittel dazu ist die Schule.
Ob nun aber der Staat die Schule einrichten oder die Schule

der Kirche überlassen soll, ist auch für die protestantische
Staatslehre eine Sache von untergeordneter Wichtigkeit.
Bedeutsam ist nur, daß Schule und Schulpflicht vorhanden
sind und daß eine gewisse Leistung erreicht wird.

Grundsätzlich wird man dem Staate das Recht, Schulen

einzurichten, zubilligen müssen, ohne daraus eine Pflicht zu
machen. Die staatliche Pflicht geht nur auf die Sorge für das

Vorhandensein von Schulen, nicht auf die Organisation.
Es kann dem Staate auch eine kirchliche Schule
vollkommen genügen.

Andererseits ist jedoch zu betonen, daß der Protestantismus

jedes staatliche Schulmonopol verwirft und zwar aus dem

doppelten Grunde, weil die Schule nicht allein Sache des

Staates ist und weil jederzeit die Möglichkeit bestehen
muß, die Schule nach den Anforderungen der christlichen
Glaubensgemeinschaft zu gestalten oder neu aufzubauen.

Für die Einrichtung der Volksschule durch den Staat
können verschiedene Gründe maßgebend sein: 1. Es wird
sonst von niemandem eine Schule gegründet. 2. Die kirchliche

Schule erfüllt ihre Aufgabe nicht. 3. Die kirchliche
Schule stört das Interesse des Staates an dem innern Frieden
des Volkes. 4. Der Staat, bzw. die Träger der Staatsgewalt
wollen in der Schule ihre eigene, gesonderte Glaubensgesinnung

zur Geltung bringen, was bei der kirchlichen Schule

unmöglich wäre. 5. Nur die Staatsschule gewährleistet dem
Staate den gewünschten Erfolg zur Erhaltung von Volk und
Staat. - In allen diesen Fällen schreitet dann der Staat zur
Gründung und Organisation von staatlichen Volksschulen.

Die Frage ist nur: Wie weit darf der Staat gehen im
Schulwesen? Ganz klar ist von vornherein, daß der Staat das

Recht hat, dafür zu sorgen, daß jeder heranwachsende

Bürger gewisse elementare Kenntnisse im Lesen, Schreiben
und Rechnen und in der Kenntnis der Heimat hat und daß

er ferner vorbereitet werden muß auf die Wehrfähigkeit.
Insoweit steht das Recht des Staates außer Diskussion.
Auch ist man im allgemeinen darüber im klaren, daß die

Tätigkeit ihre Schranken finden soll dort, wo sich die
Verantwortlichkeit des Einzelnen entfalten muß. Die Diskussion

beginnt aber dort, wo das Weltanschauliche, das Glaubensgebiet

beginnt. Da muß dann die Kirche auf politischem
Wege für die Wahrung der Glaubensgrundlage der Schule
eintreten.

Der Protestantismus verweigert grundsätzlich dem Staate

das Recht, seine Kinder nach eigenem Belieben zu
unterrichten, sondern verlangt unfehlbar die Kongruenz von
Glauben in Familie, Kirche und Schule. Er behauptet, daß
das Kind einen göttlich gesetzten Anspruch habe auf
Religionsunterricht. Dabei wissen die Protestanten, daß es

auch Bürger anderer Gesinnung gibt, und - wie es nicht ihre
Art ist, Gewalt zu üben - so verlangen sie auch vom Staate
nicht, daß er die Kinder Andersgläubiger zur christlichen
Schule zwinge. Sie erklären es nur als Pflicht des Staates,
daß er für die christlichen Schüler einen christlichen Unterricht

besorge. Unsere christliche Volksschule ist somit nicht
eine christliche Missionsanstalt, sondern der Ausdruck dafür,
daß die protestantische Lehre von der Pflicht des Staates, der

christlichen Jugend eine christliche Schule zu bieten, vom
Staate anerkannt und - wenigstens grundsätzlich! - in die

Wirklichkeit umgesetzt worden ist.

Kleine Beiträge

Die neue Schweizergeschichte von Gagliardi1)

Die Schweizergeschichte von Prof. Gagliardi ist eine
Parallelpublikation zu der bei Schulthess & Co. erscheinenden
„Geschichte der Schweiz" von Nabholz, von Muralt, Feller und

f Dürr, die mit Band 1 (1932) und den ersten drei Lieferungen
von Band 2 bereits bis 1795 reicht. Gagliardis Buch hat ihr

') Ernst Gagliardi, Geschichte der Schtveiz von den Anfängen his zur
Gegenwart. Umgestaltete und erweiterte Auflage in zwei Bänden. Band I :

Bis zur Ablösung vom Deutschen Reiche 1648. Mit 240 Bildern. XV + 744
Seiten. Verlag Orell Füßli. Zürich 1934.

gegenüber also den Vorzug, etwas jünger zu sein; es fußt, wenigstens

in den späteren Partien, auf den Voraussetzungen des
andern. Es ist das um so wichtiger, als in der Schultheßschen
Schweizergeschichte sich vier Zeitspezialisten in den Stoff geteilt
haben, während Gagliardi ihn allein zu bewältigen sucht. Bei
einer Bearbeitung desselben Gegenstandes ist diese Reihenfolge
im Erscheinen jedenfalls die natürliche. Gagliardi kann verwerten
und ausgleichen. Seinem Werk liegt eine einheitliche
Gesamtauffassung zugrunde. Da der Verfasser die vielen Vorarbeiten
der letzten Jahre überhaupt ausschöpft und zwar oft derart
gründlich, daß die Persönlichkeit des Einzelforschers in den

99


	Schule, Kirche und Staat

