
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 7 (1934-1935)

Heft: 4

Artikel: Religiöse Erziehung

Autor: Häberlin, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau
ORGAN FÜR DAS ÖFFENTLICHE UND PRIVATE BILDUNGSWESEN DER SCHWEIZ

44. JAHRGANG DER „SCHWEIZERISCHEN PÄDAGOGISCHEN ZEITSCHRIFT" 28. JAHRGANG DER „SCHULREFORM"

Herausgegeben in Verbindung mit Universitäts-Professor Dr. P. Bovet, Professor Dr. v. Gonzenbach, ~

z ii R I PHProfessor Dr. W. Guyer, Professor Dr. H. Hanselmann, Rektor J. Sehälin und Seminar-Direktor
Dr. W. Schohaus • Herausgeber: Dr. K. E. Lusser, St. Gallen • Redaktion des allgemeinen Teiles :

J U L I H E F T 1934

Seminar-Direktor Dr. W. Schohaus • Redaktion von „Schulleben und Schulpraxis": Prof. Dr. W. Guyer NR.4 VII. JAHRGANG

Religiöse Erziehung
Aus einer Vorlesung „Allgemeine Pädagogik" von Professor Dr. Paul Häberlin, Basel, nach einer vom Dozenten durchgesehenen
Nachschrift von Peter Kamm, Netstal

Bevor wir über Ziel und Methode der religiösen Erziehung
sprechen können, müssen wir die religiöse Situation kennen.
Es ist die Situation eines Menschen, welcher die Grenze
seiner Kompetenz erfahren hat ; das ist das Primäre. Auf
diese Grenze stoßen wir im Verfolg unserer moralisch
bedeutsamen Praxis. Wir vollführen unsere Arbeiten und Pläne,
als ob sie realisierbar wären. Dabei entdecken wir - wenn
wir das Organ für die Endeckung haben - nicht nur wie
jedermann, daß Zwecke manchmal nicht erfüllt werden, sondern
daß sie grundsätzlich nicht erfüllbar sind, weil sie nämlich
unsere Zwecke sind. Wir erfahren die Grenze der Kompetenz
des praktischen Individuums. Wie erfahren wir sie? Dadurch,
daß wir erleben, daß unser Wollen in sich selbst nicht
eindeutig ist, daß es ständig durch uns selbst sabotiert wird.
Wer die Zweideutigkeit der menschlichen Natur erfahren
hat, kann nicht; mehr hoffen, daß seine Zwecke eines Tages
erfüllt werden. Im Wesen des Menschen liegt die Grenze
der Realisation irgendeines Zieles. Die religiöse
Grunderfahrung ist die Erfahrung der Entzogenheit der Existenz
von uns selbst. Wir sind du, ohne daß wir für dieses Dasein

kompetent wären ; auch unsere Eltern sind es nicht, auch
nicht die Ureltern, auch Adam und Eva nicht. Die Ohnmacht
in Sachen der Existenz erstreckt sich auch auf die Dinge.
Wohl können wir allerlei mit ihnen anfangen, spielen mit
ihnen; aber schaffen können wir nichts. Die Existenz ist
etwas vollkommen Dunkles; sie ist unserem praktischen,
wie unserem theoretischen Wissen vollständig entzogen.

Aus dieser Erfahrung ergeben sich zwei Möglichkeiten
für den Menschen, entweder Verzweiflung oder Glaube.

Angesichts der tiefen Sinnlosigkeit all unserer Anstrengung
könnte uns Überdruß und Verzweiflung befallen. Und sie

befällt uns auch, eine Tatsache, die wir gerade im Leben
hervorragend religiöser Menschen bestätigt finden, die durch die

Verzweiflung hindurchgehen mußten. Ja sie befiele einen
dauernd, wenn die Erfahrung mit der vollen Intensität der Wahrheit

gemacht würde, wenn einer nicht mit jenem glücklichen
Leichtsinn begabt wäre, der die Tatsachen einfach nicht sieht -
leichtsinnige Menschen sind keine religiösen Menschen.

Wer die Erfahrung mit der vollen Wucht der Wahrheit
macht, müßte verzweifeln, wenn er nicht ein starkes Wissen

um die Notwendigkeit des Sinnes im Dasein in sich hätte.
Wir können den Sinn nicht realisieren; wir wissen nicht,
wohin die Welt gehen wird; uus fehlt die Möglichkeit zu
steuern, wohin wir wollen; aber: Sinn muß sein! Mit jedem
Atemzug bestätigt der Mensch die Sinnhaftigkeit der
Existenz. Wir würden keinen Finger rühren, wenn wir nicht von
der Sinnhaftigkeit des Lebens durchdrungen wären.

Dieses Festhalten an der Sinnhaftigkeit, am Existenzrecht
der Existenz, angesichts der Tatsache, daß wir inkompetent
sind, bedeutet Glaube, daß die Existenz nicht durch sich
selbst, also nicht durch uns, sondern sonstwie begründet ist.
Es ist der Glaube an die Geschaffenheit der Welt, Glaube an
Gott als den Schöpfer der Existenz. - Das Erlebnis, in dem
einem der Grund alles Daseins aufgeht, nennt man
Offenbarung. Welche Form sie auch haben mag, ob sie innere oder
äußere Erfahrung ist, ob sie durch Menschen, durch das

Schicksal oder überhaupt nicht sichtbar, plötzlich über Nacht
kommt, wesentlich ist immer das Eine: Es wird uns offenbar,
daß wir Kreaturen sind, mit andern Worten, daß die
Existenz ein Wunder ist, ein Etwas, dem gegenüber unsere
praktische und theoretische Kompetenz versagt, das aber
doch ist. Diese Erfahrung des Grundes der Existenz durch
alle Anfechtungen der Verzweiflung über unsere Inkompetenz
festhalten, das heißt Pistis, auf deutsch Vertrauen, Glaube.
Dieser Glaube ist nicht wissenschaftlicher oder theoretischer
Art, Glaube, daß sich etwas so verhält oder verhalten hat,
sondern Anstrengung des Treubleibens gegenüber dem
Tiefblick, den wir einmal getan haben und den wir gegen die
verflachende Wirkung des täglichen Lebens verteidigen
müssen.

Wir sehen in der religiösen Möglichkeit eine von den Arten,
dem Leben überlegen zu sein, eine von den Arten, das Leben
als eigentliches zu leben. Eine andere Art ist die ästhetische,
eine dritte die sittliche Möglichkeit. In allen drei Haltungen
sind wir der bloßen Tatsächlichkeit des Lebens prinzipiell
überlegen: In der ästhetischen dadurch, daß uns die bloße

85



Tatsächlichkeit mit ihrer ständigen Infragestellung der
Existenz gar nicht anficht; in der sittlichen dadurch, daß

wir die bloße Tatsächlichkeit überwinden, zugunsten der

strengen Hinarbeit auf unser Ziel, das, wie wir glauben, von
ewiger Bedeutung ist; in der religiösen endlich dadurch,
daß sie, im Vertrauen und im Bewußtsein, daß das Leben
tiefer begründet ist, als wir es in unserer Zweideutigkeit
begründen könnten, gegen die Verzweiflung feit. Das Leben
eines Menschen hat, religiös gesprochen, sein Existenzrecht
aus dem Grund, der es geschaffen hat. Auch der Schuldige
ist, weil er ist, ewig begründet, obschon er sich, vor seinem

eigenen Urteil, sein Existenzrecht absprechen muß. In der
Erlösung von der Schuld liegt der befreiende Charakter der
religiösen Haltung.

In der Realität ist die religiöse Haltung (so wenig wie die
ästhetische oder die sittliche) nirgends rein, sondern immer
mehr oder weniger verändert, abgeschwächt, mit
Aberglauben vermischt. Die religiöse Erfüllbarkeit gehört immer
zur begrenzten Bestimmung des Individuums. Ein Mensch
kann nur insofern gläubig werden, als er die Möglichkeit hat,
sich religiös zum Leben zu stellen. Geben können wir ihm
nichts; wohl aber können wir sein religiöses Organ bis zum
Maximum seiner Fähigkeit stärken und bilden. Das Gleiche

gilt auch von der ästhetischen und der sittlichen Erziehung.
Also : Sinn der religiösen Erziehung ist die Erhaltung und

Förderung der Fähigkeit zu glauben. Anders ausgedrückt:
Sinn der religiösen Erziehung ist die Erziehung zum Sinn
für das Wunder und zur Bescheidenheit, einer Bescheidenheit,

die nicht die Tugend der Lumpen ist, sondern das
Resultat der Einsicht in die eigene Kreatürlichkeit. Zur
Ausbildung der religiösen Haltung gehört zweierlei: Erstens die

Fähigkeit, die Wirklichkeit in ihrer abgründigen Inkompetenz

zu erfahren und zweitens die Kraft, trotzdem an der

Begründetheit, am Sinn festzuhalten.
Vielleicht wundern Sie sich, daß in diesem Ziel die

Konfessionen gar nicht berücksichtigt werden. Ich kann bloß

sagen, daß jede Konfession, sofern sie überhaupt Religion
ist, dieses Ziel verfolgt, auf besondere Weise, mit ihrer
besonderen Methode und ihren historischen Bedingtheiten,
worunter die maßgebende Offenbarung die größte Rolle
spielt. Das Christentum hält es als Christentum für
wesentlich, daß die Offenbarung durch Christus kam. Wir
können in diesem allgemeinen Rahmen nicht über
konfessionelle Erziehung sprechen, ebensowenig, wie wir in
einer allgemeinen Ästhetik auf die Erziehung zum Maler oder
Bildhauer oder gar auf die Erziehung zum Expressionisten,
Kubisten oder Dadaisten eingehen können. Die Vertreter
der Konfessionen dürfen trotzdem zufrieden sein, denn wir
besorgen ein Anliegen, das auch bei ihnen im Zentrum steht.

Nun zur Methode. Man kann das, was methodisch über
die religiöse Erziehung zu sagen ist, angesichts der üblichen
Erziehungsweise, fast nur in negative Ratschläge zusammenfassen.

Wir haben uns vor allem zu überlegen, wie die
religiöse Fähigkeit, die in den Kindern gewiß in verschiedener
Stärke, aber zweifellos vorhanden ist, vor Verkümmerung,
vor Vermischung und Verquickung mit nicht religiösen
Haltungen bewahrt werden kann. Es ist schon sehr viel
getan, wenn die religiöse Begabung nicht absichtlich
zugrunde gerichtet wird; in Tat und Wahrheit tun wir nämlich

oft alles, um den religiösen Menschen abzumurksen,
vielleicht auch mittelst des Religionsunterrichtes.

Gefährlich für das religiöse Bewußtsein ist in erster Linie
die moralistische Lebenseinstellung. Von Moralismus sprechen

wir dort, wo die Meinung aufkommt, sittliche Arbeit
sei die einzig lebenswürdige Beschäftigung. Moralismus
bedeutet restloses Zutrauen zu unserer sittlichen Kompetenz,
Glaube, daß das Heil der Welt und der Menschheit endgültig
in unsere Hand gelegt sei. Gegen diese Lüge des falschen
Idealismus muß vor allem gekämpft werden. Wer behauptet,
daß durch irgend ein Verhalten auf der Welt ein vollkommener,

seliger oder auch nur erträglicher Endzustand
herbeigeführt werden könne, schwindelt und schwindelt die
Menschheit an.

Wer hofft, durch irgend eine politische Richtung einen
Sättigungszustand von Wohlbehagen (um nur die niederste
Stufe anzuführen) zu erreichen, rechnet nicht mit der in sich

widerspruchsvollen Natur des Menschen. Durch'eine
Staatsverfassung, durch eine Wirtschaftsordnung können wohl
gewisse Härten verhindert werden; aber die hauptsächlichsten

Härten verschwinden nicht, denn sie bestehen

darin, daß der Mensch des Menschen Feind und namentlich
sein eigener Feind ist. Der Traum des utopischen Idealismus
kann nur auf dem Boden der Lebenslüge geträumt werden.
Er muß, um der Erhaltung der religiösen Fähigkeit willen,
von Grund auf zerstört werden. Wer auch nur eine Spur von
religiösem Ahnungsvermögen in sich hat. kann nicht auf so

vermessene Weise über unsere Kompetenz hinausspekulieren.
Um Mißverständnissen vorzubeugen, betone ich, daß der

falsche Idealismus nicht etwa mit der erlebten Notwendigkeit,

für die sittliche Verpflichtung einzutreten, identisch
ist; das ist Sache des echten Idealismus. Das was den
Kindern ihr Gewissen vorschreibt, wollen wir ihnen nicht
nehmen. Der Idealismus ist als Triebfeder in allen Ehren zu
halten; aber er muß an seinen richtigen Ort gestellt, er muß

eingeklammert werden. Wir müssen, wir sollen um der
sittlichen Lebensaufgabe willen Idealisten sein und so tun,
als ob wir imstande wären, das Heil der Welt zu verwirklichen;

aber wir müssen zugleich wissen, daß die

Weltordnung, daß der Verlauf der Geschichte nicht in unserer
Hand liegt, daß wir die Konstitution des Menschen in ihrer
Zwiespältigkeit nicht zu ändern vermögen. Trotz dieser
Einsicht das Gute erstreben, nicht um des endgültigen Erfolges
sicher zu sein, sondern um des Guten willen, darin besteht
die eigentliche Tapferkeit, die eigentliche Tugend. Die
Weisen aller Zeiten haben das gewußt: In letzter Linie
entscheidet nicht der Mensch, sondern eine Macht, die außerhalb

der Kompetenz der Kreatur liegt.
Vielleicht erleichtere ich das Verständnis des Gesagten,

wenn ich darlege, wie sich die Kinder, im Interesse der

Erhaltung des religiösen Gefühls, im Urteil andern gegenüber

zu verhalten haben. Es ist echt sittlich, den andern Menschen

unter dem Gesichtspunkt der Vollkommenheit zu
beurteilen. Es liegt im Rahmen der sittlichen Erziehung, unter
dem Gesichtspunkt des besten Könnens, klare, richtige
Urteile über die gesamte Umgebung abzugeben. Aber
niemals gehört zur moralischen Erziehung, daß wir die Kinder
ermuntern, über die Existenzberechtigung eines Menschen,
der nicht richtig handelt, einen Entscheid zu fällen. Nicht

86



wahr, es ist ein anderes, sachlich zu erklären: Dein Verhalten
ist nach meiner Meinung falsch, als zu sagen: Du bist ein
schlechter Kerl. Ob einer ein schlechter oder guter Kerl ist,
das heißt, ob er Existenzrecht hat oder nicht, das zu
entscheiden ist nicht unsere Sache. Von sittlicher Einstellung
aus bedauern wir, daß ein Mensch nicht imstande ist, das

Richtige zu tun; wir notieren, gesetzt wir seien überhaupt
fähig, vom Fehlenden aus zu urteilen, die Fehler mit Recht.
Niemals aber dürfen wir uns erlauben, einen Menschen an und
für sich als fehlerhaft zu verurteilen; innerhalb der
moralischen Haltung ist nur ein Urteil über den Fehler, nicht aber
über den fehlerhaften Menschen als solchen möglich. In dem

Augenblick, wo wir uns anmaßen, über die Existenzberechtigung

zu Gericht zu sitzen, wo die Meinung aufkommt,
das Recht, da zu sein, werde durch die Fehlerhaftigkeit
untergraben, wird das Urteil moralistisch.

Nun die religiöse Haltung! Wenn es wesentlich ist, daß

wir die Inkompetenz in Sachen der Existenz inne geworden
sind, wenn wir erfahren haben, daß wir weder imstande sind,
die Existenz in ihrem Grunde zu erkennen, noch zu schaffen,
noch wesentlich zu verändern, wenn wir den Sinn für die

Erfahrung der Grenze besitzen, für die Tatsache, daß ein
Mensch, gleichgültig ob so oder so geartet, unserer, aber
auch seiner schöpferischen Möglichkeit in moralischer
Hinsicht vollkommen entzogen ist, dann muß sich diese

Erfahrung so auswirken, daß alles, was aus dem völlig
geheimnisvollen Grund der Existenz stammt, so wie es

geschaffen, weil es geschaffen, Existenzrecht besitzt, mag es

sein, wie es ist. Der religiöse Glaube schließt die schrankenlose

Anerkennung jeder Existenz in sich ein. Der sittlich
schlechteste Mensch ist genau so daseinsberechtigt, wie der
allerbeste, denn auch er ist, so wie er ist, vom absoluten
Grund aus gewollt. Das Existenzrecht aller Kreatur muß
den Kindern in Fleisch und Elut übergehen. Diese jasagende
Anerkennung alles dessen, was ist, hat nichts mit
sentimentaler Liebe zu tun. Kraft seines Daseins erweist sich

etwas viel tiefer begründet, als wir jemals begründen können.
Nichts existiert, was nicht in letzter Instanz gut, das heißt
gewollt ist.

Diesen Satz hat Pestalozzi an die Spitze seiner Erziehung
gestellt. Er meint mit Güte nicht moralische Untadel-
haftigkeit. Pestalozzi war ein ausgezeichneter Menschenkenner;

er kannte vor allem sich selbst und schonte sich nicht.
Er wußte nur zu gut, daß wir Menschen immer wieder an die
Grenze unserer sittlichen Möglichkeit stoßen und daß wir in
unserem. Selbsturteil recht bedenkliche Wesen sind. Und
trotzdem sagte er: Der Mensch ist gut, nicht unter
moralischem Gesichtspunkt - da ist er höchst anrüchig -, aber

existenziell, als Geschöpf Gottes. Pestalozzi wußte, daß es

nötig ist, jedes Kind und sei es noch so verlaust, auch
moralisch verlaust, als absolut göttlich geschaffen zu empfinden
und zu behandeln. Alle, die mit Pestalozzi in Eerührung
gekommen sind, hauptsächlich in Yverdon, waren, bei allen
sichtbaren Mängeln — Pestalozzi war gewiß kein Ideal —

erstaunt, erschüttert, erschlagen von der Liebesfähigkeit
dieses Menschen. Kein einziges Kind vermochte ihr zu
widerstehen.

Im Augenblick, wo ein Kind in seiner Existenz anerkannt
wird, vermag es auch ein Tadel, den wir zu erteilen ge¬

zwungen sind, nicht mehr so tief zu treffen, daß es den Mut
verliert. Die religiöse Toleranz geht weit über den sittlichen
Takt hinaus. Ihr Urteil ist immer absolut positiv: So wie du
bist, hat dich Gott gewollt ; darum muß ich dich anerkennen.
Du hast dich schließlich nicht selbst so geschaffen, sondern
hast dein Schicksal, zum Eeispiel als verlumpter Kerl vor
mich hintreten zu müssen, zu tragen, und ich, als Erzieher,
habe das Schicksal, zu versuchen, aus dir einen anständigen
Kerl zu machen. Ich bin der Ansicht, daß Erziehung ohne

religiöse Toleranz, ohne grundsätzliche Rescheidenheit gar
nicht möglich ist. Diese Bescheidenheit, dieser Respekt vor
aller Realität bewahrt uns vor der eitlen Trauer darüber,
daß die Kinder nicht so veranlagt sind, wie wir es wünschen.
Wir haben eben nicht Kinder, wie wir sie uns wünschen,
sondern wie sie uns der Herrgott gibt. Der gläubige Mensch
findet sich nicht achselzuckend mit dieser Tatsache ab - das

wäre schon moralistisch -, sondern er bejaht sie restlos,
im Bewußtsein, daß der schöpferische Grund allein weiß, was
richtig ist und was nicht. Nie dürfen wir ein Kind verurteilen,

dessen Erziehbarkeit, dessen Anlagen und Talente
unsern Wünschen nicht entsprechen.

Der Unterschied zwischen religiöser und moralistischer
Haltung wird vielleicht noch stärker hetont, wenn wir die

Einstellung uns selbst unter beiden Gesichtspunkten
betrachten. Es besteht keine sittliche Notwendigkeit, uns
selbst, angesichts unserer Unvollkommenheit, zu verdammen,

in Grund und Boden hinein schlecht zu machen; es ist
nur unsere Pflicht, ehrlich anzuerkennen, was da ist und das

Nötige zu tun. Es ist ebensowenig sittlich notwendig, den

Mut zu verlieren. Wohl aber entspricht das der moralistischen

Einstellung. Der Moralist tut sich als Gesetzgeber der
Welt auf und glaubt, nicht nur den andern, sondern, wenn er
konsequent ist, auch sich selbst das Existenzrecht
absprechen zu müssen; er ist grundsätzlich intolerant. Darum
muß er vor Verzweiflung umkommen, auch angesichts des

glücklichen Umstandes, daß er nicht gerade so ist, wie die
Zöllner und Sünder, sondern eine Stufe besser. Dieser magere
Trost reicht nirgends hin; es ist doch, im Hinblick auf unsere
schlimmheilige Natur, Hans was Heinrich, ob einer ein
bißchen mehr oder weniger Lump ist. Daraufkommt es doch
nicht an. Nein, für den konsequenten Moralisten gibt es

keinen Ausweg; er muß den Mut verlieren.

Ganz anders bei religiöser Haltung! Hier handelt es sich

um ein Jasagen zur eigenen Praxis, trotz der Erfahrung der
Grenze. Meine Existenz, sie mag sein, wie sie will, ist unter
allen Umständen gerechtfertigt von dort her, wo unsere
Kompetenz nicht hinreicht, wo wir nichts dreinzureden
haben. Der religiöse Glaube ist die einzig begründete
optimistische Haltung. Der idealistische Optimismus ist etwas
furchtbar Trügerisches; er bricht mit der Wirklichkeitserfahrung

zusammen. Der religiöse Optimismus gründet nicht
auf Leistungsfähigkeit, auf begünstigtem Schicksal, sondern

einzig und allein auf dem Geheimnis der Existenz. Die wirklich

religiöse Haltung enthebt uns nicht der Beurteilung
unserer selbst; wohl aber feit sie gegen die Intoleranz, gegen
die letzte Mutlosigkeit, gegen die Selbstverzweiflung. Der
religiöse Mensch hat trotz aller Verfehlung keinen Grund
mehr, zu verzweifeln, denn er weiß, daß er göttlichen
Ursprungs ist. Dieses Selbstvertrauen sollten wir den Kindern

87



schenken oder vielmehr erhalten, denn sie haben es

ursprünglich. Kein Kind verzweifelt an seinem Existenzrecht;
eine derartige Haltung bringen wir ihm bei durch unsere
vorwiegend moralistische Einstellung. Das echte

Selbstvertrauen, das vom künstlich gezüchteten, eitlen sich
Berufen auf Tugend und Leistung scharf zu trennen ist,
gilt es zu erhalten. Der gute Pädagoge versucht etwas ganz
anderes, als einen utopischen Vollkommenheitswalm zu
züchten; ihm geht es um ein Selbstvertrauen ohne Eitelkeit,
das vielleicht Tränen der Buße oder der Selbstanklage kennt,
aber dennoch ein ruhiges, grundlegendes, lächelndes
Selbstvertrauen ist. Mag kommen, was da will! Mag geschehen, was
da will Ich kann vielleicht sehr tief absinken von dem, was
ich sittlich leisten könnte. Eines steht mit untrüglicher
Gewißheit fest: Aus der Hand des Grundes der Existenz kann
ich nicht fallen. So wie ich bin, hin ich gerechtfertigt und
gehalten

Ich bin der Ansicht, daß nicht einzelne herausgerissene
Momente der religiösen Erziehung besonders gewidmet
werden sollten; die ganze Erziehung sollte durchaus
religiöses Gepräge tragen. Man kann von den Lehrern nicht
verlangen, daß sie alle tief religiös seien; wir können nicht
alle religiös hochbegnadete Menschen sein. Es ist schon viel
gewonnen, wenn wir wenigstens Verständnis für die religiöse
Haltung haben, wenn wir mit Freude und Sorgfalt darüber
wachen, daß sie den Kindern erhalten bleibt und womöglich
gestärkt wird. Religiosität ist doch wohl das höchste Gut,
das ein Mensch besitzen kann! Religiosität bedeutet Lebensmut

und Unerschütterlichkeit. — Wie ist doch unsere
gesamte Erziehung so furchtbar darauf eingestellt, das

Selbstvertrauen der Kinder zu erschüttern! Wie freuen wir
Erzieher uns - ich spreche nicht von uns allen und nicht von
allen Momenten, aber es ist doch nicht unberechtigt,
generalisierend zu sagen: Wie freuen wir uns diebisch, wenn wir
wieder einmal ein zu tadelndes Verhalten entdecken; wie
froh sind wir, wenn wir für die Mißstimmung, die wohl in den
meisten Fällen uns selbst gelten würde, einen Abfluß finden.
Vom Lehrer ist es, wenn man weiß, wie aufreibend sein
Beruf ist, noch zu hegreifen, daß er sich manchmal entladen
muß; aber ich kenne Väter und Mütter, welche mit Luchsaugen

hei ihren Kindern die schwachen Stellen suchen und
schnell den Finger darauf legen, um ihre moralische
Überlegenheit ja zu betonen.

Diese Tatsache ist außerordentlich betrübend. Ich plädiere
gewiß nicht für eine Uberschätzung des Kindes, für einen
Tanz um das Kind; ganz und gar nicht. Im Verlauf der
moralischen Erziehung habe ich wahrhaftig zum Ausdruck
gebracht, daß ich nicht für Verwöhnung hin. Es ist etwas ganz
anderes, scharf und konsequent als Anwalt des bessern Ich
gegen alle Schlamperei, die einzureißen droht, einzuschreiten,
als durch die Art des Vorgehens dem Kind sein Vertrauen auf
das Existenzrecht zu rauben. Ich bin der Meinung, daß die
im richtigen Geiste betriebene moralische Erziehung am
allerbesten dazu geeignet ist, das Vertrauen zu stärken und
daß gerade durch die Nachgiebigkeit der verwöhnenden
Erziehung die Schlamperei so stark gefördert wird, daß das
Selbstvertrauen gar nicht mehr aufkommen kann.

Ich habe, immer noch im Zusammenhang der Warnung
vor gewißen üblichen Fehlern, noch einiges auf dem Herzen.

Wenn schon in der Erziehung das Augenmerk auf die
religiöse Möglichkeit des Menschen gerichtet ist, sollte darauf
geachtet werden, daß diese nicht seihst moralisiert und
damit ihres Charakters entkleidet wird. Darüber will ich
einiges sagen.

Wenn Kindern, in irgendeiner Form der Einführung in die
kirchliche Tradition, göttliche Dinge nahegebracht werden,
wenn man ihnen auf irgendeine Weise erzählt oder
darstellt, was sie — wenn sie auch nur spurenweise religiösen
Wundersinn besitzen, - seihst ahnen, daß nämlich die Welt
auf einem geheimnisvollen Grunde ruht, wenn man, kurz
gesagt, von Gott spricht, dann sollte man von Gott eben

nur als vom religiösen Gott und nicht als von einem
moralischen Popanz sprechen. Der religiöse Gott hat nur eine

einzige Eigenschaft: Er ist Schöpfer der Existenz. Sonst
wissen wir gar nichts von ihm. Weil er Schöpfer der Existenz
ist, ist er auch die Instanz, welche sagt was gut und nicht
gut ist, wenn gut nichts anderes als geschaffen bedeutet.
Das ist im Schöpfermythus so wundervoll, so lapidar zum
Ausdruck gebracht : Und er sah die Dinge, die er gemacht
hatte und siehe, sie waren gut. Kürzer und besser kann man
es gar nicht sagen! Wenn Sie es mit andern Worten noch
deutlicher haben wollen : Gottes einzige Eigenschaft ist Güte ;

aber nicht Güte unter moralischem Gesichtspunkt, sondern
in der Meinung, daß Schöpfer sein und gut sein identisch
sei. Gut heißt hier geschaffen, unter ewigem Gesichtspunkt
gerechtfertigt.

Wesentlich für die religiöse Haltung ist, daß die Welt in
ihrer Existenz als Geheimnis erscheint und nicht als bloßes

Rätsel, das mit Zeit und Fleiß aufzulösen ist. Vor allen

Dingen wissen wir, daß Gott nicht der Anwalt unserer
moralischen Gesetze ist. Vielleicht ist es eine Ketzerei, das zu

sagen; aber ich habe ein vollkommen reines Gewissen. Die
meisten Menschen glauben, daß die Gesetze, die sie in ihren
Köpfen und Herzen tragen, vom Herrgott stammen. Ja,
sie stammen vom Herrgott; aber sie sind unser Gemachte.
Sämtliche sittlichen Gesetze und politischen Verfassungen
sind Menschenwerk, sind Ausdruck menschlicher Ideale.
Daß sie nicht göttlicher Natur sind, beweisen sie schon
dadurch, daß sie verurteilen. Es ist grundsätzlich irreligiös,
moralistisch, Gott zum Anwalt unserer Sittengesetze zu
machen. Natürlich sind wir durch Gott dazu autorisiert,
Ideale zu haben; aber wir sind als verschiedene Menschen

nicht nur zu verschiedenen Idealen autorisiert, sondern auch

zum Wechsel der Ideale. Von Absolutheit ist da gar keine
Rede. Wer Gott zum Gesetzgeher macht, verabsolutiert
sein Bestes zum absolut Besten; er vermenschlicht Gott
oder vergöttlicht den Menschen. Diese Vermoralisierung der
Persönlichkeit Gottes ist durchaus verfehlt. Wir wissen

von Gott gar nichts, als daß er der Schöpfer ist; seine

Absichten sind absolutes Geheimnis. Hier ist nichts zu tun,
nichts zu wollen, nichts zu erfahren Also wissen wir auch

nicht, was Gott schließlich von uns verlangt. Für den

religiösen Menschen bleibt nichts anderes übrig, als tastend

zu versuchen, sein Bestes zu leisten, mit aller Bescheidenheit,

die ihn die Inkompetenz lehrt.
Zur Moralisierung des Religionsunterrichtes vor allem

gehört es, den Kindern beibringen zu wollen, es sei Pflicht
zu glauben. Das war es, worunter ich und auch andere am

88



meisten gelitten haben. Wir konnten nicht so glauben, jedenfalls

nicht in der Stärke, wie die religiös großangelegten
Menschen, die uns als Beispiele vorgeführt wurden. Wir
brachten das einfach nicht fertig, weil uns erstens der Zweifel
und zweitens das ganz natürliche Widerstreben des Menschen,
der im Glauben seine Kompetenz preisgeben soll, daran
hinderte. Darum hielten wir uns für schlechte Menschen.
Anstatt uns nahe zu bringen, daß es sich hei der religiösen
Fähigkeit genau wie bei der ästhetischen oder moralischen,
um eine Gnade, um ein Geschenk handle, wurde uns gesagt,
der religiöse Glaube sei Pflicht. Den Menschen aufzufordern,
von sich aus religiös werden zu wollen, das ist die ärgste
Form der Moralisierung. Eine solche Forderung schlägt
aller Eigentümlichkeit der religiösen Haltung ins Gesicht
und ist gerade so dumm wie die Meinung, ein Mensch müsse
Künstler werden, müsse große ästhetische Gaben besitzen.
Die sind doch da oder nicht da! Man kann sie vor Verschüttung

bewahren; man kann sie erhalten und fördern, sicher.
Aber es ist falsch, den Kindern beibringen zu wollen, es

handle sich um Pflicht. Das macht nur unmutig und
verleidet einem die Sache, um die es geht, wenn man ernsthaft
veranlagt ist. Religiosität ist in religiöser Sprache eine Gnade,
ein Geschenk. Niemand ist verpflichtet religiös zu sein,
niemand Sondern er ist es und kann darin gefördert oder

gehemmt werden.

Ich habe oft im Gespräch mit jungen Leuten über dies

Thema folgendes erfahren. Sie konnten in sich nicht viel von
dem entdecken, was ich als das eigentlich religiöse Gut
ananspreche, was aber noch nicht heißt, daß sie nicht trotzdem
religiös waren. Anderseits empfanden sie es aber, aus ihrer
moralistischen Erziehung heraus, doch als eine Art von
Mangel, daß ihnen die religiöse Möglichkeit fehlen sollte.
Also suchten sie in der Debatte darzutun, daß entweder das,

was ich religiös heiße, gar nicht zum Menschen gehöre oder
doch nur ein sekundäres Gebilde einer alten Kultur sei, oder
sie suchten, an Hand von Beispielen, zu belegen, daß der

religiöse Mensch etwas anderes sei, indem sie Religiosität
mit dem sittlichen Bewußtsein identifizierten. Sie waren
offenbar der Meinung, wenn es mit der Religion diese Be-

wandnis habe, dann sei es eine Art von Schande oder

Schuld, diese Fähigkeit nicht zu besitzen. Offenbar waren
sie in diesem Geiste erzogen worden. - Wenn ich in mir
selbst nicht viel Leben nach dieser Seite hin entdeckte,
würde ich das wohl bedauern, aber nicht als Schande
empfinden. Ich würde sagen: Ich bin in dieser Beziehung eben

schlecht ausgerüstet; ich kann letzten Endes nichts dafür. -
Ich glaube, das wäre die richtige Einstellung. Die religiöse
Anlage äußert sich, nebenbei bemerkt, bei verschiedenen
Menschen auf so verschiedene Weise, daß es oft sehr schwer

fällt, sie überhaupt zu entdecken. Angesichts der Tatsache

zum Beispiel, daß eine große Menge von Menschen sich

negativ gegen die Kirche, überhaupt gegen die dogmatische
Formung religiöser Gehalte einstellen, wird man leicht
versucht zu glauben, hier sei überhaupt keine Anlage vorhanden.
Nach meiner Erfahrung ist das allermcistens eine

Täuschung. Meistens ist nur Opposition, nicht gegen die
religiöse Haltung, sondern gegen die Moralisierung des

Religiösen da. Man darf sich durch die sogenannte antireligiöse
Einstellung eines Menschen nicht verleiten lassen, ohne

weiteres anzunehmen, er habe kein oder nur ein mangelhaftes

Organ. Vielleicht ist die Opposition gerade ein Beweis

für das Organ!
Zur Moralisierung des Religiösen gehört auch die Dog-

matisierung. Verstehen Sie mich recht: Ich will nicht das

Geringste gegen die Dogmen und gegen die Überlieferung
einwenden. Man muß nur recht verstehen, was ein
religiöses Dogma will. Es versucht, eine Aussage zu machen über
den Gehalt des religiösen Erlebnisses. Diese Aussage gilt,
ihr Gelingen vorausgesetzt, immer nur für eine bestimmte
Zeit, für ein bestimmtes Volk, für eine bestimmte Art von
Menschen. Das Dogma ist ein historisches Gebilde und unterliegt

- das weiß auch die Kirche sehr gut - den Bedingungen
aller historischen Gebilde. Es ist immer echt und wahr, ja
sogar notwendig, weil das Erlebnis immer zur Formulierung
drängt. Da gibt es gar nichts einzuwenden. - Wohl aber ist
etwas dagegen einzuwenden, daß man nun das religiöse
Erlebnis, welches in diesem Dogma zum Ausdruck kommt,
mit diesem verwechselt, daß man die Entzündung des

religiösen Erlebnisses mit der Annahme des Dogmas
verwechselt. Das ist ein Fehler, der immer wieder gemacht wird.
Der Glaube ist nur lehrbar, wenn man mit diesem
Ausdruck übertragbar oder entzündbar meint; lehrbar im Sinne

von beweisbar, von intellektueller Überzeugung auf dem
Wege der philosophischen Debatte, davon kann gar keine
Rede sein. Zu glauben, ein junger Mensch habe, um zum
religiösen Glauben zu kommen, nichts weiteres zu tun, als ein

Dogma für wahr zu halten, ist eine furchtbare Verkehrung
der Tatsachen, die viel Unheil gestiftet hat. Das ist der
stärkste Grund dafür, daß das religiöse Gut so schlecht
verwaltet worden ist. Die Kirchen sind von diesem Fehler nicht
ganz frei zu sprechen.

Wir dürfen ein Dogma niemals anders auslegen als so, wie
es gemeint ist, als Versuch der Formulierung des Glaubens-
gehaltes. Ich möchte beinah sagen, die Kinder sollen so

erzogen werden, daß sie das Dogma selbst zu bilden
imstande sind. Wenn unser Dogma gut und richtig ist, werden
sie, vorausgesetzt, daß sie religiös sind, von selbst zu ihm
kommen. Wir brauchen keine Angst zu haben vor
Verlotterung. Religiöse Menschen kommen von selbst zum
Dogma, wenn es ewig menschliche und nicht nur
zeitgeschichtliche Bedeutung hat. Beibringen wollen soll man
ein Dogma nicht. Echter Glaube ist doch Pistis, Hingabe,
Vertrauen und darf nie mit blödem Fürwahrhalten von
etwas, was gesagt worden ist, verwechselt werden. Was
habe ich davon, wenn ich für wahr halte, daß auf dem Mond
keine Lehewesen oder daß die Gestirne aus Spiralnebeln
entstanden seien? Was habe ich religiös davon, in diesem
buchstäblichen Sinne zu glauben, Gott habe die Welt
geschaffen? Rein gar nichts! Das ist eine Hypothese wie eine
andere auch. Und dabei kommen Leute, die so glauben (für
wahr halten) auf die Idee, sie seien religiös!

Auch was die Moralisierung des Kultus anbetrifft, scheinen
mir die Anstalten, denen die Kinder zur religiösen Erziehung
anvertraut werden, nicht immer frei zu sein von Fehlern.
Was heißt Kultus? Er ist nicht eine Aussage über das

religiöse Erlebnis, sondern eine Gebärde oder ein System von
Gebärden, welches das, was das Dogma in Worten sagt, auf
diese Weise zum Ausdruck bringt. Das Element, die Keimzelle

89



aller kultischen Handlung ist die Hingabe des Menschen an
Gott durch Verneigung, sich Niederwerfen, durch Verhüllung
des Gesichtes. Meinetwegen kann auch der Gesang dazu

gerechnet werden, obwohl er erst auf einem Umweg zur
kultischen Gebärde geworden ist. Auch das Gebet ist, als

religiöses, durchaus als Kulthandlung zu verstehen. Dann
besagt es nichts anderes als: Siehe, hier bin ich als ein
Mensch, der weiß, daß er nicht Gott ist. Das zum Ausdruck
zu bringen, ist der tiefste Sinn alles Kultus. Es ist ganz
selbstverständlich, daß Kultus entsteht, wo religiöses Leben
ist. Das religiöse Erlebnis äußert sich auf irgendeine Weise;
da ist gar nichts zu beanstanden. Es ist auch nicht zu
beanstanden, daß man die Kinder am Kultus Anteil nehmen
läßt. Durch die Kultgemeinschaft wird das religiöse
Erleben viel mehr entzündet, als durch die Verkündigung von
Dogmen. In dieser Beziehung hat die protestantische Kirche
dadurch, daß sie viel mehr Gewicht auf das rationale Wort
als auf die irrationale Gebärde legt, einen großen
pädagogischen Fehler begangen.

Wenn nun dieser Kultus moralisiert, wenn er zur Pflicht
gemacht wird oder was noch schlimmer ist, wenn er dazu

dient, gewisse Vorteile zu erreichen, dann steht es bös. Es

steht bös, wenn man den Kindern beibringt, man müsse
das und das tun, um „religiöse Belohnung" zu erlangen.
Im religiösen Leben gibt es keine Belohnungen, schon
deshalb nicht, weil es den Lohn schon vollkommen in sich trägt.
Es ist eine große Gefahr für die Jugend, den Kultus zu
verzwecken. Verzweckt ist er zum Beispiel dann, wenn ein

Kind betet, es möchte etwas, was es angestellt hat, nicht
auskommen. Das Gebet des Erwachsenen, der irgendeinen
Vorteil von Gott erbitten will, steht auf keiner andern Stufe.
Gerade das Gebet ist ein Prüfstein dafür, ob die Religiosität
echt oder unecht ist. Ein Gebet, das irgend eine Stelle im
Rahmen unserer zweckhaften Einstellung einnimmt, ist
unreligiös. Das Gebet ist niemals eine Bitte, niemals! Es
kann die Form der Bitte haben, inhaltlich ist es keine. Da
ist die Bitte: Gib uns unser tägliches Brot. Wo liegt da
der Ton? Auf Brot? nein, Auf gib? nein. Auf heute? nein.
Der Ton liegt auf dem unausgesprochenen Wörtchen Du!
Die Bitte will nichts anderes besagen, als: Ich weiß, daß ich
nicht kompetent bin das Geringste zu machen, auch wenn
ich mich anstrenge. Wenn ich Brot bekomme, gibst es Du
mir zuletzt. - Unterordnung, Dahingabe der Kompetenz an
Gott, das bedeutet das religiöse Gebet.

Überhaupt die Verzweckung Es wird bei den Kindern mit
Versprechungen und Drohungen viel zu viel Propaganda
für die Religion gemacht. Das müssen wir verhüten, sie hat
das gar nicht nötig. Wir brauchen die religiöse Haltung
nicht durch Drohungen und Belohnungen nahe zu legen;
sie ist ja da, wir müssen sie nur pflegen; wir müssen nur den
Sinn für das Wunderbare, den die Kinder meist mehr als

wir Erwachsenen besitzen, fördern. Vor allem dürfen wir
ihnen den Sinn für das Geheimnis nicht ausreißen, wie es

gewöhnlich im rationalistischen Unterricht aller Art
geschieht. Das ist so grundfalsch! Selbstverständlich sollen
wir ihnen die Welt erklären, soweit sie erklärbar ist und
Ordnung in die Phänomene bringen; dazu treiben wir ja
Wissenschaft. Aber wir sollen diese aufklärende Arbeit nie
als eine Möglichkeit betrachten, das Geheimnis der Welt zu

durchdringen. Von allem Anfang an dürfen wir gar keinen
Irrtum darüber entstehen lassen, daß wir mit unserer
Erkenntnis auf einen bestimmten Bereich angewiesen sind,
der die Existenzfrage gar nicht tangiert.

Vielleicht erzähle ich doch noch schnell die Geschichte,
welche den Unterschied zwischen westlich-aufklärerischer
und östlich-religiöser Einstellung am schärfsten illustriert.

Ein Weiser aus dem fernen Osten geht mit seinem Schüler
über Feld spazieren. Plötzlich steigen aus einem Wassertümpel

Wildenten auf und fliegen davon. Der Lehrer fragt
seinen Schüler: „Was hast du gesehen?" Der Schüler
antwortet: „Ich sah zwei Paar Wildenten aufsteigen und gegen
Norden davonfliegen". Bei uns hätte er für die gute
Beobachtung Note eins bekommen. Der Lehrer aber reißt ihn
an der Nase herum, so daß er starken Schmerz verspürt.
Da gehen dem Schüler die Augen auf; er hat, wie es in der
Geschichte heißt, das große Erlebnis. Warum züchtigt ihn
der Erzieher? Es ist eine Gebärde, welche dem Schüler zeigen
soll: Du mußt anders schauen; mit deiner Antwort ist die
Sache nicht erledigt; ich will nicht wissen, was deine Augen,
dein Verstand gesehen haben, sondern was du zutiefst
empfunden hast. — Eben das, daß die Frage durch bloße,
wissenschaftliche Feststellung erledigt sein sollte, das hat der Weise
nicht gemocht. Für ihn ist einzig wichtig, daß gesehen wird:
Hier ist etwas einmalig Konkretes, etwas nicht Erklärbares
aufgetaucht, das mich an die Abgründigkeit und Einmaligkeit

jedes historischen Augenblicks erinnert. Was heißt
denn Wildenten? Das ist ja ein bloßer Begriff. Die
aufsteigenden Tiere sind ein Ereignis, das durch keine Theorie,
durch keine wissenschaftlichen Begriffe aufgeklärt werden
kann; es kann nur eingeordnet werden. Das wollte der Weise
seinem Schüler sagen.

Unsere Kinder verlieren den Sinn für das eigentlich Wirkliche,

wenn man sich in der Erziehung damit begnügt, das

Einmalige in Begriffe einzufangen. Dadurch wird die
Wunderbarkeit alles Geschehens ja gar nicht betroffen. Was heißt :

Pestalozzi ist ein Zürcher? Was habe ich davon? Das Wunder
Mensch wird durch diese Feststellung gar nicht berührt.
Auch durch genetisches Einordnen : Er stammt von dem

und dem ab, ist im Grunde gar nichts gewonnen.
Für mich gibt es nichts Erschütternderes und zugleich

Erhebenderes. als einen Mensch, der kraft seines religiösen
Glaubens tatsächlich über der Welt steht. Die Stärkung und

Förderung dieses Glaubens ist in erster Linie Aufgabe des

Pfarrers. Wenn er auch nicht eine so stark religiöse
Persönlichkeit ist, daß er andere mit geringerer Anlage direkt
zu entzünden vermag — die religiös hochbegabten Menschen

sind sehr selten —, so kann er doch den Gliedern seiner

Gemeinde, die am Schicksal und an sich selbst leiden,
helfen, die religiöse Einstellung zu finden, die wenn sie in
einiger Stärke vorhanden ist, vor dem Untergehen in der

innern und äußern Not der Welt schützt. Bei dieser

seelsorgerischen Tätigkeit nützt ihm die Theologie wenig. Nach
meiner Erfahrung müssen sich die Theologen, die an den

Universitäten ausgebildet werden, in der Praxis radikal
umstellen, wenn sie nicht vollständig versagen wollen.
Vielleicht kann die Theologie ihnen insofern nützen, als sie sie

lehrt, die religiösen Erscheinungen in Gegenwart und
Geschichte so zu sehen, wie sie sind und ihnen damit ermöglicht,

90



aus der Masse des historischen Materials das herauszuheben
und vor Kinder und Erwachsene hinzustellen, was ganz
besonders geeignet ist, die schlummernden religiösen Kräfte zu
wecken. Die Theologie hat auch praktische Zwecke, gewiß;
aber die stehen doch eigentlich nicht im Zentrum. Theologie
steht, für sich genommen, durchaus auf der Stufe der
Philosophie und der Wissenschaften. Glauben Sie nicht, daß das,

was man in der theologischen Wissenschaft lehrt, geeignet
ist, Religion zu erzeugen oder zu fördern. Im Gegenteil,
Theologie ist vielleicht eine Gefahr. Alle Theologen wissen

ganz genau, was es für einen Studenten dieses Faches

braucht, während der Zeit des wissenschaftlichen Studiums
das bißchen religiöse Möglichkeit durch alle Wissenschaft
hindurch zu retten und zu bewahren.

Aus all dem geht hervor, was über den Religionsunterricht
zu sagen ist. Religionsunterricht kann es geben; aber dann
muß er eine Form der religiösen Entzündung sein. So werde
ich vor die jungen Menschen Gestalten der Geschichte
hinstellen, die so deutlich sprechen, daß die jungen Seelen der

Wirkung gar nicht zu widerstehen vermögen. — Der
Religionsunterricht darf nicht als Fach neben die andern
Fächer gestellt werden; es darf sich nicht um eine neue Art

der Wissensvermittlung handeln. Man kann hie und da etwas
auswendig lernen lassen, damit Aussagen und Ereignisse,
deren Kenntnis fürs ganze Leben wichtig ist, im Gedächtnis
bleiben; aber man darf nie Religion mit Wissen
gleichsetzen.

Ich habe das, was über die religiöse Erziehung zu sagen ist,
nicht in Regeln gefaßt, die man schwarz auf weiß nach Hause

tragen kann. Das ist kaum möglich und eigentlich auch gar
nicht nötig. Was über richtigen und falschen
Religionsunterricht im einzelnen zu sagen wäre, kann aus der
Gesamthaltung abgeleitet werden. Wenn ein Erzieher
begriffen hat. was zu pflegen ist, welche Gefahren dem zarten
Pflänzchen des religiösen Grundgefühls drohen, dann braucht
er keine Vorschriften. Wer eine nach Paragraphen und
Unterparagraphen geordnete Methodik der religiösen Erziehung
verlangt, hat nicht verstanden, um was es hier geht.

Ich bin mir wohl bewußt, daß die geäußerten Gedanken
scharf und tief in die übliche religiöse Erziehung einschneiden
und daß viele derjenigen, die sich um religiöse Erziehung
bemühen, anderer Meinung sind. Das konnte mich nicht
abhalten, zum Ausdruck zu bringen, was sie meiner
Auffassung nach ist.

Schule, Kirche und Staat

I. Der katholische Standpunkt
Von Dr. Emil Kaufmann, Zürich

Zumal unter ehrlichen Demokraten soll man nicht an
einander vorbei- sondern mit einander reden. Es ist daher

aufrichtig zu begrüßen, daß in unsern bewegten Zeiten
überzeugte Vertreter der katholischen Sache und ernste
Männer der Fronten schon öfters Frage und Antwort über
das Verhältnis von Kirche und Staat mit einander
ausgetauscht haben. Besonders von der Nationalen und der
Neuen Front her lautet die bestimmte Antwort durchwegs:
„Staat und Kirche gehören zwei verschiedenen, autonomen
Seinshereichen an. deren Verwischung für beide Teile nur von
Nachteil sein kann." Das klingt fast wie ein Echo aus der
Leoninischen Enzyklika „Immortale Dei". Man spricht
dann aber weiter von einer vertrauensvollen Zusammenarbeit;

und die damit gegebenen Beziehungen zwischen
Kirche und Staat sollen in einem Konkordat ihren Ausdruck
finden. Das verrät die wirklich staatsmännische Einsicht,
daß es zwischen Kirche und Staat doch gemeinsame
Interessensphären gibt und deckt sich mit der alten katholischen
Theorie von den sich schneidenden Kreisen, oder auch mit
den Gedanken Pius XI. in der Enzyklika „Ubi arcano".
Eine der gemeinsamen Interessensphären ist zweifellos das

Erziehungsgebiet. Weder dem Staat noch der Kirche kann
es gleichgültig sein, wie das Volk der Zukunft heranwächst.
Möchte in einer schöneren Zukunft diese Interessensphäre
nie mehr Kampfzone sein! Das Folgende diene einzig der

Aufklärung und Verständigung!

I.

Seit dem Niedergang der hellenistischen Antike und den

Anfängen der eigentlich-abendländischen Kultur ist die

Kirche für Jahrhunderte die einzige Erzieherin der Völker
Europas gewesen, namentlich durch die Benediktiner-
klöster. Nicht nur der rein-religiöse Unterricht wurde
besorgt; mit den wachsenden Forderungen des Lebens
vermittelte die Kirche auch die entsprechende weltliche
Erziehung und Schulung. Selbst August Comte hatte ein Auge
für ..den unermeßlichen und glücklichen Einfluß" der Kirche
und ihres allgemeinen Volksunterrichts auf alle Schichten
der europäischen Gesellschaft und meinte: „Es ist nur die

Gewohnheit, die uns so gleichgültig an dieser wunderbaren
Institution vorübergehen läßt, wofür wir im ganzen Altertum
keine Analogie finden.1''' Die Geschichte berechtigt nicht zu
der Behauptung, erst die Reformation habe die Volksschule
geschaffen, und noch viel weniger, daß erst der Freisinn des

19. Jahrhunderts diese Kulturleistung vollbracht habe.
Doch es soll hier kein Geschichtsbild entrollt werden!

In den Schulkämpfen der Neuzeit haben Machtpolitiker
von rechts und links aus dem tatsächlichen Schulmonopol
des Staates gerne dessen rechtliches Dasein zu beweisen

gesucht. Auch auf dem Schulgebiet soll sich Recht aus Macht
ergeben. „Staatsphilosophie in einer Nußschale", wie die

Engländer sagen würden! Wenn es so etwas wie ein
historisches Recht auf die Schule gibt, so ist es im Lichte der
Geschichte auf Seiten der Kirche. Aber die Kirche hat aus
ihrem faktischen Schulmonopol in früherer Zeit nie ein

juridisches Schulmonopol für allezeit abzuleiten versucht.
Als, namentlich nach den Kreuzzügen, neben den Kloster-
und Domschulen auch Stadt- und Landschulen entstanden
kam es wohl da und dort zu Reibereien zwischen kirchlichen
und weltlichen Obrigkeiten; das waren menschlich-be-

91


	Religiöse Erziehung

