
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 7 (1934-1935)

Heft: 1

Artikel: Zur Gefangenen-Psychologie und Pädagogik des Strafvollzuges

Autor: Birsthaler, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851376

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851376
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau
ORGAN FÜR DAS ÖFFENTLICHE UND PRIVATE BILDUNGSWESEN DER SCHWEIZ

44. JAHRGANG DER „SCHWEIZERISCHEN PÄDAGOGISCHEN ZEITSCHRIFT" 28. JAHRGANG DER „SCHULREFORM"

Herausgegeben in Verbindung mit Universitäts-Professor Dr. P, Bovet, Professor Dr, v. Gonzenbaoh,

Professor Dr. W. Guyer, Professor Dr, H, Hanselmann, Rektor J. Schälin und Seminar-Direktor

Dr. W. Sohohaus • Herausgeber: Dr. K. E. Lusser, St, Gallen • Redaktion des allgemeinen Teiles:

Seminar-Direktor Dr. W. Sohohaus • Redaktion von „Schulleben und Schulpraxis": Prof. Dr. W, Guyer

ZÜRICH

APRILHEFT I 934

NR. I VII. JAH RGANG

Zur Gefangenen-Psychologie und Pädagogik des Strafvollzuges
Von Alfred Birsthaler

Vorbemerkung der Redaktion.

In der Dezembernummer 1933 der S. E. R. haben wir unsere
Leser in dem Artikel „Ein Buch von Schuld und Sühne" auf das

ergreifende Bekenntniswerk eines nach 16 Gefängnisjahren
begnadigten „Lebenslänglichen" mit allem Nachdruck
hingewiesen („Mea culpa", von Alfred Birsthaler, Schweizerspiegelverlag

Zürich). Das Buch hat inzwischen schon eine grosse
Verbreitung gefunden. Es ist durchwegs mit Sympathie
aufgenommen und als eine ganz ungewöhnliche Offenbarung menschlicher

Seelenwandlung gewertet worden. LTnd schon sind
Übersetzungen in fremde Sprachen in Vorbereitung.

Die S. E. R. will nicht ausschließlich die Jugenderziehung,
sondern alle Gebiete lebendiger Pädagogik in ihren Interessenbereich

einbeziehen. So hat sie sich z. B. immer wieder mit den
Problemen der Erwachsenenbildung beschäftigt. Im nachfolgenden

Aufsatz handelt es sich nun um die Heilerziehung an
gemeinschaftsuntüchtigen Erwachsenen. Diese Fragen müssen
alle interessieren, die der Überzeugung sind, daß es in der
Behandlung der Rechtsbrecher nicht um Rache und Absonderung,
sondern um Heilung und Neueingliederung in die Gesellschaft
gehen sollte. Die Hebung des Strafvollzugswesens auf eine
Stufe höherer Sittlichkeit kann sich aber nur vollziehen, wenn
das Gefühl der Verantwortlichkeit für die Lösung dieser Fragen
in allen erzieherisch interessierten Menschen unseres Volkes
erwacht.

Wir freuen uns, daß wir eine so kompetente Persönlichkeit für
die Behandlung des Problemkreises der Gefangenenpädagogik
gewinnen konnten. Birsthaler verfügt auf diesem Gebiete über
eine ganz ungewöhnliche Erfahrung, — über eine Erfahrung
gewissermaßen „von unten". Seine psychologische Begabung,
sein starkes Verantwortlichkeitsgefühl, sein Freisein von allem
störenden Affekt und Ressentiment, — das alles legitimiert
ihn in seltener Weise zur Teilnahme an der Diskussion über die
pädagogische Reform des Strafvollzuges. — Die vorliegende
Abhandlung stellt eine allgemeine psychologische Orientierung
und überdies eine grundsätzliche Besinnung und Zielsetzung dar.
In einer weiteren Arbeit „Methodik des Strafvollzuges41 wird sich
unser Autor mit der praktischen Seite des Problems befassen
und für einen sinnvollen Ausbau der Gefangenenerziehung
konkrete Vorschläge machen. W. Sch.

Wenn der Strafvollzug einen Sinn haben soll, so kann es

nur der sein: die Besserung des Strafgefangenen. Denn nur
wenn dieser die Anstalt gebessert verläßt, ist die menschliche
Gesellschaft befreit von dem Bösen, das jener in seinem

früheren Zustand für sie bedeutete, und ist anderseits dem
Delinquenten selber das Leben auf eine Weise erschlossen,
daß es ihm möglich ist, sein natürliches Glückverlangen
innerhalb des sittlichen Lebensraumes zu befriedigen. Denn
daß er zum glückhaften Leben den Zugang nicht fand, führte
ihn auf den Abweg.

Soll jedoch eine wirkliche Besserung erzielt werden, ist es

mit der bloßen Bestrafung des Übeltäters nicht getan. Die
Statistik der Rückfälligen weist auf ein Übel hin, das tiefer
liegt. Doch auch damit wird nichts erreicht, daß dem
Strafgefangenen die Haft möglichst angenehm gemacht werde.
Im Gegenteil erfordert der Zweck der Strafe harte Arbeit
sowohl vom Häftling als vom Strafvollzug.

Was wird heute in dieser Hinsicht getan? Warum genügt
der heutige Strafvollzug den Anforderungen nicht, welche
ihn zu einem sinnvollen machen würden? Ebendarum nicht,
weil zur Bestrafung des Rechtsbrechers alles, für seine
Besserung jedoch so gut wie nichts getan wird. Gewiß, es

wird dem Wohlverhalten des Häftlings eine gewisse
Aufmerksamkeit geschenkt und in diesem Sinne, auch mittels
Vergünstigungen, auf ihn einzuwirken versucht; darüber
hinaus aber scheint der Zweck der Strafe erfüllt zu sein,
wenn man erreicht, daß jeder möglichst viel an die
Bestreitung der Unkosten des Strafvollzugs beiträgt. Die
Arbeitstherapie hat ihr Recht; sie hat jedoch auch ihre
Grenzen. Sie wird zum Fluch, wo sie über der Arbeit den
geistigen Menschen verkümmern läßt. Alles liegt daran, daß
diesem aufgeholfen, aus seiner Verkümmerung herausgeholfen

werde. Dies aber erfordert das Eingehen auf die
Bedingungen, welche der Zweck der Strafe als die
unumgängliche Voraussetzung seiner Erfüllung an den
Strafvollzug stellt.

Die erste Forderung an den sinnvollen Strafvollzug ist
diese, daß er aktiv die Erziehung des Gefangenen aufgreife
und im Sinne seiner Besserung auf ihn einzuwirken suche.
Voraussetzung erfolgreichen Bemühens jedoch ist die
Einsicht in das Seelenleben des Gefangenen, wie dieses einerseits

durch sein Vorleben, anderseits durch die Gefangen-

1



schuft bedingt ist. Denn einzig ans der Kenntnis der Struktur
der besonderen Zuständlichkeit jedes Einzelnen lassen sich

für Behandlung und Einwirkung die Direktiven gewinnen.

Wie ist es um das Seelenleben der Gefangenen bestellt?
Was hat es für eine besondere Bewandtnis mit seiner

psychischen Zuständlichkeit?

Ein heute noch sehr verbreitetes Vorurteil ist dieses, daß

man als tiefstes Motiv am Zustandekommen eines
Verbrechens eine beabsichtigte Bosheit meint unterschieben zu
müssen. Jedoch schlechte Eigenschaften und Untugenden,
kurz alle asozialen Tendenzen und Triebe, aus denen das

Verbrechen hervorgeht, sind nicht plötzlich beabsichtigte
Bosheiten, sondern Lügen, Stehlen, Betrug und Raub, ja
selbst der Mord sind so gut das Produkt einer langen
Entwicklung, als die guten und gemeinnützigen Eigenschaften
eines Menschen. Ihre Entstehungsgeschichte führt uns
bisweilen weit in die Kindheitsgeschichte eines Menschen
zurück, wo Anlage und die ersten Umweltseinflüsse in ihrer
Wechselwirkung den Prozeß des Werdens ausgelöst und ihn
wechselseitig bedingend unterhalten.

Nun lehrt uns schon der flüchtige Einblick in das Seelenleben

des Verbrechers, daß sein Zustand, seine geistige
Verfassung das Produkt einer Fehlentwicklung ist, einer

Fehlentwicklung, die vom leicht abnormalen Falle bis hin
zum ausgesprochenen pathologischen Falle unter den
Gefangenen festgestellt werden kann. Bei dem einen steht sie

noch in ihren Anfängen, bei dem andern beherrscht sie

bereits das ganze Seelenleben. So stehen wir in jedem
einzelnen Fall einem gestörten Seelenleben gegenüber.

Die seelischen Störungen und sittlichen Defekte werden
heute noch verschieden gedeutet und ätiologisch zu
begründen versucht. Indessen ist es nicht Zweck dieser

Abhandlung, die verschiedenen Theorien gegeneinander
abzuwägen. Ich möchte mich vielmehr in folgendem mit dem
Hinweis auf einige Tatsachen begnügen, welche mir für die

Gefangenenerziehung besonders wichtig erscheinen.

•

I.

Die tiefste Ursache der seelischen Störung, und deshalb

jeder sittlichen Entartung, haben wir wohl darin zu sehen,
daß der Mensch den Sinn seines Lebens nicht gefunden
resp. verloren hat. Dadurch aher, daß diese seelische Störung
ihre primäre Ursache in der Gestörtheit des Bewußtseins hat,
geht dem Menschen mit dem Sinn des Lebens auch die
Erkenntnis verloren. Die Folge ist die Unmöglichkeit der
Anpassung an die inneren und äußeren Anforderungen des

Lebens. Das Auge ist geblendet und zeigt die Dinge falsch.
Die falsche Widerspiegelung der Dinge im Bewußtsein
bedingt weiter eine falsche Reaktionsweise. Das ist das

Verhängnis. Dasselbe Verhängnis, das sich beim Geisteskranken
in seiner Berührung mit der psychischen Umwelt auswirkt,
verdeckt dem seelisch Blinden den Ausblick in den

Bedeutungszusammenhang seines Schicksals.

Ist nun die Bestimmung des Menschen eine sittliche, und
kann er daher nur in der Verwirklichung sittlicher Werte und
Ziele die Erfüllung seines Lebens finden, so ist es klar, daß,

wer sich zu dieser Erfüllung nicht findet, am Leben hungert,
um so mehr am Leben hungert, als er von ihm nicht genährt
wird. Da geschieht es leicht, daß er aus diesem Hungergefühl
heraus sich am Leben vergreift. Was ihm sein natürliches
Glückverlangen nicht nährt, soll ihm die durch die Nicht-
befriedigung entfachte Begierde stillen. Damit ist aber der

Abweg beschritten, und das Verbrechen ist nur ein „Fall"
auf diesem Abweg.

Wie immer Leben und Schicksal eines Menschen in die
Bahn der Fehlentwicklung geleitet wird, ob durch größere
Schuld der Umwelt oder der besonderen individuellen
Anlage, diese bringt mit sich die Bindung der Gefühle an

negative Werte. Und darin wirkt sich wiederum ihr
Verhängnis aus. Zwischen Lust und Unlust bewegt sich auch das

normale Seelenleben; jedoch wenn dieses normal verläuft,
bildet durch das Erlebnis der Wertgegensätze das Leben sich

selbst in positivem Sinne weiter: der Mensch entwickelt sich

zur sittlichen Persönlichkeit. Das ist dort nicht der Fall, wo
mit dem Sinn des Lebens das positive Werterlebnis,
sozusagen der positive Pol des Lebens zerstört wird. Entwurzelt
in seinem Ich- und Weltbewußtsein, ohne Ziel und Initiative
den Ereignissen gegenüber, durch welche ihr Wert bestimmt
wird, steht ein solcher Mensch wehrlos dem momentanen
Anreiz gegenüber.

Je weniger der Mensch an positiven Lustgefühlen, welche
ihm aus der Betätigung seiner geistigen Anlage zuteil werden,
sein Streben zu nähren vermag, desto mehr verfällt er in der

Unbefriedigung seines Lebens der Macht der Begierde und
der Selbstsucht als der Grundform aller speziellen Genußsucht.

Es ist nun aber diese Selbstsucht, welche den
Menschen immer ausschließlicher an die eigene und zwar durch
wiederholte Versündigung am Leben entartete Zuständlichkeit

und ihre absondernde Reaktionsweise bindet. Dies um so

fester, je weniger er imstande ist, durch stets erneuten Einsatz

seiner Geistigkeit sein wahres Selbst dem Heischen der

Begierde gegenüber zu behaupten. Der Mensch jedoch
sündigt nicht ungestraft. Tiefer als im äußeren Schicksal

wirkt sich der Fluch einer widernatürlichen Lebensweise in
seinem inneren Schicksal aus. Der nur mehr an die Begierde
und ihre Befriedigung gebundene Mensch verliert mehr und
mehr den objektiven Kontakt mit der Wirklichkeit und
ihren Werten, und zugleich verengert sich seine

Erlebensmöglichkeit bis zur Erstickung der sozialen und ethischen

Gefühle und Antriebe durch eine immer borniertere Selbstsucht.

So wird der Mensch gemein und schließlich zu allem

fähig.
Indessen geht diese geistige Selbstvernichtung nicht so

einfach vor sich. Im Menschen erhebt sich eine Macht gegen
die Selbstgefährdung durch eine widernatürliche Lebensweise:

das Gewissen. Es ist die Reaktion des besseren Selbst

gegenüber der Mißachtung und Vergewaltigung menschlicher

Bestimmung, welche in solchem Falle als schlechtes

Gewissen, als Schuldgefühl erlebt wird. Und die Rache nun
dieser Potenz im menschlichen Seelenleben, dessen Funktion
es ist, im normalen Leben den Willen in positivem Sinne zu

bestimmen, sind die Minderwertigkeitsgefühle dort, wo sie

gegen die übermächtig entfachte Begierde nicht
aufzukommen vermag. Symptome mangelnder geistiger Angepaßt -

heit an die sozialen Anforderungen des Lebens. Die Minder-

2



•Wertigkeitsgefühle aber sind die unerträglichsten Unlust-
gefühle, gegen deren Verdichtung zum Lebensgefühl, darin
der Wille zum Leben ersticken müßte, denn auch der vitale
Instinkt sich zur Wehr setzt. Nur daß dieser, sich selbst

überlassen, stets wieder fehlgreift. Der progressiven
Fehlentwicklung liegt nun wohl die Tatsache zugrunde, daß

ihrem Träger, der auch ihr Erleidender ist, die nötige Hilfe
durch seine Umwelt nicht zuteil wird, ja im Gegenteil deren
Einflüsse ihn immer wieder zurück aiif seine verlorene Bahn
abdrängen. Und es sind gerade die Minderwertigkeitsgefühle,

die aus solchem äußerem Schicksal ihre vergiftete
Nahrung ziehen. So erzeugen im Dunkel der Unbewußtheit
die Leiden eines gehemmten und in sich verkrampften Lebens
die negative Einstellung gegen die sie vermehrenden
Umweltseinflüsse. Eine mehr oder weniger ablehnende, im Trotz
sich auflehnende Haltung begünstigt die Entwicklung der
asozialen Triebe und Gefühle, liefert aber dadurch den
Menschen nur wehrloser den ihn beherrschenden Mächten

aus. Denn die wenigsten sind sich des gefahrvollen Weges
bewußt. Ja hätten sie eine Ahnung von der Bedeutung
dessen, was mit ihnen geschieht, wären ihnen die Ursachen
ihres gehemmten, und darum leidvollen Lebens bewußt,
könnten sie sich für die geistigen Bedingungen eines
normalen Ablaufs der Funktionen bemühen. Allein die Ursache
ihres abnormalen Erlebens ist ja eben die Störung des

Bewußtseins, der bewußten Haltung gegenüber sich selbst

und der Umwelt. Darum erfassen sie auch den Sinn ihres
Leidens nicht, wie sie in die Bewertung der Lebensanstöße

von außen die Gefühlswerte ihres mißverstandenen Erlebens

hineintragen. So legt sich das Verhängnis dunkler und dunkler

über ihren Weg.

Gewiß, man wehrt sich dagegen, denn irgendwie weiß man
um die drohende Gefahr, doch man sieht sie anderswo, als

sie in Wirklichkeit ist, und mit den falschen Begriffen über
Genuß und Entsagung, über Sünde und Tugend, welche sich

aus den abwegigen Erlebnissen herausgebildet, vollzieht man
nur immer wieder neue Fehlhandlungen und gerät dadurch,
anstatt zu einem Ausweg, nur immer weiter auf dem Abweg
voran. So derjenige, der sich im Trotz gegen das moralische
Urteil seiner Umwelt zu behaupten sucht, so jene andern,
die auf der Flucht vor sich seihst und dem Urteil der Umwelt

das Vergessen im Taumel irgend eines Genusses suchen.

Nun ist für viele dies nicht nur der Weg fortschreitender
geistlich-sittlicher Selbstzerstörung, sondern auch der Weg
zum Verbrechen. Denn alle Betäubungsmittel, zu denen man
greift, heben in der moralinfreien Stimmung, welche sie

momentan verschaffen, nur scheinbar den Druck von der
Seele; mit dem Nachlassen ihrer Wirkung fällt dieser nur
schwerer auf seinen Grund zurück. Überdies läßt jeder
Genuß, der auf so widernatürlichem Wege gesucht werden
muß, im Herzen der Menschen eine um so größere Ode

zurück, als er die Kräfte der Seele schwächt. So steht bei
fortschreitendem geistig-sittlichen Verfall der Mensch den
lockenden Versuchungen eines stets anspruchsvolleren
Genußlebens gegenüber. Nicht ein jeder aber hat die Mittel,
die ein solches zu seiner Unterhaltung erfordert. So greift
der eine zum Betrug, wird ein anderer zum Dieb, zum
Einbrecher, zum Räuber, ja sogar zum Mörder — um des Geldes

willen, von dem er sich weiß was verspricht.

Das ist der gewöhnliche Abweg derer, die nicht dazu

erzogen worden, in der Entwicklung und dem Gebrauch
ihrer geistigen Kräfte das Glück ihres Lebens zu finden,
und die daher, durch besondere äußere Umstände noch

begünstigt, gar leicht der Versuchung der direkten Trieb-
befriedigung erliegen. Doch auch der Weg der Kompensation

der Minderwertigkeitsgefühle durch Übersteigerung
des Geltungsbedürfnisses kann ein Weg zum Verbrechen
werden. Wenn der Mensch auf der Flucht vor sich selbst
und dem Urteil anderer sich in einem Scheinleben zu
behaupten sucht, wird er gar leicht dazu gedrängt, durch
äußeren Aufwand zu ersetzen, was ihm an innerem Werte
abgeht. Und je wertvollere Anlagen einem Menschen
gegeben sind, desto sicherer wird sein natürliches Geltungsbedürfnis

sich übersteigern, je weniger er seine Talente
in beglückenden, weil wertvollen Lebensgehalt umzusetzen
weiß. Der Auswuchs eines entwerteten Selbstgefühls, als

den wir ein bisweilen an Wahnsinn grenzendes Geltungsbedürfnis

anzusehen haben, ist denn auch am Zustandekommen

gar vieler Verbrechen mitbeteiligt, sogar in den
meisten Fällen als deren tiefste Ursache aufzuzeigen. In der

Feigheit der Empfindung vor jeder drohenden moralischen
Blöße wird durch falschen Einsatz der Selbstbehauptung
Schuld mit Schuld bedeckt, kleinere Schuld mit größerer
Schuld - bis doch eines Tages das mühsam gehütete peinliche

Geheimnis offenbar wird.

II.
So kommt das Verbrechen zustande, und so oder doch

ähnlich sieht es in der Seele des Menschen aus, hei dem es

bis zum Verbrechen kommt. Nicht, weil er eine böse Tat
vollbringen wollte, sondern weil er sie, die er vollbrachte,
aus der verlorenen Situation seines Lebens heraus als die
annehmbarste ersah, - soweit Überlegung überhaupt stattfand.

Und nun sitzt derselbe Mensch, der infolge seiner
besonderen Anlage und einer besonderen Lebensgeschichte
sich nie zum wahren Menschen finden konnte, gefangen
und hat sich mit dem Urteil abzufinden, das über ihn
gefällt worden, und das, gleich dem Engel vor dem Paradiese,
mit flammendem Schwerte dem Schuldigen die unbedingte
Rückkehr zum Leben der Gemeinschaft verwehrt. Ein
zwiefach Gerichteter steht er sich selbst im Wege in dem

dürftigen Räume seiner Lebenswirklichkeit. Alle natürliche
Unmittelbarkeit ist zerrissen, und zwischen ihm und andern
hat sich eine Kluft aufgetan. Das Schuldbewußtsein
verändert den Menschen; das Urteil, das den Schuldigen trifft,
stempelt ihn zu einem besonderen Menschen. Das
Schuldbewußtsein isoliert; der Schuldspruch sondert aus. Und so

steht er denn nun nach vorn und nach hinten der Sinnlosigkeit

seines Lebens gegenüber, und diese gähnt ihn an aus
der Ode seiner Seele und seiner Beziehungslosigkeit zur
Welt. Nicht so sehr die Strafe als das Urteil mit seiner
absondernden und ausscheidenden Gewalt steht zwischen
dem Verurteilten und der Lebenswirklichkeit: der Gemeinschaft,

zu der nur eine Tat den Zugang noch freigibt. Die
Tat der Reue, der Umkehr, der Sühne und Wiedergeburt.
Nur durch diese kann er den Sinn seines Lebens wieder
finden und den fruchtbaren Kontakt mit der Wirklichkeit
wieder gewinnen.

3



Warum finden sich so wenige zu dieser Tat? Vorerst
darum nicht, weil aus der Sinnlosigkeit eines Gefangenenlebens

heraus nicht so leicht zu ihr gefunden werden kann.
Und weil dem „ich möchte wohl" ein „ich kann nicht"
hemmend entgegensteht. Über die Schmach eines geächteten

Daseins hinweg am Guten als dem Sinn des Lebens

festzuhalten, vermag eben derjenige nicht, dessen Lebenswille

nicht trotz allem irgendwie im Sinn des Lebens
verwurzelt ist und dem nicht entsprechende Vorstellungen
den nötigen Halt geben gegen die entmutigenden
Einflüsterungen seines schuldhaften Daseins. Und da legt sich

noch, einer Hydra gleich, der tausendfältige Unglaube der

Welt auf seinen Weg, sein besseres Wollen umschlingend
und erstickend. Aber anderseits ist das bedrängte
Selbstbewußtsein nur zu geneigt, gegen das belastende und
entwertende Urteil in anarchische Gedankengänge zu flüchten.
Denn wenn es keinen Gott gibt, und das Glück des Lehens

nicht in einem moralischen Sinn des menschlichen Daseins

gründet, wenn überdies das Schicksal des Menschen einer
mechanistisch gedachten Kausalität unterworfen und demnach

der Wille unfrei ist, weil durch äußere Umstände
bedingt - mit welchem Recht kann man hei dieser Denkweise
im Einzelfall noch von Schuld sprechen? Da ist weiter das

ungesülmte, weil ungerächte Böse, das den Weltlauf
beherrscht oder doch zu beherrschen scheint, das wie ein

ungeheurer Stein des Anstoßes dem zur Buße aufgerufenen
Gefangenen auf den Weg gelegt ist. Über dieses Hemmnis
kommt denn auch schwerlich einer hinweg, dessen
moralischer Wille nicht in religiöser Weltanschauung Wurzel zu
fassen vermag.

Von welcher Seite immer wir uns dem Gefangenen zu
nahen suchen, wir finden ihn in diesem Widerspruch, der
als Zwiespalt sein besseres Wollen lähmt, verstrickt. Er weiß
sich schuldig, und findet doch den Weg nicht zu seiner

Schuld, findet nicht die richtige Einstellung zu ihr — nicht
zum Leben durch die Schuld hindurch. Das macht seine

Qual aus.

Mit kurzbedachter Sopliistik wehrt sich der vitale
Instinkt gegen das sinnlose Leid und setzt sich seiner vermeintlichen

Ursache, der Strafe, in Trotz und Auflehnung
entgegen. Mit den Folgen der Verhärtung des Seelenlebens
in Gefühlen des Ressentiments. Oder andere flüchten vor
der Qual ihres Daseins in den Traum vom Leben. Beides
weglose Versuche, sich gegen die erdrückende Last eines

geächteten Daseins zu behaupten. Das Phantasieleben,
welchem der Gefangene in seinem gehaltlosen Dasein so

leicht erliegt, ertötet nicht nur alle Selbstkritik, sondern
entwurzelt überdies, wie kaum ein Laster dies tut, den
moralischen Willen. Deshalb sieht man diese Leute nach
jahrelanger Haft als wirklichkeitsfremde Phantasten die
Anstalt verlassen, denen es fast unmöglich ist, im Lehen
draußen wieder festen Fuß zu fassen. Sie gleichen dem
Vogel, der, zu lange im Bauer gehalten, das Leben der Freiheit

verlernt hat. Blind für die Gefahren und ohne Rückhalt
vor den Anforderungen der harten Wirklichkeit, erliegen
sie jedem zufälligen Impuls eines stets heischenden, weil nie
befriedigten Lebensgefühls. Jene aber, welche sich im
Trotze zu behaupten suchen, berührt nur um so bitterer
der Anstoß mit der hei ihrer Geistesverfassung notwendig

als feindlich empfundenen Welt, je ohnmächtiger ihr Wille
gegen die gesellschaftliche Ordnung anläuft und ihre Seele

in der Umklammerung eines fluchgewirkten Schicksals sich
selbst zu vernichten verurteilt bleibt.

Aber indem der Strafvollzug den Gefangenen in die Passivität.

eines tatlosen Lebens einzwängt, nimmt er ihm auch
alles Interesse an Arbeit und Leben, daran sich die Freude
am Dasein, die Mutter der Tugend, entzünden könnte.
Ohne welche Freude er den nihilistischen Einflüsterungen
seines sinnlosen Daseins ausgesetzt bleibt, die aus dem sinnlos

erlebten Leid der Strafe, ihren Demütigungen wie auch
aus der ungelösten seelischen Qual nur allzuleicht ihren
vergifteten Nährboden finden.

Warum schafft man nicht die Atmosphäre, in welcher sich
die besseren Regungen und Gefühle entwickeln und der
moralische Wille einen Halt finden kann? Warum sucht man
dem Delinquenten, der im allgemeinen den Rechtsgrund
der Strafe anerkennt, durch entsprechende Einwirkung und
Behandlung nicht auch deren Sinn zu vermitteln? Warum,
da doch einmal die wenigsten ohne fremde Hilfe und
Anleitung von sich aus ihr Geistesleben in Fluß zu bringen
vermögen, sträubt man sich noch länger, die Strafanstalten
um den Sinn einer Heil- und Erziehungsinstitution zu
erweitern? Und liegt doch im Interesse aller, daß den Leuten,
die dahin gebracht werden, auch geholfen werde.

Gewiß, es ist nicht leicht, einen Menschen aus einer
eingewurzelten Fehlentwicklung heraus zu einem sinnvollen
Leben zu führen. Besonders weil vorerst der Wert des

Lebens nur unter der Form des Schmerzes festgehalten
werden kann. Und gerade dazu fehlt es zumeist an der
Kraft des Willens. Am Willen zum Leiden. Und es fehlt
auch daran, daß in den meisten Fällen das wertvolle Leben
in der vorhandenen Begriffswelt nicht begründet ist oder
auch im Erlebnis nicht die nötige Resonanz findet, als daß

es das Existenzbewußtsein zu tragen vermöchte.

Da nachzuhelfen wäre Aufgabe einer speziellen
Gefangenenerziehung, welche ihre Erfüllung in der Vertiefung
und Erweiterung der Erlebnismöglichkeit, der Klärung
der Begriffswelt und der Erweckung und Entwicklung der

positiven Wertgefühle sehen würde.

Als in früheren Zeiten Geisteskranke in Narrenhäusern
und Tobsuchtszellen als verlorene Menschen eingeschlossen
wurden, glaubte niemand an den Erfolg einer Heilbehandlung.

Heute zweifelt kein einsichtiger Arzt mehr daran
und gibt darum nicht ohne weiteres seine Patienten als

unheilbar auf. Gleichso könnten unter den Verbrechern
viele, die heute als ein Übel von der menschlichen Gesellschaft

gefürchtet sind, für das Leben der Gemeinschaft

gewonnen werden, wenn ihnen, als den in überwiegender
Mehrzahl seelisch Kranken oder doch seelisch und geistig
Gehemmten, mit den Errungenschaften der heutigen
Wissenschaften Hilfe gebracht würde. Und erfahrene Psychotherapeuten

und Heilpädagogen würden Wunder zu wirken
vermögen.

„Wenn ihr glauben könntet, würde euch geholfen
werden." Dies Wort möchte auch die menschliche Gesellschaft

beherzigen, der an einem sinnvollen Strafvollzug gelegen
sein muß.

4


	Zur Gefangenen-Psychologie und Pädagogik des Strafvollzuges

