
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 6 (1933-1934)

Heft: 10

Rubrik: Schulleben und Schulpraxis

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


keit und Unabänderlichkeit, sodann in der Beurteilung von
Handlungen unabhängig von jeder Berücksichtigung der Absicht,
allein den — oft nur materiellen — Folgen nach.

Die auf diesem Realismus basierende Moral ist daher ihrem
Wesen nach eine unechte, heteronome. Sie resultiert aus dem
einseitigen, autoritären Druck des Erwachsenen anf die an sich
schon egozentrische und „realistische" Mentalität des Kindes,
der zu einem einseitigen Respektsverhältnis führt. Das Kind
ist jedoch noch einer andern Beziehung zur Umwelt, und besonders

zum Erwachsenen, fähig, zu einem gegenseitigen
Achtungsverhältnis, das vom 10., 12. Jahre an die natürliche Basis für
die Entwicklung einer nicht mehr egozentrischen, realistischen
und daher heteronomen, sondern einer autonomen Ethik
gegenseitigen Verstehens und Zusammenarbeitens werden soll. Daß
dieser Übergang in einem in Phasen zu verfolgenden Ablauf vor
sich geht, dafür erbringt Piaget den Nachweis. Und die Wichtigkeit
dieses Übergangs für eine normale Entwicklung der Persönlichkeit
führt zur Betrachtung der Umweltseinflüsse. Dieser
Berücksichtigung wegen ist das Buch auch von großer pädagogischer
Wichtigkeit. Piaget ist ja nicht nur Professor an der Universität
Genf, sondern auch am Institut J.-J. Rousseau; die pädagogische
Auswertung seiner Ergebnisse liegt ihm sehr am Herzen. Er nimmt
sie in einigen Umrissen selbst vor und weist ihr außerdem im
ganzen und im einzelnen den Weg.

Zu fragen ist nach dem Geltungsbereich seiner Resultate.
Piaget ist sich der Bedingtheit seiner Materialgewinnung voll
bewußt. Er selbst gibt in diesem Buche nach Feststellung und
Ausmerzung der hauptsächlichsten Fehlerquellen den
methodischen Bedenken Raum, die sowohl der Problemstellung als
auch der synthetischen Auswertung ihr Geltungsgebiet abstecken.
Und er selbst warnt hier und in der Einleitung zu einem andern
Werk („La représentation du monde chez l'enfant", Paris,

Librairie Felix Alcan) davor, die in solcher Analyse zutage
geförderten Bewußtseinstatsachen ohne weiteres getreuen
Abbildern spontanen seelischen Geschehens gleichzusetzen. Dieser
Reserve, welche bei einer Untersuchung kindlichen Gemütlebens
ungleich schwerer ins Gewicht fallen müßte, begegnet er in
dem gegenwärtigen Werke eben durch diesen doppelt geführten
Beweisgang: Die Ergebnisse des Dialogs werden durch die direkt
geübte Beobachtung und Untersuchung des kindlichen Spiels als
dem Betätigungsfeld unbefangener kindlicher Moral korrigiert
und erhärtet.

Zu fragen bleibt nach der Gültigkeit des Moralbegriffs, der
dieser psychologischen Untersuchung zugrunde liegt. Für Piaget
ist Ethik soziale Beziehung; der Übergang von der heteronomen
zur autonomen Ethik, den er empirisch einwandfrei nachweist,
wird in der Deutung zu einer Funktion des Grundtones (1er

wechselnden Umweltsbeziehungen. Es hängt für die letzte
Stellungnahme zu diesem Buch — das durch den Gegenstand selbst
über die Bedeutung einer empirisch-psychologischen
Untersuchung hinausgehoben wird — einiges davon ab, ob man bei
dieser Fassung ethischen Wesens bleiben kann.

Bis jetzt haben sich nur die Engländer, Polen und Spanier
Piaget übersetzt. Übertragungen ins Deutsche gibt es von seinen
Werken noch nicht. Das liegt wohl nicht nur an der Scheu unserer
Psychologie vor strikt empirischen Untersuchungen, sondern
auch an der durchaus realen Schwierigkeit, daß die Gesprächs-
führung mit dem Kinde, in die der Autor ausführlichen Einblick
gibt, nicht leicht mit derselben Note in anderer Sprache
wiedergegeben werden kann. Eine zulängliche deutsche Übersetzung
wäre immerhin denkbar. Hoffentlich bekommen wir sie bald.
Bis dahin aber kann sich auch bescheidene Beherrschung des

Französischen an die durchaus klare und ungekünstelte Sprache
des Originals halten. J. R. Schmid, Zürich.

SCHULLEBEN UND SCHULPRAXIS
VERANTWORTLICHE REDAKTION DIESER RUBRIK: PRO F. DR. W. 6 U Y E R, RORSCHACH

Betrachtungen zur Methode des Religionsunterrichts Dritte Folge

Zur Methodik des evangelischen Religionsunterrichts
Pfarrer H. Kübler, Hauptwil

Es ist wohl richtig, wenn ich behaupte, daß bei den Lehrern
Unklarheit in dieser Frage bestehe, bei den Pfarrern aber im
großen ganzen Gleichgültigkeit. Die Diskussion geht in
Pfarrerkreisen um eine ganz andere Seite des

Religionsunterrichts, nämlich um die Sache, den Gegenstand und
Inhalt des Unterrichts, wie überhaupt der ganzen kirchlichen
Verkündigung. Und in dieser Sache herrscht, es ist beschämend,

nein, es ist traurig, es bekennen zu müssen, unter den
Pfarrern ganz und gar keine Einigkeit. Wenn man aber in
der Sache, was christlicher Glaube sei, im Zentralen
auseinandergeht, dann ist es nicht verwunderlich, wenn auch
das meiste, was zur Methode geschrieben wird, die

Verwirrung nur noch vergrößert; auch wenn solche Schriften
auf ihrer Grundlage konsequent aufbauen und in
Randfragen der äußeren Darbietung eine gewisse Einheitlichkeit
herrscht, so gehen doch die Meinungen im Grundlegenden
so weit auseinander, daß der von außen Kommende auch in
methodischer Beziehung ratlos gelassen wird, wenn er nicht
in der Sache bereits die eine oder andere Stellungbezogen hat.

Eine Einigung in der Frage nach dem Wesen des christlichen

Glaubens ist darum die Voraussetzung fruchtbarer
methodischer Besinnung. Eine solche Einigung scheint sich
in der Gegenwart wirklich anzubahnen, indem der

Grundgegensatz der Glaubensauffassungen, um den in der
evangelischen Kirche in den beiden letzten Jahrhunderten
gestritten worden ist, heute wieder klar in seiner Unvereinbarkeit

herausgearbeitet wird. Wir haben Gründe anzunehmen,
daß die Entwicklung der evangelischen Theologie, die mit
dem Hereinbrechen der Aufklärung in der Kirche der
Reformation vor 200 Jahren begonnen hat, sich heute ihrem
Ausgange zuneigt, indem sie zu ihrem Anfangspunkte
zurückkehrt ; zu dem Gegensatz : hie reformatorischer
Offenbarungsglaube, hie rationalistisch-idealistische
Religionsphilosophie.

Es stehen einander in der Diskussion der Kirche zwei

gegensätzliche Grundauffassungen des christlichen Glaubens

gegenüber:
Die erste behauptet:
Der christliche Glaube ist in seinem Wesen eine Form

menschlicher Religiosität, wobei unter Religiosität das

Bewußtsein der Bezogenheit des Menschen auf das Absolute

267



(in religiöser Sprache: Gott) zu verstehen ist. Diese Bczogen-
lieit besteht auf dem Gebiete des Denkens, Fühlens, Wollens,
gegenüber dem eigenen Selbst, dem fremden Ich, der Welt,
dem Schicksal, wobei die Akzentsetzung bald auf das

Fühlen (Schleiermacher), bald auf das Wollen (Kant), bald
auf das Denken (spekulative Mystik, Fichte z. B.) fällt.
Im wesentlichen jedoch herrscht Einigkeit, daß nämlich
der Grund des christlichen Glaubens in der Immanenz des

Absoluten, im Menschen, in der Geschichte und ihrem
immanenten Sinn, in der Welt, zu finden sei; daß also die

Bczogenheit des Menschen auf das Absolute (Gott) als

direkte und unbedingte Verbundenheit des Menschen mit
dem Absoluten (Gott) zu verstehen sei.Der christliche Glaube
aber sei ein Spezialfall, vielleicht die reinste und höchste
Form des menschlichen religiösen Bewußtseins; jedoch
befinde er sich nicht auf einer absolut anderen Ebene als jede
andere Religion. Die angemessene theoretische Darstellung
solcher Religiosität ist natürlich eine Religionsphilosophie,
in der wiederum diese grundlegenden Begriffe und Sätze

hundertfach variiert werden können, ohne im Wesentlichen
auseinanderzugehen. Innerhalb der Kirche wird diese

Religionsphilosophie beladen und bekleidet mit Bezeichnungen

aus der christlichen Theologiegeschichte und der

religiösen Sprache der Kirche, wobei aber der begriffliche
Inhalt ein völlig anderer geworden ist. Christliches Gedankengut,

das in der Kirche immer wieder von der Bibel her in
diese religionsphilosophische Welt eindringt, wirkt entweder
störend oder wird neutralisiert.

Die zweite Grundauffassung christlichen Glaubens

behauptet :

Der christliche Glaube ist im wesentlichen gerade nicht
eine Form menschlicher Religiosität. Er geschieht wohl
innerhalb der menschlichen Religiosität; er wirkt sich auch

in einem Bewußtsein der Bczogenheit des Menschen auf Gott
aus. Aber der Inhalt dieses Bewußtseins ist dem vorhin
dargestellten direkt entgegengesetzt. Die Bezogenheit des

ganzen Menschen auf Gott wird hier nicht als unmittelbare
Verbundenheit des Menschen mit dem Absoluten (Gott)
behauptet. Es wird im Gegenteil behauptet, daß diese
unmittelbare Verbundenheit des Menschen mit Gott (Immanenz

Gottes) nirgends so vorhanden sei, daß sie persönliche
Verbundenheit werden könne; weder im Denken, noch im
Wollen, noch im Fühlen, weder in der Beziehung des
Mensehen zur Geschichte, noch zur Natur, noch zum Schicksal.
Vielmehr sei die unmittelbare Verbundenheit des Menschen

mit dem wirklichen Gott, dem ..persönlichen Absoluten",
so weit durch Schuld des Menschen zerbrochen, daß der
Mensch von sich aus auf keinem Wege mehr zu diesem

persönlichen Gott in ein persönliches Verhältnis kommen
könne; weder durch rechtes Wollen, noch durch rechtes
Denken, noch durch rechtes Sichversenken in die Tiefe des

eigenen Ich oder der Welt.
Diesen durch Schuld gewordenen Zustand nennt der

christliche Glaube „Sünde". Das Verhältnis des Menschen

zu Gott sei nun bestimmt durch das „Gesetz", das mit
absoluter Forderung zwischen den Menschen und Gott tritt,
in der Form religiöser oder ethischer Forderung, und das,
weil es in seiner Absolutheit nie erfüllt werden könne, sich

am Menschen als Gericht auswirke. Das Verhältnis Gottes

zum Menschen, der in der Sünde unter dem Gesetz stehe,
sei „Zorn" Gottes. Auch die Religiosität des Menschen,
ja gerade seine Religiosität am allermeisten, stehe unter
dem Zorne Gottes, da sie nun ein Versuch geworden sei,
sich Gottes unter Umgehung der Schuld zu bemächtigen in
religiösem Bewußtsein. — Nun aber sei dieses Verhältnis der
Sünde und Gottesferne von Gott selber durchbrochen und
aufgehoben worden, indem er persönlich in die Welt
gekommen, ein Mensch geworden sei in Jesus Christus und
in ihm dem Menschen persönlich begegne, als der richtende
und sein Gesetz aufrichtende, und dennoch in grundloser
Liebe die Menschen begnadigende Gott. In voller Deutlichkeit

habe sich dies ereignet im Kreuzestode und in der
Auferstehung Jesu von Nazareth, wo das Gericht und die

Begnadigung der Menschen durch Gott sich vollzogen habe an
seinem Solinc. (Der „Sohn" heißt: Gott ist der jenseitige,
überweltliche, heilige geblieben als Gott der „Vater"; aber

zugleich ist wirklich er selbst persönlich gegenwärtig in Jesus
Christus als der Sohn.) Nun sei, so sagt der christliche Glaube,
wie er von der Heiligen Schrift und von den christlichen
Kirchen bis vor die Aufklärung hin einhellig bezeugt worden
ist, der Mensch wieder in die Verbundenheit mit Gott
hineingestellt; aber nicht durch sein Suchen, sondern durch Gottes

Kommen, und nicht unmittelbar, sondern in Gebundenheit
an den Mittler, in dem Gott da war und da ist, Jesus Christus.
Diesen Mittler Jesus Christus erkennen als den, der er ist,
und ihn anerkennen als den Mittler, d. h. als den von Gott
gegebenen Erlöser und Herrn, heißt christlich glauben. Der
Sinngehalt des Glaubens, seine Wahrheiten, wie sie nun das

religiöse Bewußtsein des Christen bestimmen, wird dem
Menschen nur gegeben, wenn er den Bericht über das Leben
und Sterben und Auferstehen jenes Jesus von Nazareth hört
zusammen mit dem Zeugnis, daß hier Gott in die Welt
gekommen sei und die Welt erlöst habe. Dieses Zeugnis muß

geglaubt werden; wo es aber geglaubt wird, da geschieht es

durch das innere Reden Gottes im Menschen, durch das

persönliche Reden Gottes in dem Zeugnis von Jesus Christus
mit dem, der das Zeugnis hört, durch den heiligen Geist.
Das ganze Geschehnis aber von dem Kommen Gottes in
der Geburt Jesu Christi bis zum Reden des heiligen Geistes

durch das Zeugnis von Jesus Christus im gegenwärtigen
Menschen nennt die christliche Kirche im strengen Sinne

„Offenbarung Gottes".

Es braucht wohl nicht weiter klar gemacht zu werden,
daß dieser Glaubensbegriff in jeder Beziehung im direkten
Gegensatz zum früher entwickelten steht : Dort Immanenz
„Gottes", hier Sünde, Abgesondertheit des Menschen von
Gott; dort Wege des Wollens, Denkens und Fühlens zu
„Gott", hier Gesetz, das den Weg versperrt und Kommen
Gottes als einzige Hilfe; dort Unmittelbarkeit der
Gottesbeziehung, hier strenge Mittelbarkeit; dort Erkenntnismöglichkeit

Gottes aus den Tiefen des menschlichen Geistes,
hier Offenbarung der Wahrheit in der Zeit (Jesus Christus)
und durch den heiligen Geist (Glauben). Die Gegensätze,
die sich hier von neuem in der Theologiegeschichte der

evangelischen Geschichte auftun, sind dieselben, wie sie im
Kern zu Anfang dieser theologischen Diskussion bestanden
haben zwischen dem Glaubensbegriff der Aufklärung und
dem der Orthodoxie jener Zeit. Aber mag man sich nun für

268



den einen oder den andern entscheiden, eines ist sicher, daß
die Bibel und die christliche Kirchengeschichte aller
Konfessionen, die Reformation eingeschlossen, auf der Seite der
zweiten Glaubensauffassung steht! Wenn wir nicht den

geschichtlichen BegrifF „christlicher Glaube" willkürlich
über den Haufen werfen wollen, so müssen wir darunter
die an zweiter Stelle entwickelte theologische Auffassung
des Glaubens verstehen.

Nun erst, da die Sache des christlichen Religionsunterrichts

im wesentlichen herausgearbeitet ist, wird es möglich,

die Frage der Darbietung, der Methode, zentral und
begründet zu besprechen. Was folgt, geschieht also immer
von der Voraussetzung her, daß christlicher Glaube im
wesentlichen das an zweiter Stelle Ausgeführte sei, und von
dem an erster Stelle Ausgeführten streng unterschieden
werden müsse.

Ich beschränke mich hier auf die einfachsten Grundlagen
des Methodischen und verweise diejenigen, die eine ausführliche

Einführung in die Probleme der Unterrichtsmethodik
wünschen, wie sie sich von den oben dargestellten
Glaubensgrundlagen aus ergeben, auf die im Verlag Chr. Kaiser,
München, erschienene Schrift „Zur Methodik des evangelischen

Religionsunterrichtes" von Theodor Heckel. Fr. 3.75.

Die „Sache", die hier dargeboten werden soll, das

Evangelium von Jesus Christus, hat methodisch gesprochen
drei Aspekte, die nicht aus dem Auge gelassen werden dürfen:

Das Evangelium von Gott in Jesus Christus ist 1.

Bericht, 2. Lehre, 3. Zeugnis.

1. Bericht von geschichtlichen Geschehnissen, in denen
verhüllt die Offenbarung Gottes geschehen ist. Dieser Bericht
umfaßt die Geschichte des Volkes Israel als Vorbereitung der

Offenbarung (Prophétie) und schließt ab mit der Geschichte
des Lebens Jesu, die Ereignisse der Auferstehung und des

Pfingsttages mit eingeschlossen. Die Offenbarung Gottes, das

Entstehen des christlichen Glaubens, ist an das Wissen um
diese Ereignisse grundsätzlich gebunden; sie ist gebunden
an Geschichtstatsachen, weil es dem lebendigen Gott
gefallen hat, an diesem Ort der Geschichte (Jesus Christus) in
Person sich zu offenbaren. „Das Wort ward Fleisch"
Joh. 1, 14.

2. Dieser Bericht von geschehenen Tatsachen ist aber
nicht nur Tatsachenrapport, sondern in diesen Tatsachen
hat Gott sich offenbart, ist seine Wahrheit offenbar geworden,
hat er persönlich gehandelt und gesprochen. D. h. Die
Tatsachen haben eine Bedeutung von Gott her, sie sind Taten
des lebendigen Gottes, sie sind Reden Gottes mit den

Menschen, sie sind „Wort Gottes". Jesus Christus ist selber
das „Wort" Ev. Joh. Dem wird methodisch dadurch Rechnung

getragen, daß zur Erzählung die Lehre hinzukommt,
die Deutung der Tatsachen als Taten, als Wort Gottes an
die Menschen.

3. Dieses Deuten kann aber nur recht geschehen als

persönliches Glaubenszeugnis, das die gegenwärtige
Lebensbedeutung des Berichteten und Gelehrten für den

Berichterstatter, Lehrerund Hörer zum Ausdruckbringt. Fehlt dieser

persönliche Zeugnischarakter, so wird die Lehre unexistentiell
zum toten Dogmensystem, und spricht auch nicht, oder

nur zufällig, persönlich an, und die biblische Erzählung hat

lediglich den Charakter vergangener und dazu unglaublicher
Geschichten. D. h. die Wahrheit der göttlichen Offenbarung
wird nicht gegenwärtige Wahrheit, die den Hörer anspricht.
Es ist also hier der persönliche Glaube des Lehrers als

unumgängliche Bedingung sachgemäßer Methodik gefordert.
Damit ist aber bereits die Grenze der Methodenlehre
überschritten, und es wird klar, daß auch die beste äußere
Methodik der Sache nicht gemäß ist, wenn dem Lehrer der

persönliche Glaube fehlt.

Absolut aber wird der Wert der Methode relativiert durch
die Tatsache, daß der Glaube im Einzelnen erst dann

lebendig wird, wenn über alle rechte Berichterstattung, alle
rechte Lehre und alles persönliche Glaubenszeugnis des

Lehrers hinaus Gott persönlich durch Berichterstattung,
Lehre und Zeugnis hindurch mit dem Hörer spricht, durch
den heiligen Geist. Dann erst ist die Offenbarung des persönlichen

Gottes gegenwärtig geschehen; dann erst ist dem
Menschen der lebendige Glaube gegeben. Es kann also der
Unterricht nur recht geschehen im Glauben an den heiligen
Geist und in völliger Unterordnung des eigenen Tuns unter
Gottes Tun.

Dennoch ist eine klare Methode des Unterrichts sehr

wünschbar; es ist nötig, sich über die Darbietung und rechte

Verbindung der drei Grundelemente des Evangeliums, wie
sie ausgesprochen werden können, über das Verhältnis von
Bericht, Lehre und Zeugnis zu besinnen. Die Darbietung
wird auf die geistige Entwicklungsstufe des Hörers Rücksicht

zu nehmen haben; für die untern Stufen wird die
erzählende Darbietung das einzig richtige sein, die womöglich
so weit geht, daß auch der Wahrheitsgehalt der Geschichten
rein erzählerisch in der inneren Bewegung derselben zum
Ausdruck kommt. Die beste Vorarbeit für diese Art der
Darbietung hat G. Fankhauser in der Zeitschrift „Der Weg
zum Kinde" und in seinen Schriften über biblischen Unterricht

geleistet. Je älter der Schüler wird, desto mehr wird
das lehrhafte Element in Form von Fragen und Antworten,
von Gesprächen, hervortreten dürfen und müssen. Immer
aber ist der Zeugnischarakter des Erzählten oder Gelehrten
unentbehrlich. Er kann ganz verborgen vorhanden sein;
er kann in erzählten Beispielen aus der Gegenwart zum
Ausdruck kommen; er kann auch einmal m einem Zeugnis
aus dem eigenen Leben hervortreten.

Zu all dem muß aber noch beigefügt werden, daß die oben

geforderte Rücksichtnahme auf die Entwicklungsstufe des

Hörers nur die äußere Form, nicht aber den Sinngehalt der
biblischen Botschaft betrifft. Die gläubige Erfassung dieses

Sinngehaltes ist grundsätzlich von der geistigen Stufe
unabhängig, da sie nur als Wunder der Offenbarung, als Wirken
des heiligen Geistes geschehen kann. Selbstverständlich wird
man Kindern der untern Stufe nicht dogmatische
Unterscheidungslehren darbieten, deren reinen Wort- und
Gedankensinn sie überhaupt noch nicht fassen können.
Dagegen dürfen und müssen die zentralen Geschichten des

Alten und Neuen Tes Laments auch schon kleinen Kindern
unverfälscht, d. h. ohne Umdeutung ihres Offenbarungssinnes

dargeboten werden.

Dies werden ungefähr die Grundlagen sein, auf denen sich
eine Methodik des christlichen Unterrichts aufbauen müßte.

269



Religion und Schule

Dr. E. B. Keßler. Schwyz

Viel, sehr viel Licht kommt aus unserer Schule. Dennoch
ist zu fragen gestattet, ob es all das Dunkel zu verdrängen
vermag, das heute fast überall hindringt, wo geschulte
Menschen von ihrer Erziehung und Bildung Gebrauch zu
machen versuchen.

Es gibt ja Unvorsichtige, die es laut sagen: Es fehlt
weithin an Schule und Kinderstube.

Merkwürdig, bei einem Gang durch die Geistesgeschichte
der abendländischen Völker drängt sich die Beobachtung
auf, daß sich das Dunkel in und aus der Schule immer in dem
Maße vermehrte, als das Licht der Religion und des religiösen
Unterrichts darin zurückging.

Es gab Zeiten, wo sogar Nacht über der Schule war. Sie

werden zugeben, daß die Völker Europas einst ohne
Erziehung und Unterricht im heutigen Sinne waren. Daß sie

dennoch zu einer Kultur sich emporschwangen, die zur
Grundlage der gesamten Weltkultur geworden, verdanken
sie jenem Licht, das in die Welt kam, um jeden Menschen

zu erleuchten (Joan. 1). Jenes Licht wurde von der Kirche
aufgenommen und weiter geschenkt von Jahrhundert zu
Jahrhundert. Die Kirche schuf die Schule und veränderte,
wenn auch nicht durch sie allein, so doch nicht ohne sie,
das Antlitz der Erde.

Weder Ihnen noch mir würde es deshalb einfallen, einen
ausschließlichen Machtanspruch der Kirche über die Schule

behaupten zu wollen. Sie würden es aber ebenso wie ich als

ungerecht und bildungswidrig empfinden, wenn man Religion
gänzlich aus der Schule verbannen, ihren Einfluß schmälern
oder auf ihren engsten Eigenbereich beschränken wollte.
Wenn ein August Comte sich vor den geschichtlichen
Schulleistungen der Kirche verbeugt, dürfen auch wir uns
verneigen. Dieser gesteht nämlich im Anblick des segensreichen
Einflusses, den die Kirche durch Schaffung eines allgemeinen
Volksunterrichtes auf das Abendland ausübte, voll
Bewunderung: „Es ist nur die Gewohnheit, die uns so gleichgültig
an dieser wunderbaren Organisation vorübergehen läßt,
wofür wir im Altertum keine Analogie finden."

Aus dieser Gleichgültigkeit wollen wir keine Tugend
machen. Undankbarkeit ist zudem nie Erziehungsgrundsatz
gewesen. Ich meine : Die Autorität dessen, der das mehr als
menschliche Wort gesprochen „Ich hin der Weg, die Wahrheit

und das Leben (Joan. XIV)", wird auch heute noch

gegen etwelche Schatten in der Schule aufzukommen
vermögen.

Daran scheinen zwar jene geistlichen Erziehungsfreunde
verzweifelt zu sein, die vor Jahren einmal das Feld der
Schule vor dem Ansturm des pädagogischen Materialismus
räumen zu müssen glaubten und vorgaben, die Jugend im
„kritischen Alter" bedürfe für jene Jahre in religiösen Dingen
eine „Zone des Schweigens". In einem Lehensalter, wo alle
Meerstürme der Leidenschaft die Jugendseele aufwühlen,
soll die Stimme der ewigen Wahrheit und der Trost der
ewigen Liebe schweigen? Das hieße beim Lehrer jegliche
Autorität als wahrer Erzieher preisgeben, und bei der
Jugend, sie dem Chaos und der Propaganda des Nihilismus
überlassen.

Der Jugend muß man die Wahrheit, die ganze Wahrheit
sagen. Man wird sie ihr zwar nicht auf einmal sagen, man
wird sie zudem sagen in der Sprache der Jugend. Übrigens
haben wir immer erfahren, daß sich die Jugend von heute
mit wahrer Gier dem Licht der Wahrheit entgegen wirft. Je
mehr ihr die Wahrheit auch in religiösen Dingen vorenthalten
oder verschleiert wird, um so sicherer wird sie zu ihrem
geistlichen Führer kommen mit der bekannten captatio
benevolentiae : „Meister, ich weiß, daß Du den Weg Gottes
in Wahrheit lehrest." — Und die Dankbarkeit dieser Jugend
gehört zu den rührendsten Erfahrungen in einem Lehrerleben.

Erwachsenen mag die Wahrheit furchtbar sein. Erwachsene

mögen der Wahrheit zuschreien: Verbirg dein Antlitz,
dich zu schauen, ist mein Tod! — Die Jugend ist tapferer.
Sie fordert die Wahrheit. Sie fordert sie von jedem Lehrer,
sie fordert sie vor allem vom Geistlichen. Beste Gewähr für
die Ehrfurcht vor der profanen Wahrheit ist Ehrfurcht vor
der religiösen Wahrheit. So fordert die Jugend, die auf's
Ganze geht, nicht nur den Fachlehrer der Profanwissenschaft,
sie fordert auch den Fachlehrer für religiöse Erkenntnis und
Lebensheiligung. Unterschlagungen sind auf keinem Wissensund

Lebensgebiet mehr beliebt.
Die heutige Sehlde, soweit sie dem Wissenschaftspositivismus

verfallen ist, gleicht einem Lampionkorso.
Stunde für Stunde hängt ein Fachlehrer sein Lampion vor
die Augen der Schüler und wartet auf einen Ausbruch
jugendlicher Bewunderung. Aber die neue Jugend hat das

Staunen vor Lampions verlernt. Sie will nicht Lichtlein
neben Lichtlein. Sie will mindestens ein- oder zweimal in der
Woche in den Bannkreis jener Wissenschaft treten, die alle
EinzeUichtlein zusammenströmen läßt zur einen Sonne der
Urwahrheit und Urgüte. Diese Sonne leuchtet auf im
religiösen Unterricht und wirft ihr Licht auf die gesamte
Schule, auf Erziehung und Leben. Mögen die einzelnen
Fächer Strahlen der Wahrheit sein, sie bleiben dennoch
Strahlen der einen, unwandelbaren Sonne ewiger Wahrheit.
Wissenschaft darf nicht nur Anhäufung von Einzelwissen sein.
Diese Wissenschaft hat — vor allem erzieherisch — versagt.

Wie einsame Inseln liegen die Sonderwissenschaften im
Meere der Erkenntnis. Es lockt jugendliche Sehnsucht und
Wißbegierde von Ufer zu Ufer. Aber es fehlen die goldenen
Brücken, die hinüber führen. Diese Brücken schlägt nur die

Weltanschauung. Am sichersten die religiöse
Weltanschauung. Der Ruf der neuen Jugend an die Wissenschaft
lautet gebieterisch: Wissenschaft, tritt ins Licht der
Weltanschauung! — In einer Zeit gesteigerter Schulforderungen,
die zugleich die Zeit eines wissenschaftlichen Proletariates
ist, stellt sich der junge Mensch von selbst die Frage: Wozu
sollen wir wissen? — Früher wagte man zu antworten, wir
wissen, um zu leben, um Karriere zu machen, um nicht
„Arbeiter" sein zu müssen, um sich geschäftlich zu verbessern.

Heute, wo die Geschäfte schlecht gehen, wird das

Nützlichkeitsprinzip im Wissensbetrieb nicht mehr allseitig
verfangen. Da wird die Jugend entweder dem Materialismus
verfallen, oder sich der Geistesrichtung eines Thomas von
Aquino anschließen, der immer meinte, das Wissen sei ein
an sich erstrebenswertes Gut, weil es die Seele als solche
vervollkommne und sie der Vollkommenheit des Absoluten,
d. i. Gottes, näher bringe. In diesem Sinne ist die Rehgions-

270



lehre die sicherste Grundlage und Stütze des Wissenschaftsbetriehes.

Studium wird da zur Seelenangelegenheit, wird
zur Gewissenssache.

Der Religionslehrer wird so zum unentbehrlichsten Freund
der Schule. Er schafft am sichersten die moralischen Grundlagen

für das Schulleben. Ohne Ehrfurcht vor der Wahrheit,
vor dem Lehrer, ohne Achtung vor dem Mitschüler, ohne

Gehorsam, Opfersinn, Beharrlichkeit, Ehrlichkeit, ohne
Liebe zur Menschheit und ihren Nöten, ohne Familienglück
und Familienordnung, ohne Selbstachtung und Selbst-

bemeisterung wird keine Schule jenen Flor erreichen, um
dessentwillen ein J. G. Herder seine herrlichen Schulreden

gehalten. Alle diese Schul- und Schülertugenden wurzeln
am tiefsten und notwendigsten in der Religion. Wenn das

Schüleralter das Alter der größten Hilflosigkeit gegenüber
Leidenschaften ist, so gebt der bedrängten Jugend Gelegenheit,

jene ehrenvolle Leidenschaft kennen zu lernen, die
Leidenschaft zu einem religiösen Ideal. Eine große Leidenschaft

wird nur überwunden durch eine entgegengesetzte,
noch größere Leidenschaft! —

Kennen Sie zufällig den Franzosen Henri Mazel und dessen

Buch: Ce qu'il faut lire dans sa vie? — Jener Pädagoge
meint, der junge Mensch soll mit 18 Jahren George Sand

lesen, mit 19 Musset, mit 21 d'Annunzio, mit 29 Heine und
Voltaire! Wenn das Leben zur Neige geht, sei es mählich
Zeit, sich in Franz von Sales, Johannes von Kreuz, Sankt
Augustin zu versenken. Mit 56 Jahren sei die Lesung der

Propheten, mit 57 das Psalmenstudium zu empfehlen. Mit
58 Jahren sei es früh genug für die Evangelien und mit 59

könne man, die „Nachfolge" des Thomas von Kempis in der
Hand dem seligen Ende entgegenschauen! — Es gibt viele
Pädagogen, die Mazel nicht kennen, aber vielleicht ebenso

viele, die bewußt oder unbewußt derselben Ansicht huldigen
und ihr Vorschub leisten.

Sie wissen wie ich, daß man von Jungen nicht gleiche
Leistung verlangen darf, wie von Erwachsenen, und auch

an diese wird man nicht jederzeit dieselben Anforderungen
stellen. Es kann nicht ein jeder und nicht jeder zur gleichen
Zeit sein Ziel erreichen. Eines aber darf und muß immer
verlangt werden, daß jeder sein Ziel, das Ziel seines Lebens

kenne, daß er es schon kenne beim Morgenerwachen, und daß

niemand ihm dieses Ziel raube oder auch nur fälsche oder
verschleiere. Stelle den jungen Menschen auf den richtigen
Weg, und er wird zum Leben finden. Der Weg ist einer, die

Wahrheit ist eine, das Leben ist eines! Diese Einheit zu
lehren ist Sache des religiösen Unterrichts.

Der Grieche sagte: Das Theater ist beilig. — J. G. Herder
rief: Heilig ist die Schule! — Wir schließen: Das Leben ist
heilig! — Gebt uns Lehrer, es zu heiligen. Verdrängt den
Schatten! Procul profanum. —

Methode des Religionsunterrichtes
Prof. U. Gutersohn, Kantonsschule, St. Gallen

Die Methode ergibt sich vom Unterrichtsziel her, das

Anliegen der Bibel deutlich zu machen. Dieses heißt: ich glaube
an eine Vergebung der Sünden. Oder anders gesagt: ich

glaube an den heiligen und zugleich barmherzigen Gott,
wie er uns in Jesus Christus geoffenbart ist.

So muß der Religionsunterricht sein : Zeugnis vom
richtenden und vergebenden Gott ; Zeugnis vom verlorenen und

geretteten Menschen. Ohne dieses Zeugnis ist dieser Unterricht

eine verlorene Sache, auch wenn es gelänge, durch
spannende Erzählung biblischer Geschichten zu fesseln,
allerlei schöne Erlebnisse zu wecken oder Erkenntnisse zu
vermitteln. Ohne diese klare Zielsetzung könnte methodische
Geschicklichkeit sogar vom Übel sein, indem sie durch ihre
Erfolge leicht den Grundschaden verdecken würde.

Das Wissen um das eigentliche Unterrichtsziel kann
vorübergehend sogar den Ernst der Frage nach der Methode

zurückdrängen. Was hängt am Wege, wenn man nur das

Ziel vor Augen hat? Aber die Frage nach der Methode wird
zurückkehren, wenn die Erfahrung zeigt, daß ihre Umgehung

Schaden anrichtet, auch wenn das Zeugnis noch so

klar und lebendig war. Sie kommt aber beim Wissen um das

Ziel mit einer Beschränkung : man wird der Methode nicht
mehr letzte Bedeutung gehen, wird auch nicht: eine geschlossene

Methode in dem Sinne erwarten, als ob es in der Macht
einer solchen Methode läge, das Ziel zwangsläufig erreichen
zu können. Nur Gott und Gott allein tut das Entscheidende,
und er gibt den Glauben an die Vergebung, wann und wo er
will. Wo im Sinne des Zeugnisses unterrichtet wird, da

bekennt der Mensch, daß das, was er sagt, nicht in seiner
Gewalt steht und durch keine Methode gemeistert werden kann.

Doch nun das andere: gerade so wenig das Wissen um
Gott als den Geber aller guten Gaben den Menschen davon

befreit, sein tägliches Brot zu erarbeiten und dabei die Art
seines Arbeitens immer wieder neu zu überprüfen, so wird
der Unterrichtende immer wieder überlegen müssen, ob er
seinen Weg richtig geht. Und wie die Methodik der täglichen
Arbeit ums Brot nicht allein vom Gesichtspunkte des

Erfolges aus beurteilt werden darf — es gilt vor allem auf die

Ehrlichkeit seines Wirkens zu schauen! — so muß beim

Religionsunterricht vor allem immer wieder die Ehrlichkeil
der angewandten methodischen Mittel kontrolliert werden.
Möchten die begangenen Wege noch so erfolgreich gewesen
sein, so sind sie sofort zu verlassen, wenn sie als Schleichwege

erkannt werden. Nur keine Scheinerfolge erzielen

wollen! Also keine Erledigung erhobener Zweifelsfragen, bei
denen durch eine kluge Wendung des Unterrichtenden der

Frage ihr Ernst und ihre Schärfe genommen wird! Keine
schönen Scheinerlebnisse als Frucht packender Erzählungskunst!

(Der Nadelstich beim Stundenschluß könnte gerade
nach einer solchen künstlich erreichten Weihe erfolgen und
dann sogar leider Reaktion der Ehrlichkeit sein.) Auch keine
erlisteten guten Taten als Frucht eines allfälligen
Unterrichtes nach dem Arbeitsprinzip, wobei gar der Geist der

Werkgerechtigkeit geweckt würde. (Es muß nicht so sein,
kann aber leicht diese Wendung nehmen, wenn nicht volle
Redlichkeit waltet.)

Die Frage nach der Ehrlichkeit ist wohl die erste und

zugleich schwierigste auf dem Gebiete der Methodik. Dann
erst soll die Frage nach dem größern oder kleinern Wert der
bestehenden methodischen Winke einsetzen. Es wird wohl
auch gut sein, nicht auf eine einzige Methode zu schwören,
sondern zu versuchen, auf verschiedenen Wegen immer
besser vorwärts zu schreiten. Zu diesem „besser" wird
gehören: prüfe deine Sprache, ob sie verstanden wird, d.h.

271



der Altersstufe der Kinder entspricht. Es ist nicht dasselbe,
ob man vor Erwachsenen oder Kindern redet oder ob man
geistig Geförderte oder Schwache vor sich hat. Und zum
andern: weißt du, was in den Köpfen und Herzen der

jungen Menschen in diesem oder jenem Alter ungefähr
vorgeht? Vermagst du in ihr Inneres zu blicken, so daß sie sich
sowohl entdeckt als verstanden wissen, oder steht es so, daß
sie deine Unwissenheit laut oder leise verlachen oder sich über
dein Nichtsehenkönnen ärgern? Jugendpsychologie wird zur
notwendigen Forderung, auch wenn sie das Letzte, das Wissen
und Zeugen um das eigentliche Ziel, niemals leisten kann.

Da aber allem Unterricht, auch dem im Wertvollsten und
Heiligsten, erfahrungsgemäß immer wieder als besonders

arger Feind die sogenannte Routine droht, so sei nochmals

allen Ernstes auf jenes Ziel verwiesen. Denn wo es aus den

Augen verloren wird, besser gesagt, wo es noch nie klar
gesehen wurde, da lauert die gefährliche Gewandtheit vor
der Türe und beraubt den Religionsunterricht auch beim
glänzendsten Können des Lehrenden ganz sicher des erhofften

Segens.

Darum alles in allem : ein Religionslehrer, der seine eigentliche

Aufgabe in ihrer ganzen Schönheit und Verantwortlichkeit

kennt und auch für die methodischen Schwierigkeiten

nicht blind ist, wird nie der Mensch sein, der von sich

meint, daß er es besonders gut mache. Er wird seinen Dienst
nur in großer Demut ausrichten können und sein letztes Wort
wird die Bitte des Zöllners sein: Gott sei mir armen Sünder

gnädig!

Fortsetzung des allgemeinen Teiles. Redaktion: Dr. W. Schohaus

Schweizerische Umschau

Arnold Schräg f Kurz vor Weihnachten starb an den Folgen
eines Gehirnschlags im Alter von 62 Jahren der Sekundarschul-
inspektor des Kantons Bern, Dr. phil. Arnold Schräg, dem die
pädagogische Literatur eine ganze Reihe von Schriften und
Abhandlungen verdankt. Wir werden ihm im nächsten Heft der SER
einen ausführlicheren Nachruf widmen.

Der Schweizer Bücherbote wird von einer Reihe schweizerischer
Verleger herausgegeben, die wieder „mit etwas Hoffnung in die
Zukunft blicken", seitdem unsere Schriftsteller und Denker wieder
mehr zur Geltung kommen. Das Weihnachtsheft des Bücherboten,

das auch über Weihnachten hinaus wertvolle Dienste
leisten kann, enthält neben Bücherverzeichnissen auch
Leseproben aus einigen Neuerscheinungen.

Buch-Checks, d. h. Gutscheine, die auf einen bestimmten
Betrag in beliebiger Höhe lauten und an Stelle von Büchern als
Geschenk überreicht werden können, sind jetzt von einer Reihe
schweizerischer Buchhandlungen eingeführt worden. Sie können
nicht nur bei der ausstellenden Firma sondern bei jeder am Buch-
Check-Verkehr beteiligten Buchhandlung gegen Bücher
eingetauscht werden.

Ein Friedensleseplan erschien zu Weihnachten im Selbstverlag
des Pfarramtes Diemtigen. Der Leseplan auf biblischer Grundlage

behandelt in 52 Wochenfragen das Problem des wahren
Friedens. Er ist ursprünglich für Kinder bestimmt und kann um
20 Rappen vom Verfasser Pfarrer Bichsel-Obi, Pfarrhaus Diemtigen,

bezogen werden.

Die Kreuzritter, die auch in der Schweiz mehr und mehr an
Boden gewinnen, haben ein Friedensspiel herausgegeben, das für
Fr. 2.50 bezogen werden kann durch die Deutschschweizerische
Kreuzritterzentrale, Friedheimweg 17, Bern.

Die Freunde schweizerischer Volksbildungshciine versenden die
ersten Berichte über die mit Erfolg durchgeführten Jungmännerkurse

in Walzenhausen. Die Teilnehmerzahl schwankte zwischen
16 und 24. Einen guten Überblick über die Entwicklung dieser
Kurse gibt die Nr. 3 der „Schweizerischen Blätter für
Volksbildungsarbeit" (Administration: Gotthardstraße 21, Zürich).

An die Verehrer Jeremias Gotthelfs wendet sich ein Aufruf,
das von dem in Paris lebenden Brienzer Bildhauer Arnold Huggler
geschaffene Brustbild Gotthelfs, das zurzeit im Lesesaal der
Berner Stadtbibliothek ausgestellt ist, als ein Gotthelf-Denkmal
in dauerhaftem Material ausgeführt auf öffentlichem Platze in
Bern aufstellen zu helfen. Die dazu erforderliche Summe in Höhe
von Fr. 3000 bis 4000 möchte man nicht von Mäzenen erbitten,
sondern vom Volke, auf daß es seinem Dichter selbst danke. Der
Aufruf, der auch vom Kantonalvorstand des Bernischen Lehrer¬

vereins warm befürwortet wird, ist unterzeichnet von Ober-
bibliothekar Dr. Hans Bioesch, Feuilleton-Redakteur des „Bund"
Dr. Hugo Marti und Dr. Walter Vinassa (Präsident der Berner
Kunstgesellschaft). Beiträge können einbezahlt werden auf
Postscheckkonto der Stadtbibliothek Bern III 8264 „Gotthelf-
Denkmal".

Das Schulfunkprogramm der deutschen Schweiz sieht für das
erste Vierteljahr 1934 folgende Sendungen vor:
10. Jan. Mi Zürich: Die Innerschweiz in Lied, Sage und Dichtung.
13. „ Sa Basel: Gletscher und Waldwildnis auf Feuerland; Vortrag

von Dr. Masarey.
15. „ Mo Bern: Ein sonderbares Tier; ein Spiel von der Herkunft

des Wandtafelschwamines.
18. „ Do Zürich: Szenen aus Schoecks „Teil".
23. Di Basel: Naturschilderungen in der Musik von Jos. Haydn;

Vortrag mit musikalischen Beispielen von Dr. Ehinger.
26. Fr Bern: Von der Entstehung unserer Schulwandkarte;

Bilder aus der Arbeit der eidgenössischen Landestopographie.
31. „ Mi Zürich: Das können wir alle! Ein Beitrag zur neuen

Schulmusik: Interessante Zweistimmigkeit.
2.Febr. Fr Basel: Im Lande der Mitternachtssonne; Reise-Erlebnisse

auf einer Nordlandfahrt; Vortrag von Dr. A. Huber.
5. „ Mo Bern: Gemeinderatssitzung in Blackenschwand; Hörspiel

von Fritz Moser.
8. „ Do Zürich: Was sagt der Arzt zum Sport der Jugend?

Gespräch zwischen einein Arzt, Schülern und einem Lehrer.
13. „ Di Basel: Von alten Sitten und Bräuchen; Vortrag von

Dr. P. Koelner.
16. „ Fr Bern: Deutsch, Französisch, Italienisch! Schweizer Kinder

am Mikrophon; eine Gemeinschaftssendung.
22. Do Zürich: Hans und Anna treten ins Leben! Gespräche

zwischen Lehrmeister, einem angehenden Lehrling und einer
künftigen Lehrtochter.

24. Sa Basel: Meine Bienen; Vortrag von A. Seiler über die
Pflege der Bienen.

26. Mo Bern: Die Freischütz-Ouverture; mit Erläuterungen von
Kapellmeister Luc Balmer.

1. März Do Zürich: „Fräulein, bitte Berlin—Breitenbach 3050!" Re¬

portage aus dem Fernamt.
6. „ Di Basel: Das Wunderkind Mozart; Vortrag von Dr. Mohr

mit Originalbeispielen aus Mozarts Jugendwerken.
9. Fr Bern: Alte Redensarten; Vortrag von Prof. Dr. von

Greyerz.
14. „ Mi Zürich: Musik um 1700, gespielt auf alten Instrumenten

(Viola d'amore, Viola da Gamba, Cembalo, Flöte).
17. „ Sa Basel: Gift und Zauber beim Fischfang auf den Südsee¬

inseln; Vortrag von Dr. A. Bühler.
19. Mo Bern: Für 30 Rappen nach Amerika! Reise eines Briefes;

Lehrspiel.
22. „ Do Zürich: „Seid ihr alle da?"; Kasperlspiel.

272


	Schulleben und Schulpraxis

