
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 6 (1933-1934)

Heft: 9

Rubrik: Schulleben und Schulpraxis

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHULLEBEN UND SCHULPRAXIS
VERANTWORTLICHE REDAKTION DIESER RUBRIK: PRO F. DR. W. G U Y ER, RORSCHACH

Betrachtungen zur Methode des Religionsunterrichts Zweite Folge

Bemerkungen zum religionsunterrichtlichen Thema

Pfarrer Dr. Jakobus Weidenmann, St. Gallen

Alles ist in der Krisis. Warum sollte es der Religionsunterricht

nicht auch sein? Doch Spaß beiseite, was man die

religiöse Krisis der Gegenwart nennt, ist keine Modekrisis,
wie es die pädagogischen „Übergänge" der letzten dreißig
Jahre waren. Heute sind Fundamente erschüttert, die ein

Jahrhundert hindurch für unerschütterlich gehalten wurden.
In der theologischen Krisis der Gegenwart stürzen Götter
und Throne, die im religionsunterrichtlichen Land fast
schrankenlose Machtstellung inne hatten. In der Theologie
der Gegenwart bricht nicht eine neue Richtung an, die neben
den historischen Richtungen bestehen kann, sondern die die
alten Richtungen innerhalb der Theologie und innerhalb der
Kirche überwindet. Lasset die Toten ihre Toten begraben!

Man kann von der innern Notwendigkeit dieses Toten-
gräbnisses überzeugt sein - vom Glaubens- und vom
atheistischen Standpunkt aus - und man kann die Ausgangsposition

der neuen Theologie begrüßen: das verpflichtet noch
nicht zum Kniefäll vor einem neuen Götterbild, das allenfalls

aufgerichtet werden möchte. Sicher ist, daß die neue
Situation nur ignoriert werden kann von Menschen, die

ahnungslos ihr fröhliches Spiel in der sogenannten
Heranbildung sittlich-religiöser Persönlichkeiten betreiben,
unwissend, daß in der ganzen Bibel nirgends auch nur von
Persönlichkeit, geschweige denn von sittlich-religiöser, die Rede

ist. Die Bibel kennt nur Sünder und Geschöpfe als Menschentypen,

aber nicht religiös Begabte, Unbegabte, ästhetisch
oder sittlich Eingestellte und dergleichen mehr. Wer auf diesen

Fundamentalunterschied achtet, ist schon aus der alten
Front desertiert und in die Krisis seiner eigenen Religions-
pädagogik, nein seiner eigenen Person hineingerissen.

Das ist die Eigenart der religiösen Krisis der Gegenwart :

Es ist keine Krisis der Theorie, sondern eine der eigenen
Existenz, des eigenen Glaubens, sofern dieser nicht in einer

akzeptierten Religionstheorie besteht. Hier schneidet sich
schon die religiöse Linie mit der pädagogischen; denn die

Grundfrage des Glaubens heißt nicht „Glaube ich an einen
Gott?" sondern „Welches ist meine Lage vor dem Gott, der
auch ohne meinen Glauben an ihn da ist?" und die Grundfrage

der Pädagogik heißt nicht „Wie bilde ich sittlich-
religiöse Persönlichkeiten?" sondern „Was kann ich tun,
um die mir Anvertrauten ihrer Lage vor Gott bewußt werden

zu lassen?"
Die heutige religionspädagogische Krisis ist fast

ausschließlich eine Krisis des Glaubens und nur ganz nebenher
auch eine methodische. Den Menschen, der selbst in die Krisis
des Glaubens hineingerissen wurde, so daß es ihm zu Mute
ist wie einem in reißendes Wasser Gefallenen, berührt es lächer¬

lich, wenn er gefragt wird, welche Methode nun die richtige
sei, um — andere auch in das reißende Wasser zu stoßen.

Ja, ins reißende Wasser! Das ist ein gefährliches Wort und
ein völlig unverständliches für alle diejenigen, die ihren Glauben

vor der Krisis bewahren konnten, noch unverständlicher
für alle, die als Ziel des Religionsunterrichtes den

harmonisch-ausgeglichenen, an einen Gott glaubenden, seines

eigenen sittlichen Fortschrittes frohbewußten Staatsbürger
preisen. Aber eben: Wer stellt denn eigentlich dieses Ziel auf?
Ganz gewiß nicht die Bibel. Worauf gründet sich denn „das
Christentum"? Doch auf die Bibel! Was haben da Theologen
und Religionsschulmeister, die Bibel korrigierend, resp.
verbessernd, ein eigenes religiöses Bildungsideal aufzustellen?

Die Bibel kennt überhaupt keine Ideale, auch keine

religiösen Ideen, auch keine religiös interessierten Menschen.
Sie kennt ausgerechnet alles das nicht, was so landläufig etwa
das Zentrum des Religionsunterrichtes bildet. Die Bibel redet
ausgerechnet nur von dem, womit wir im Religionsunterricht
nichts anzufangen wissen, von Gericht und Gnade, von
Furcht und Zittern, von Freude im heiligen Geist, von Leben

verlieren, um es zu gewinnen, von den Letzten, die die Ersten
sein werden, und von der menschlichen Weisheit, die vor
Gott Torheit ist. Da läßt sich weiß der Himmel kein religiöses
Bildungsideal zusammenmodellieren, es sei denn, der Reli-
gionspädagog erkläre die erwähnten Zentralangelegenheiten
für peripherische Spitzfindigkeiten.

Ins reißende Wasser gestoßen! Ja gewiß; denn schwindet
uns nicht der Boden unter den Füßen, wenn wir unsere
menschlichen Konstruktionen vom Wesen des sittlich-
religiösen Staatsbürgers so ins Nichts zerfließen sehen? Eben:
zerfließen, und zwar reißend! Doch das ist ja nicht einmal
das Entscheidende, daß unsere sittlich-religiösen Konstruktionen

zerfließen, wenn wir hineingerissen werden in das

biblisch Zentrale; das Entscheidende ist, daß wir selbst mit
unserer ganzen geistigen Existenz „haltlos" werden, sofern

unser Halt in uns selbst ruhte, und sofern wir merken, was
für eine Illusion und was für ein gottloses Meinen und
Unterfangen es ist, „in eigener Angel schwebend" ruhn zu wollen.

Die Krisis des Glaubens besteht gerade darin, daß unsere
menschlichen Ideale, die wir mit einem religiösen Glorienschein

umwoben haben, sich verzerren wie die Linien des

Negativs einer auf den geheizten Ofen gelegten photographischen

Platte. Und das geschieht mit tödlicher Sicherheit,
sobald uns die Augen aufgehen für das biblisch Zentrale.
Sind einem Menschen die Augen aufgegangen, so kann er
nicht mehr zurück; er wird durch eine reißende Strömung
von allen selbstgesicherten Gestaden abgetrieben. Nicht zu
einem neuen Strand, auf dem sich wieder ein religiöses Lagerleben

vorn anfangen ließe, sondern er bleibt in der Strömung,
wird von ihr getragen immer weiter von der Heimat bloß

210



menschlicher Ideen weg, bis er eines Tages weiß : das Getragen-
und „Gerissenwerden" von Gott ist Heimat und Sicherheit.

André Gide hat - Theologen behaupten, es sei ein freches

Unterfangen — die Geschichte vom verlornen Sohn neu
erzählt. Der Sohn kehrt zurück, läßt sich feiern, ißt gern vom
geschlachteten Kalb und freut sich der häuslich-familiären
Tradition. Aber in der Zwiesprache mit dem Vater ergibt
sich, daß es ihn mit aller Macht wieder in die Fremde zieht.
Er suchte eigentlich nicht das elterliche Haus, sondern „den
Vater". „Nachts, wenn mich fror, dachte ich an mein Bett
bei meinem Vater wenn ich fasten mußte, so fiel mir ein,
wie sehr bei meinem Vater immer die Fülle der aufgetragenen

Gerichte meinen Hunger übertraf. Ich habe nachgegeben.
Ich hatte nicht den Mut, länger zu kämpfen, nicht die Kraft."
Der verlorne Sohn bleibt, aber sein jüngerer Bruder zieht
nun in die Fremde, um dort den „Vater" zu suchen. „Du
nimmst alle meine Hoffnungen mit dir. Sei stark. Mögest du

nicht wieder kommen!"
Gewiß, André Gide hat das unergründlich tiefe Problem

der Geschichte vom verlornen Sohn nicht gründlich genug
durchdacht, aber er hat eine Seite des Problems beleuchtet,
die meist im Schatten lag, und er hat auf Tiefen hingewiesen,
die meist von den Theologen übersehen wurden. Der Mensch,
der von dem Gott erfaßt wird, der uns als der Gewaltige und
in Jesus Christus alle Werte dieses Lebens Umwertende ent-

gegen-tritt, wandert aus der gemütlichen Stube traditioneller
Vermanschung menschlicher Ideale mit göttlicher Weisheit.
Aber es zieht ihn immer zurück in die Sicherungen einer
Denkweise, die seiner „Natur" entspricht, in den weichen
Pfühl der Geborgenheit in sittlich-religiösen idealen
Gedankengängen. Er will letzten Endes doch sich und sein

Denksystem erhalten und nicht kapitulieren vor dem

lebendigen Gott und seiner alles menschliche Denken richtenden

Weisheit. Dieser Kampf des Menschen gegen Gott ist
die wahre Lage des Menschen vor Gott; das allein ist die
wahre „religiöse Existenz" und nicht die Verbrüderung mit
Gott auf der Grundlage eines „religiösen" Denksystems,
das den braven Staatsbürger vor Gott rechtfertigt, nachdem
er vorher sich einen Gotteshegriff zurechtgelegt hat, der vor
dem menschlichen Denken bestehen kann.

Dieser Kampf ist das Kennzeichen dafür, daß der Mensch
die Andersartigkeit Gottes erkannt und anerkannt hat. In
diesem Kampf geht es nicht um Ideale und Ideen, sondern

um Mächte und Gewalten. In diesem Kampf gibt es keine

triumphierenden Helden; denn ihr Sieg wäre Niederlage. Es

gibt aber gedemütigte Unterliegende, die deswegen zum
Sieg gelangt sind. Und darum ist in diesem Kampf nicht der
Adler das Feldzeichen, sondern das Kreuz.

Diese Erkenntnisse sind die Voraussetzungen für einen

Religionsunterricht, der aus der Bibel herauswächst. Aber
eigentlich erst dort, wo die Erkenntnis zur Krisis des eigenen
Glaubens, zur Krisis der eigenen geistigen Existenz geführt
hat, kann ein Unterricht erteilt werden, der mehr ist als

hloße religionsgeschichtliche Unterweisung.
Ich erinnere mich noch gut der Zeit, da jedes zweite Wort

in religionspädagogischen Abhandlungen „Erlebnisunter-
richt" hieß. Aber was alles verstand und versteht man nicht
unter „Erlebnis"! Welcher Schwindel verbirgt sich nicht
hinter der Forderung, das Kind Gott erleben zu lassen!

Letzten Endes ist das methodische Problem das Problem
der eigenen Krisis. Ist sie wirklich existenziell, so ergibt sich
alles pädagogische Handeln von selbst. Denn religiöse
Unterweisung geschieht dort, wo der Unterweisende „mit Furcht
und Zittern" und darum mit allergrößter Zurückhaltung von
Gott redet und das Kind spürt, daß es sich da nicht um
Handgreifliches handelt, sondern ebenso Gewaltiges wie
Geheimnisvolles. Ich lehne darum auch jene Religionspädagogik
ab, die sich zwar auf die „Theologie der Krisis" stützt, aber
mit einer dreisten Selbstverständlichkeit von dem „fernen
und fremden Gott" redet, als sei gerade diese Ferne und
Fremde das Allerbekannteste und Allerbegreiflichste.

Die Sache vor dem Wort! Nur eben ist die Sache kein fein
und säuberlich zu umschreibendes Gedankensystem über
Gottes Wort und Gottes Tun. Sondern „die Sache" ist das

Stehen in der Furcht des Herrn. Wo dieses „Stehen"
existenziell ist, da wird auch niemals das blühende Erzählen
biblischer Geschichten den ungeheuren Ernst des

Hintergrundes übermalen, sondern im Gegenteil ihn zu seiner vollen
Wirkung bringen.

Betrachtungen zur Methodik des Religionsunterrichts
an Mittelschulen

Prof. A. Arilin. Kantonsschule St. Gallen

1.

Wie jede Erziehung bat der schulplanmäßige
Religionsunterricht die Aufgabe, den Schüler nicht nur zum
verstandesmäßigen Erfassen und gedächtnismäßigen Behalten
der religiösen Wahrheiten zu bringen (I. unterrichtlicher
Teil), sondern muß den Schüler auch geneigt machen, alle
seine Pflichten in Anerkennung seiner Bindung an die von
Gott gesetzte Ordnung (der Natur und Gnade) zu erfüllen
(II. erzieherischer Teil). Das Endziel ist die christliche
Persönlichkeit.

Da der katholische Religionsunterricht das gesamte
Verhalten des Menschen zu Gott im Auge hat, kann man auch

sagen: Der Religionsunterricht muß dem Zögling eine

allgemeingültige Grundlage verschaffen, aus der die subjektiv
gesetzte Weltanschauung der Einzelpersönlichkeit und ihre
Tätigkeiten möglichst fehlerfrei herauswachsen. — Deshalb

verlangt das kirchliche Gesetzbuch (can. 1372), daß der

Religionsunterricht die erste Stelle in der Schule einnehme,
und das Konkordat mit Italien, daß die Religion „Grundlage
und Krone der Schulbildung" sei. Das Religiös-sein ist ja
auch keine Betätigung neben den anderen Fächern, sondern
soll alle anderen Betätigungen geistig durchdringen. (Oder
auf die Spitze getrieben: ein religiös-weltanschaulich einheitlich

erteilter Schulunterricht ohne Religionsunterricht ist
einem nicht-religiös-weltanschaulichen Typus mit
Religionsunterricht an und für sich vorzuziehen.) „Der
Religionsunterricht hat eine zentrale Stellung; der Weltanschauung,
die er begründet, sollen sich alle andern Fächer konformieren;
seine Lehren und Impulse sollen in ihnen widerhallen und
ihre Bestätigung finden. In diesem Sinne ist der
Religionsunterricht nicht ein Lehrzweig neben den andern, sondern
der Stamm, der alle Zweige trägt." (0. Willmann).

Das Leistungsmaximum des Religionsunterrichtes kann
deshalb theoretisch nur in einem religiös eingestellten Schul-

241



typus voll erreicht werden, nicht aber in einem Typus, in
dem beim Vielerlei der Fächer und Anschauungen noch eine,

wenn möglich kompakte Scheidewand nach der Religion hin
errichtet werden will. Daß der Religionsunterricht einerseits
und der übrige Unterricht anderseits ihre eigenen Wege
gehen, wird heute wieder mit Recht bedauert, auch auf
nichtkatholischer Seite. Man erkennt wieder häufiger, daß
die weltanschauliche Fundamentierung religiös sein muß
und jedenfalls zwischen Glauben und Wissen, Eltern und
Lehrer, Schule, Staat und Kirche eine innere
Übereinstimmung und gegenseitige Förderung herrschen muß, um
im Kind und Schüler eine gesunde und harmonische
Entwicklung der Anlagen und Kräfte zu ermöglichen und zu
erreichen. Nachdem diese Idee des gegenseitigen „Brücken-
schlagens" gerade auf der letzten schweizerischen
Gymnasiallehrertagung zu St. Gallen in der Diskussion des

Hauptreferates von Herrn Dr. Schultheß gefordert worden ist,
darf wohl auch hier gesagt werden, daß die Religionslehrer
sicherlich am meisten erfreut sind, nach langer Wartezeit
von der Mittelschulseite her in dieser Frage so wertvolle
Freunde zu finden. Gerade im neutralen und auch im
konfessionell, aber paritätisch eingestellten Schulbetrieb, wie er
etwa bei uns geschichtlich geworden ist, gibt es große
Schwierigkeiten, die beiderseits viel Verständnis erfordern,
wenn schwere Fehler vermieden werden sollen.

Unterrichtlich schwierig ist dann für den Religionsunterricht
die allgemein übliche Zusammenziehung der verschiedenen

Schultypen des klassischen und realen Gymnasiums,
der technischen und merkantilen Abteilungen in eine

Religionsklasse bei geringer Schülerzahl. Es ist beispielsweise in
einer obersten gymnasial-technischen Klasse kaum möglich,
einen charakteristischen Hymnus des hl. Ambrosius, der doch

prächtigstes Bildungsgut in jeder Hinsicht sein müßte, für
die Lateinschüler (Staats- und Kirchengeschichtc, Kultur,
Religion, Liturgik und Glaube) so darzustellen, daß sich die
technische Abteilung nicht langweilt oder doch fremd fülxlt,
nicht etwa wegen der Sprache, sondern wegen der anders

gearteten typenhaften Einstellung. — Ebenso unangenehm
wird man auf der Mittelstufe der Schule, in der Pubertätszeit,
die gemischte Schule (Knaben und Mädchen) wenigstens für
den Religionsunterricht empfinden. — Eine weitere Erschwerung

bildet die seit der Reformation eingeleitete und vor etwa
hundert Jahren vollendete Aufspaltung des katholischen
Religionsunterrichtes in die Systematik der Glaubens- und
Sittenlehre, in den streng davon getrennten Geschiehts-
unterricht (Bibel und Kirchengeschichte) und in die Liturgik,
die heute wieder stärkere Behandlung findet. Alle diese

Gebiete sollen wieder als Einheit für die einzelnen Lebenskreise

geboten werden. — Stellt man sich dann noch vor, daß

in diesen etwas bunten Klassen der Lehrer abstrakte Begriffe
und übernatürlich festgelegte Wahrheiten nicht nur dem

jugendlichen Verständnis nahebringen und dem Gedächtnis

einprägen, sondern auch noch die Bildung der Gesinnung,
die Bereitschaft zur Führung eines christlichen Lebens aus
dem Glauben erreichen soll —• und gerade diese Willens-
bercitschaft kann nie erzwungen, sondern nur hervorgelockt,
durch irgendwelchen Fehler des Unterrichtes aber unwirksam

gemacht werden —, dann wird man verstehen, wie sehr

gerade der Religionsunterricht in der Persönlichkeit des

Lehrers verankert werden muß. Man wird aber auch
verstehen, wie hier gerade die methodischen Schwierigkeiten
tüchtig überwunden werden müssen, um auch nur einigermaßen

gut arbeiten zu können. Damit dem Schüler Lust und
Liebe zum religiösen Unterricht und indirekt zur Religion
bleiben, muß darum auch der von Natur aus gute Lehrer
methodisch vorgehen, nur dann wird er erzieherisch und
schulisch gute Leistungen aufweisen.

Die Möglichkeit, in öffentlichen Schulen Religionsunterricht

zu erteilen, war im Laufe der letzten zwölf Jahrzehnte
nie so sehr gegeben wie in den deutschsprechenden Staaten
Deutschland, Österreich, Schweiz. Da obige komplizierten
Verhältnisse überall auftauchten, ist auch die Katechetik
gerade in diesen Ländern gepflegt und auf die Höhe geführt
worden wie sonst in keinem andern Lande. Große
Verdienste haben sich vorerst Schulmänner außerhalb des

Religionsunterrichtes erworben, wobei dann die wertvollen
Ergebnisse von einem zeitgemäßen Religionsunterricht — oft

mit etwas Verspätung, aber dann auch frei von Einseitigkeiten

— übernommen wurden. Leider ist auch heute noch
die Möglichkeit, alle diese wertvollen Erfahrungen und
Resultate sich an einer katechetischen Hochschule
systematisch zu erwerben, noch nicht gegeben. Der einzelne muß
sich das Passende in Zeitschriften suchen, sofern es überhaupt
geschrieben wird; alles bleibt der Einzelinitiative überlassen.

(Die gegenwärtig wertvollste Zeitschrift für
Religionsunterricht an Mittelschulen nenne ich am Schlüsse.) Damit
erklärt sich auch ohne weiteres, daß trotz prachtvoller
Pionierarbeit auf dem Gebiete des religiösen Unterrichtes
die Ergebnisse für alle jene Geistlichen, die im Strudel der
Arbeit keine Zeit für katechetische Fortbildung opfern
können oder opfern, unfruchtbar geblieben und die Resultate,
soweit sie von einem wissenschaftlich guten Unterricht
abhängen, bescheiden sind. So müßten beispielsweise die

Religionslehrer für den Religionsunterricht der untersten
Stufe (etwa Sekundarschulstufe), vor allem aber die
Katecheten der von mir sonst nicht berührten Element arseliul-
stufe an den richtig angewandten Prinzipien der Arbeitsschule

ihre volle Freude haben. Statt dessen kümmern sich nur
wenige Katecheten darum, diese letzteren allerdings mit
Eifer und Erfolg. Überraschende Erfolge zeitigten diesbezüglich

auch die Montessori-Methode in Italien für die kleinen,
die Dalton-Methode für die größeren Schüler.

II.
Der Sinn des Religionsunterrichtes erschöpft sich zweifellos

nicht im Lehren, sondern sein Sinn ist Bilden. Nicht ein

Sachgebiet soll allein durchgangen werden, sondern es soll
dem Schüler die geistige Form des katholischen Menschen

in seinem Denken, Fühlen und Wollen gegeben werden.
Darum erging auch an die Apostel des Gottesreiches nicht
bloß das Gebot, die Menschen zu lehren, sondern das Gebot :

„Lehret alle Völker. und lehret sie alles halten, was ich
euch befohlen habe."

Der Religionsunterricht muß also den religiösen und
sittlichen Gehalt auf den Menschen bezüglich darstellen, aber
ebensosehr die subjektive Seite des religiösen und sittlichen
Werdens beachten. Zu den augustinischen drei rationalen
Stufen der propositio, expositio und applicatio, zu denen

242



man heute wieder allgemein im Volksunterricht
zurückgekehrt ist (Darstellung, Erklären, Befestigung), kommt
noch das Bemühen, dem Schüler eine innere Haltung zu;
verschaffen, aus der heraus das richtige Glauben, Lieben
und Tun erfolgt. Diese Forderung bedeutet aber auch, daß

es nicht darum geht, ein allgemeines Gebilde „Mensch" zu
schaffen, sondern vielmehr einen konkreten Menschen
auszubilden in der Gesamtheit seiner Bestimmungen, von dieser
sexuellen und seelischen Eigenart, als Knabe, als Mädchen,
in diesem Alter, mit dieser bestimmten Lebensaufgabe, in
dieser Umwelt und Zeit. Da dies letztere im Klassenunterricht

im allgemeinen selten in Frage kommt — als etwa in
den Einzelfragen der Schüler —, müßten in nötigen Fällen
Finzelunterredung und -maßnahmen getätigt werden. Auch
allgemeine Fragestunden — selten gestattet, um keine Zeit
zu verderben — werden in der Hinsicht von den Schülern
wertvoll benützt.

Aus der Bestimmung des Religionsunterrichtes als
bildende Tätigkeit ergeben sich wichtige Forderungen bezüglich
des Unterrichtsstoffes, der Auswahl, Formung, Vermittlung,
die hier nur zum kleinen Teil angedeutet werden können.

Unterrichtsstoff. Nicht möglichst viel Stoff soll erledigt
werden, sondern der zu wählende Stoff soll möglichst bilden
und formen. Leider stehen wir Religionslehrer der Mittelschule

heute noch meist unter dem Einfluß des früheren
Intellektualismus, indem das Stoffprinzip entgegen aller
sonstigen Richtlinien und Lehrplänen dem Bildungsprinzip
in der Praxis vorangeht. Und doch kommt es gewiß nicht
darauf an, möglichst viel Biblische Geschichte beispielsweise
auf der untersten Stufe zu „erledigen", sondern sicherlich
eher darauf, durch vertiefendes Verweilen ein eindrucksvolleres

Bild biblischer Persönlichkeiten, vor allem des

Erlösers, zu gewinnen. Sollte also zwischen Unterrichtsstoff
im Lehrplan und der verfügbaren Zeit ein Widerspruch
entstehen, so mag man ja nicht die einzelnen Stoffe gleichmäßig

kürzen, sondern den an Bildungsgehalt reicheren Teil
auslesen. So wäre beispielsweise beim Beginn der
Entwicklungsjahre wegen der entscheidenden Bedeutung dieser

Lebenswende notwendig, den Schüler auf die Aufgaben der
kommenden Jahre entsprechend sittlich zu bilden und der

veränderten seelischen Lage gemäß eine neuvertiefte Grundlage

zu schaffen. Diese Arbeit sollte nicht unterbleiben oder
überstürzt werden, nur weil sonst die ersten Stoffe der

Kirchengeschichte nicht ausführlich durchgenommen werden
können. Auf keinen Fall soll also das erzieherische Ziel um
des stofflichen Zieles willen in den Hintergrund treten.

Dementsprechend setzt der Stoffverteilungsplan einen

Bildungsplan voraus, von dem aus der Stoff erst seine

zielgemäße Eingliederung in die Erziehungsarbeit erhält.
Dies ist im Gegensatz „zu uns" in Deutschland weitgehend
durchgeführt.

Der Bildungsplan darf aber auch nicht nur rein
formalpsychologischer Art sein, sondern muß nach den einzelnen

Bildungsgebieten durchdacht und ausgebaut und nach
Altersstufen differenziert sein. Nicht die BildungvonDenken,
Phantasie, Gefühl, Wille sind schlechthin ins Auge zu fassen,
sondern der Religionslehrer muß darauf ausgehen, diese

einzelnen Kräfte aus der objektiven Seins- und Wertwelt
des jungen Menschen herauszubilden nach den einzelnen

Lebenskreisen. Es ist Aufgabe des Religionslehrers, eine
innere Harmonie zu schaffen zwischen den individuellen

K Kräften des konkreten Menschen mit dem überpersönlichen,
é unbedingt gültigen Lebensideal der menschlichen

Persönlichkeit, wie es uns in menschlich zugänglicher Form und
absoluter Vollkommenheit in Jesus Christus erschienen ist.
Ein so auf den Stoff gerichtetes Bildungsziel läßt dann
formale Kräfteschulung mit stofflicher, religiöser und sittlicher
Bildung verknüpfen, und nimmt auch grundlegend Rücksicht
auf die Stufen von Kindheit, Reifezeit und Jungmann, wie
sie uns an der Mittelschule entgegentreten. (Einen solchen

Bildungsplan hat J. Troschke in der am Schluß genannten
Zeitschrift 1932 veröffentlicht: Heft 1 und 2, welcher Arbeit
auch hier gemachte Anregungen großenteils entstammen.)
Dort ist auch gegen jene Leute Stellung bezogen, welche
meinen, die Methodik des katholischen Religionsunterrichtes

könne sich bloß auf die Stoffvermittlung beziehen,
nicht aber auf das Bildungsgut seihst, da letzteres durch das

kirchliche Lehramt auf Grund der Offenbarung einfachhin
festgelegt sei. Es müsse geantwortet werden, daß zwar der

Wahrheitsgehalt des Bildungsgutes, nicht aber seine

bildungsgemäße Gestaltung feststeht, und darum lange Zeit
ob dieses Fehlers nicht zwar die stilgerechte stoffliche
Architektonik, wohl aber die auf den Menschen bezügliche
Formung außer Acht gelassen worden ist. Die Leute waren
wohl gute Theologen, gute Denker, seihst gute Methodiker
des Stoffes, aber zu wenig gute Psychologen.

Eine Schwierigkeit liegt auch darin, daß wir im
Religionsunterricht der Mittelschule drei seelisch verschiedene Altersstufen

haben. Hier besteht die Gefahr, daß wir das Einzigartige

der einzelnen Stufen übersehen, so daß sich eine
uniforme, aber für die einzelnen Stufen an und für sich falsche

Unterrichtsgebarung herausbildet. Werden nicht vielleicht
in untersten Klassen Probleme aufgeworfen, die nicht
hingehören und geistige Organe in Anspruch genommen, die
noch nicht gebildet sind, während die vorhandenen
verkümmern? Gilt es nicht gerade bei der Unterstufe z. B. oft
daran zu denken, daß sie ewig-gültige Werte besitzt, die sie

sehr selten herüberrettet in die Oberstufe, und die doch
notwendig sind, um „ins Himmelreich einzugehen" (Matth. 18)?
Es sind dies neben fier Unschuld und dem Frohmut vor
allem die wahre Demut und richtige Selbstbescheidung, das

Wissen um die eigene Unzulänglichkeit, die sich auf die
Einsicht der geistig höher Gebildeten vertrauensvoll
verläßt. Man muß den Menschen nicht mehr verkleinern, als er
ist, um zu wissen, wie dankbar er in Leid und Enttäuschung
des Lebens werden kann, wenn er die Demut und das

Vertrauen im Laufe der Reife nicht verloren, sondern statt in den

Lehrern und Eltern auf die Absolutheit Gottes verankert hat.
Gerade an der Mittelschule sind unweise Selbstüberhebung,
fade Selbsteinbildung find grüner Wissensdünkel sehr natürliche

— meist zu wenig bekämpfte —, aber für Wahrheitspflege

und Charakterbildung sehr schädliche Fehler.

Die mittlere Stufe der Mittelschule ist gekennzeichnet
durch die krisenhaften und entscheidenden Pubertätsjahre.
Während der inneren Wandlung zum Jungmann ist es nötig,
dem christlichen Lebensideal der früheren Zeit jene Prägung
zu geben, die der nun einsetzenden seelischen Wandlung
entspricht. Das ist das maßgebende erzieherische Ziel etwa

243



der dritten und vierten Latein. Vielleicht ist es gerade hier
nötig, in noch vermehrtem Maße Rücksicht zu nehmen und
in die geschichtlichen Gestalten, die hier im Laufe der beiden
Jahre — der Kirchengeschichte — durchbehandelt werden,
Ritterlichkeit, echte Führergesinnung, Frömmigkeit usw.
mithineinzunehmen, um so der Jugend große Männergestalten
als Stützen zu gehen.

In der Oberstufe wächst das Verständnis für die sozialen
Motive. Der Schüler sieht über die Familie hinaus den Staat,
die Kirche, die Gesellschaft. Dementsprechend ist der Bil-
dungsstoff einzustellen. Der Jungmann muß sich der
geistigen Strömungen der Zeit, deren Grundzüge und
Grundhaltungen bewußt werden und aus dem religiösen Roden
heraus seine Weltanschauung vertiefen. Die theologischen
Wahrheiten und Normen müssen theologisch, philosophisch
und geschichtlich begründet, der Gegensatz kritisch beurteilt
werden. Aus unrichtigen Anschauungen soll der wahre Kern
herausgeholt werden unter Berücksichtigung des

subjektivpsychologischen Elementes. Der Irrtum, psychologisch und
geistesgeschichtlich erklärt, birgt meist die Widerlegung in
sich. Die Aufdeckung des Irrweges, seiner Motive und
Verzweigungen, sind im besten Sinne Warnung und Behütung.
Bei solchen Darlegungen muß allerdings auf den besonderen

Typus der Schule große Rücksicht genommen werden, und
es ist gerade hier bedauerlich, daß mancherorts die
Philosophie in all ihren Disziplinen, vorab aber der Metaphysik
und Logik, entweder nicht mehr gelehrt oder zu spät die

Anfangselemente geboten oder eine rein eklezistische
Philosophiegeschichte vorgetragen werden, sodaß dem Religionslehrer

in dieser Hinsicht innerlich wertvolle Stunden
beinahe verunmöglicht werden. (In Deutschland, wo bis vier
Stunden pro Woche dem Religionsunterricht zur Verfügung
stehen, kann natürlich doch noch gründlich gearbeitet
werden; bei unsern Verhältnissen trifft es nur ein bis zwei

Wochenstunden.) Auch hier muß geklagt werden (mit
hervorragenden Männern der Schweizerischen Gymnasialkonferenz),

daß die heutige Mittelschule, auch das

Gymnasium, seine Pflichten diesbezüglich nicht mehr erfüllt.
Zu warnen ist allerdings auf der Oberstufe auch vor einem

Fehlweg ins positive Extrem, daß nämlich der
Religionsunterricht einfach ein Unterricht in neuzeitlicher
Geistesgeschichte wird „unter hauptsächlicher Berücksichtigung
der Religion". Es wäre dies der noch schwerere Fehler, als

wenn man die Stunde der obersten Klasse zu theologischen
Vorlesungen machen würde, wobei das Religiöse eingeengt
wird zum bloß Wissenschaftlichen, das Bildungsmäßige zum
rein Intellektuellen. Dieser Fehler aber wäre auch sehr groß,
weil ja das rein Intellektuelle meist schon zu stark hervortritt,

während das Willentliche gewahrt, aber das Gemüt
fast immer verarmt und vertrocknet ist. Unsere
Maturanden befriedigen meist der intellektuellen und willentlichen

Einstellung nach aber ihr religiöses Gefühl ist
verkümmert und verkrüppelt, so daß sie oft an der Religion
wirklich schwer tragen.

III.
„Noch vieles, sehr vieles wäre zu sagen und ebenso

wichtiges." Allein es kann nicht im Rahmen eines Artikels
liegen, noch mehr sagen zu wollen. Wer sich vielleicht für
Fragen des katholischen Religionsunterrichtes an Mittel¬

schulen interessiert, dem möchte ich als sehr wertvoll
empfehlen die „Zeitschrift für den katholischen
Religionsunterricht an höheren Lehranstalten", herausgegeben von
den Vereinen Katholischer Religionslehrer Deutschlands,
seit 1924, bei L. Schwann, Düsseldorf.

Wir wiederholen an dieser Stelle die Umfrage des

letzten Heftes:

Da es überhaupt wertvoll wäre, wenn gerade einmal der
Leserkreis der Erziehungs-Rundschau sich über seine
Gedanken und Eindrücke vom Religionsunterricht äußern
würde, richten wir die Bitte an Sie, sich an der Beantwortung
folgender

UMFRAGE
beteiligen zu wollen.

Halten Sie eine religiöse Beeinflussung der Kinderseele für
wertvoll und notwendig?

Können Sie sich an irgendeine religiöse Erfahrung aus Ihrer
Kinderzeit erinnern?

Wann und bei welchem Anlaß hatten Sie zum erstenmal den

Eindruck eines Übersinnlichen und Ewigen?

Was für Erinnerungen haben Sie an Ihre religiöse Erziehung
und an die ganze religiöse Kinderwelt? (Freude, Dankbarkeit,

Gleichgültigkeit, Ablehnung).

Was bedeuteten für Sie als Kind religiöse Übungen, wie
Gebete, Gesänge; was Sonntagsschule, Andacht,
Religionsunterricht?

Haben Sie den Eindruck, daß Ihre religiösen Vorstellungen
Sie in Kinderjahren im Guten gefördert und vor Bösem
bewahrt haben?

Wo und in welchem Alter bekamen Sie Ihre stärksten
religiösen Anregungen?

Haben kindliche Zweifel Ihnen das Glauben erschwert?

Wie vollzog sich bei Ihnen der Übergang vom kindlichen
Glauben zu dem des Erwachsenen?

Was haben Sie an eigenen oder bekannten Kindern über

religiöse Dinge beobachtet oder gehört?

Anmerkung der Redaktion :

Die vorstehenden speziellen Fragen des Herrn Pfarrer
Bäumle möchten wir ergänzen durch eine allgemein gehaltene

UMFRAGE:
Wie hat der Religionsunterricht Ihrer Jugend auf Sie gewirkt?

Dabei kommen sämtliche religiöse Einflüsse in der Familie,
in der Sonntagsschule, im Schulunterricht und im besondern
konfessionellen Unterricht (jüngere und ältere Unterweisung,
Konfirmationsunterricht, Religionsunterricht auf der
Mittelschulstufe) in Betracht.

Wir bitten alle, die zur speziellen und allgemeinen Umfrage
etwas beitragen können, um ihre ungezwungene Äußerung
an Pfarrer F. Bäumle, Thalwil (Zeh.). Die Beiträge werden
veröffentlicht und verarbeitet ; sie sollen der Vertiefung des

Religionsunterrichtes, des religiösen Lebens überhaupt
dienen.

244


	Schulleben und Schulpraxis

