
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 6 (1933-1934)

Heft: 8

Rubrik: Schulleben und Schulpraxis

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHULLEBEN UND SCHULPRAXIS
VERANTWORTLICHE REDAKTION DIESER RUBRIK: PRO F. DR. W. G UYER, RORSCHACH

Betrachtungen zur Methode des Religionsunterrichts Erste Folge

EINLEITUNG

Unter diesem Titel ging eine Umfrage an eine Anzahl Pfarrer und Religionslehrer mit der Bitte, sieh ungezwungen
und in möglichster Kürze zum Thema des Religionsunterrichts zu äußern. Wir glaubten eine dringende Notwendigkeit
darin zu sehen, auch dieses Unterrichtsgebiet in unsern Spalten zur Diskussion zu bringen. Geht doch der Religionsunterricht
meist ganz für sich neben dem übrigen Unterricht einher und wissen weder die Lehrer, was dort eigentlich geschieht
und mit welchen didaktischen Problemen der Religionslehrer zu ringen hat, noch stehen die Religionslehrer selbst in
genügendem Kontakt mit der Pädagogik des sonstigen Unterrichts. Die Anbahnung dieser notwendigen Verbindung einigermaßen

zu fördern, war die Absicht der Umfrage. Vielleicht liegt in den Antworten auch die eine und andere Anregung für
die Religionsichrer selbst. — Es schien uns selbstverständlich, beide Konfessionen zum Wort kommen zu lassen.

Manche Beiträge zeigen deutlich, wie sehr es sich im Religionsunterricht zunächst, wie übrigens in allen andern
Unterrichtsgebieten, um grundsätzliche Klärung und grundsätzliche Haltung handelt. 'Ja es wird aus ihnen deutlich, wie überhaupt
Erfülltsein und Haltung des Lehrers alles einzelne Methodische an Bedeutung weit überwiegen. Dennoch sind methodische
Winke wertvoll und notwendig, weil ja gerade im Religionsunterricht die seelische und geistige Lage des Kindes niemals
außer acht gelassen werden darf. Wie hat doch gerade F. W. Foerster die falsche Taktik mancher Religionslehrer ans Licht
gestellt: Der Pfarrer läßt einen größern Schüler den Psalm auswendig hersagen: Herr meine Seele dürstet nach Dir wie der
Hirsch nach frischem Wasser. Der Schüler rezitiert mit Pathos, setzt sich und — sticht seinen Vordermann mit einer
Nadel in den Hintern. (,,Religion und Charakterbildung.")

Im Anschluß an den letzten Beitrag von heute lassen wir eine weitere Umfrage ergehen, die dadurch die Gestaltung
des Religionsunterrichts befruchten könnte, daß sie sich an Laien wendet mit der Bitte um Aufschluß, wie der
Religionsunterricht seinerzeit auf sie gewirkt hat. G.

Grundsätzliches zum Religionsunterricht
Pfarrer Karl v. Greyerz, Bern

Warum sollen wir in der Schule biblische Geschichte
erzählen, warum nicht unsere eigene „Religion" den Kindern
vortragen? Wäre das nicht natürlicher, ehrlicher, fruchtbarer?

Mancher denkt so und mancher macht es so. Er führt
in der Religionsstunde seine Schüler nicht in die biblische
Geschichte hinein, sondern aus ihr hinaus. Die Kinder hören
nicht, was die Bibel unter „Religion" versteht, sondern was
des Herrn Lehrers „Religion" ist.

Warum halten wir das für falsch, warum halten wir an der

„Biblischen Geschichte" fest? Gewiß hat jeder Mensch,
auch jeder Lehrer, die Möglichkeit, sich eine Religion zu
machen. Aber es frägt sich, ob eine solche selbstfabrizierte,
selbstkombinierte Religion genügend Nährwert hat? Sonst
ist es mit allen großen geistigen Gütern, z. B. mit der Sprache,
dem Recht, der Sitte, der Kunst, der Wissenschaft so, daß
nicht jeder sich eine eigene Sprache, ein eigenes Recht, eine

eigene Sitte, eine eigene Kunst erdenkt und erdichtet,
sondern zunächst das, was die vorangegangenen Geschlechter
geschaffen und hinterlassen haben, entgegennimmt und es

erst dann wegwirft, wenn er es geprüft und als unbrauchbar
erfunden hat.

Wie auf allen Gebieten sind auch auf dem Gebiet der
Religion die meisten Menschen nicht schöpferische Geister.
Die Gefahr liegt darum nahe, daß, wenn jeder Durchschnittsmensch

sich - wie Matthias Claudius sagt - „eine Religion
aus den Fingern saugt", diese auch entsprechend mittel-

mässig oder unter mittelmäßig, dürftig und kümmerlich
ausfallen wird.

Die wirklich schöpferischen Geister auf dem Gebiet der

Religion stimmen alle darin überein, daß alle Religion, die
diesen Namen verdient, gerade darin ihr spezifisches Wesen

hat, daß sie nicht menschlichen, sondern übermenschlichen
Ursprungs ist, nicht Produkt menschlicher Vernunft und
Reflexion, etwas Selbsterdachtes, Selbstgemachtes, sondern

Eingebung, Erleuchtung, Gabe, Gnade aus einer höhern,
übersinnlichen Welt.

Wenn der einzelne Durchschnittsmensch sich eine Religion
zurechtmacht, dann wird es im besten Falle zu einem
Gewebe stimmungsvoller Gedanken und Gefühle kommen,
wie sie aus dem sog. gesunden Menschenverstand und einem

zeitweiligen Gemütsbedürfnis aufsteigen. Damit mag ein

anspruchsloser Geist sich genügen lassen, aber damit ein

ganzes Geschlecht jugendlicher Seelen abzuspeisen und
abzutränken, ist unverantwortlich — unverantwortlich, eben
weil wir eine Sammlung von Urkunden und Zeugnissen
besitzen, in der uns mit einer wundervollen Lebendigkeit und
Anschaulichkeit geschildert ist, was wirkliche, nicht
selbsterdachte, selbst gemachte, sondern schöpferische, inspirierte
Religion ist.

Diese Urkundensammlung ist die Bibel. Das Charakteristische

der biblischen Religion ist, daß sie nicht ein Gemächte
bloß menschlicher Gedanken und Gefühle, ein System oder
ein Kodex religiöser Vorstellungen, Gebote und Verbote,
sondern daß sie Geschichte ist, und zwar Geschichte zwischen
dem ganz konkret und personhaft gedachten Welten- und

212



Völkergott und einem von ihm geführten, gerichteten und
in ganz besonderem Grade begnadeten Volk, aus dem ..als

die Zeit erfüllt war" der Welterlöser hervorgegangen ist.
Nach der Bihel ist das Erste nicht der Mensch, der sich
seinen Gott nach seinem Bilde schafft, sondern Gott, der das

All samt den Menschen erschaffen hat und nach seinem Plan
und Willen zu einem hohen, letzten Ziele lenkt. „Religion"
beginnt nach der Bibel damit, daß der Mensch sich in
absoluter Geschöpflichkeit, Abhängigkeit und Verantwortlichkeit

dieser souverän schaffenden, schicksalsgestaltenden
Macht Untertan weiß.

Schon daraus muß es jedem einigermaßen ernsthaften
Menschen in die Augen springen, was für ein ungeheurer
Unterschied besteht zwischen dem, worauf der sog. gesunde
Menschenverstand die Religion reduziert, und dem, was
die Bibel darunter versteht, und daß es gar keine Frage sein

kann, wohin wir unsere liebe Jugend zu führen haben, in die
dürren Steppen der sog. natürlichen Religion mit ihrem
eigenen dürftigen Gesträuch, oder auf die grünen Alien,
in die tiefen Schluchten, auf die erhabenen Höhen biblischer
Gotteserkenntnis, biblischer Gottesgeschichte. Was wir
heute als Ersatzreligionen für die biblische vorgesetzt
bekommen, das mag eine intellektuelle, dünne Oberschicht

ästhetisch-mystisch interessieren. Eine gemeinschaftsbildende,

glaubenschaffende, wirklich erneuernde und erlösende

Kraft hat erwiesenermaßen nur eine Religion, die in einem

übermenschlichen, überweltlichen Willen wurzelt, der uns
Menschen ernst nimmt und den wir ernst zu nehmen haben,
der, weil er selber etwas Person- und Charakterhaftes ist,
auch uns zu Persönlichkeit und Charakter umschaffen und
verhelfen kann.

Und darin liegt der Sinn und Zweck des Religionsunterrichts,

wenn er diesen Namen verdienen und nicht
verleugnen will, daß wir unsern Schülern vom Erstkläßler bis

zum Letztkläßler, vom Schwächstbegabten bis zum
Höchstbegabten diese Gewißheit vermitteln helfen, daß die ganze
Schöpfung samt uns und ihnen aus einem majestätischen
Willen lebt, der mit jedem einzelnen und mit der Menschheit
im ganzen einen Plan, eine Absicht, ein Ziel hat und daß
der wahre, letzte Sinn unseres Daseins und Menschseins
eben darin liegt, daß wir uns diesem heiligen, handelnden,
mit seiner Menschheitsschöpfung noch lange nicht zu Ende

gekommenen, uns alle zur Mitarbeit rufenden Willen in
gläubigem, freudigem Gehorsam anvertrauen und zur
Verfügung stellen. Mit andern Worten: Unser Religionsunterricht,

wenn er biblischer Unterricht sein will —- und das

soll er — darf nicht ego-, sondern muß theozentrischer
Unterricht sein.

Man kann es besonders jüngern Kollegen und Kolleginnen,
die just, wenn sie es mit ihrem Religionsunterricht ernst
nehmen, von hundert Bedenken und Zweifeln hin- und
hergeworfen werden, nicht dringlich genug sagen : du hast
deinen Schülern zunächst nicht deine Gedanken und
Erlebnisse zu vermitteln, sondern das, was Andere, Tiefere,
Reifere als du erlebt und verkündigt haben. Und darum,
wenn du Angst haben willst, und du darfst und sollst solche

haben, so habe davor Angst, ob du auch fähig seist, dich
in diese Größeren, Auserwählten einzufühlen, daß du sie

vor den Schülern nicht auf deine Kleinheit hinunterziehst,

sondern sie in ihrer Unterschiedlichkeit von uns
Durchschnittsmenschen fühlbar und anschaulich zu machen
vermögest. Aber sei froh, daß du nicht deine kleine Persönlichkeit

und ihre Geschichte, sondern eben biblische Persönlichkeiten

und biblische Geschichte darzustellen und zu
vermitteln hast. Das bewahrt dich und deinen Unterricht vor
dem Verflachen und Versanden. Und übrigens ist das ja ein
Charakteristikum der Bibel, daß sie ebenso schonungslos
wie die Größe die Kleinheit auch der Größten vor Gott
aufdeckt, und uns dadurch immer wieder zu verstehen gibt,
daß wir in unserm Religionsunterricht den Hauptakzent
nicht auf das zu setzen haben, was der Mensch ist und denkt
und leistet, sondern auf das, was Gott ist und tut, wie Gott
handelt und erzieht, richtet und tröstet, rettet und vergibt,
das Weltall im Großen und unsere Planeten- und
Menschheitsgeschichte im Kleinen und Einzelnen schafft und regiert.

Der greise Philosophie- nicht etwa Theologie-Professor
Johann Volkelt hat in seiner sehr lesenswerten Broschüre:
Religion und Schule (erschienen in den Philosophischen
Zeitfragen, Verlag Meiner, Leipzig) den Satz geschrieben,
mit dem wir schließen möchten: „Ohne den Maßstab einer

positiven Religion würden die allermeisten Lehrer ins
Triviale und Platte geraten, im Verschwommenen
herumtaumeln, ins Geschraubte sich hinaufsteigern. Denn man
kann nicht verlangen, daß jeder Lehrer religiöse Schöpferkraft

in sich trage. Was die Philosophie als ein äußerstes

Gedankenwagnis hinstellt, wird im Christentum mit
ergreifender Schlichtheit als unbedingte Glaubenszuversicht
ausgesprochen."

Betrachtungen zur Methode des Religionsunterrichtes

H.H. Pfarrer A. Zurßuh, Zürich

Da jedes Unterrichtsfach wesentlich stoffgebunden ist, so

spricht man mit Recht von einer Methode des Geschichts-,
Mathematik-, Sprachunterrichts usw. Jedes Wissensgebiet
verlangt seine individuelle Behandlung, soll der Unterricht
das ihm gesetzte Ziel erreichen. Ziel und Aufgabe des

Religionsunterrichtes sind den profanen Unterrichtsgebieten
nicht koordiniert, sondern stehen über allen anderen Wissenszweigen,

weil die Religion dem Menschen nicht nur Kulturgüter

vermittelt, sondern ihn schon auf dieser Erde zur
Teilnahme am göttlichen Leben führen will, ihn also an ewigen,
göttlichen Werten teilnehmen läßt. Die besondere Stellung
des Religionsunterrichtes gegenüber den profanen
Unterrichtsstoffen wird erst ins rechte Licht gerückt, wenn wir uns
bewußt werden, daß das dre religiösen Werte vermittelnde
Organ nicht der kritische Verstand, sondern der Glaube ist.
Den Verstand wollen wir jedoch keineswegs ausschließen,
wohl aber bemerken, daß der Verstand allein zu einer natürlichen

Gotteserkenntnis gelangen kann, zum Aufstieg der
übernatürlichen Gotteserkenntnis aber der Glaube notwendig
ist.

Religion - Bindung an Gott - hat den Menschen durch
Gebet und Gnadenmittel im Kampfe gegen verkehrte
Neigungen zur gottverbundenen Kindschaft emporzuführen.
Gott ist daher erstes und letztes Unterrichtsziel des
Religionsunterrichtes. Zugleich aber auch Erziehungsziel unserer
katholischen Weltanschauung. Wenn wir heute allgemein

213



vom erziehlichen Unterricht zu sprechen die Gewohnheit
haben, so müssen wir von unserem weltanschaulichen Standpunkt

aus an alle Unterrichtsfacher, wenn auch in
beschränktem Maße, die Forderung stellen, irgendwie an der

Verwirklichung des höchsten und letzten Erziehungszieles
mitarbeiten zu helfen. Wir müssen deswegen die Verbannung
des Religionsunterrichtes aus dem Stundenplan als große
Verirr.ung bezeichnen, obwohl seine Eingliederung den
Gedanken von der Herabwürdigung auf die Stufe des bloßen

„Faches" nicht ganz ausschließen kann. Die Problematik
dieser Frage soll damit nur angedeutet sein.

Als in der Praxis stehende Religionslehrer können wir
jener Methode, die das rein wissenschaftliche Element gegenüber

der Darlegung des Dogmas in seinen in ihm liegenden
Lebenswerten zu betonen sich die Aufgabe gestellt hat,
unsere Zustimmung nicht geben. Nicht als kalt und lebensfremd

darf die Religion erscheinen, sondern als lehensgestaltendes

und das menschliche Wollen und Handeln veredelndes
Element in unserer Sphäre eintreten. Nicht der halbe
berechnende Verstandesmensch, wohl aber der ganze Mensch,
der neben dem Verstand auch noch ein Herz hat, ist
Aufnahmegefäß der religiösen Wahrheit. Diese Forderung will
nichts gemein haben mit Rührseligkeit und gefühlsvoller
Deklamation, doch aber den Weg zu einem gesunden und

kräftigen religiösen Leben ebnen helfen.
Allerhöchste Forderung stellt die Methode an den

Religionslehrer selber, der durch eine hohe Auffassung seiner
Mission aus immer tieferem Eintauchen und Erleben der

göttlichen Wahrheiten heraus die rechte Sprache zu den
Herzen seiner Schüler finden wird. Wir möchten aber die

Forschungsergebnisse auf dem Gebiete der Unterrichtspraxis
ja nicht missen und gerade auf ihren methodischen Wert auf
unserem Gebiete prüfen. Als den Wert einer Methode
bestimmendes Element für den Religionsunterricht möchten
wir angeben: Fühlen Schüler und Lehrer nach jeder
Unterrichtsstunde immer mehr zu einem inneren wertvolleren
Menschen sich entwickeln, so darf man mit großer Gewißheit

von der Richtigkeit der Methode überzeugt sein.

Betrachtungen zur Methode des Religionsunterrichtes
Pfarrer Dr. Max Schaufeiberger, Küsnacht (Zeh.)

Durch Besinnung und eigene Unterrichtspraxis sind mir
im Laufe der Jahre folgende, in Kürze zusammengefaßte
Grundsätze wichtig geworden :

1. Für den Religionsunterricht auf der Volksschulstufe
(bis 14. Altersjahr) kommt in erster Linie die Biblische
Geschichte Alten und Neuen Testamentes in Frage. Auf das

Alte Testament verzichten wollen, bedeutet eine unnötige
Verengerung und Verarmung unseres Unterrichtes. Bei der
Stoffauswahl kommt es nicht auf Vollständigkeit der
biblischen Erzählungen an, wohl aber darauf, daß wir dabei das

Ziel unserer unterrichtlichen Arbeit im Auge behalten und
auf das kindliche Auffassungsvermögen Rücksicht nehmen.

2. Ein besonderer Sittenunterricht ist neben dem Unterrichte

in Biblischer Geschichte nicht nötig, da dieser letztere
die Aufgaben jenes Unterrichtes zu übernehmen vermag. Ja,
ein guter Religionsunterricht ist der beste Moralunterricht.
Eine indirekte sittliche Belehrung wirkt nachhaltiger als

eine, von welcher der Schüler empfindet, daß sie auf ihn
abzielt.

3. Es gibt verschiedene Methoden, dem Kinde die
biblischen Geschichten darzubieten.

a) Der früher meist begangene Weg ließ die neue
Geschichte im biblischen Geschichtsbuch oder biblischen Lesebuch

lesen, dann erklären, häufig nacherzählen. Ich würde
diesen Weg nur ausnahmsweise zulassen. Er verführt den

Lehrer, auf die Vorbereitung seiner Lektion zu wenig Sorgfalt

zu verwenden und führt darum leicht zur Langeweile
für beide Teile.

b) Die heute üblichste Art der Behandlung ist die lebendige,

anschauliche Erzählung durch den Lehrer. Dabei ist
aber zu beachten, daß die Erzählung textgemäß bleiben
muß, wenn sie Biblische Geschichte sein soll und nicht eine
andere oder selbst zurechtgemachte Geschichte. Daraus
ergibt sich die Forderung, die sog. Ausschmückung oder
Ausmalung in bescheidenen Grenzen zu halten (im Gegensatze

zu bekannten Erzählern wie Wiedemann, Scharrelmann,
Zurhellen und zum Teil auch Fankhauser). Diese Schranke
wird manchen Religionslehrer befremden, der im Ausmalen
seine Freude findet. Die große Gefahr der Ausmalung
besteht in der Übermalung der Biblischen Geschichte. Was an

Erklärungen notwendig ist etwa über Land und Leute, Sitten

und Verhältnisse in Palästina, nehme man in die

Erzählung hinein, auch wenn dadurch der Fluß der Erzählung
etwas aufgehalten werden sollte. Nicht wo es am leichtesten
ist auszumalen, soll dieses Bemühen einsetzen, sondern wo
die Erzählung dadurch verständlicher wird.

c) Besondere Beachtung schenke ich neben dem Erzählen
dem Lehrgespräch. Ich verstehe dies nicht im Sinne der
Herbart-Ziller'schen Methode mit ihrem starken Intellektualismus,

obschon ich für Anfänger die Durcharbeitung eines

Religionsunterrichtsbuches aus diesem Kreise (z. B.
Reukauf) für wertvoll halte, um ihn darauf aufmerksam werden

zu lassen, was alles zu einer Lektion gehört. Obschon
persönlicher Schüler von Rein in Jena unterrichte ich seit Jahren

nicht mehr nach den Formalstufen, habe aber das

Lehrgespräch für eine wesentliche Unterrichtshilfe erkannt. Man
soll nicht immer selber erzählen. Die Schüler sollen Stellung
nehmen zu dem Erzählten, sollen die Personen der
Geschichte und ihr Handeln beurteilen. Auch wo ich
wahrnehme, daß eine Geschichte schon bekannt ist, lasse ich sie

von den Schülern erzählen oder bespreche diesen bereits
bekannten Stoff gleich mit der Klasse. Das Lehrgespräch
ermöglicht dem Lehrer, zumal dem Fachlehrer, der die
Schüler nur wenige Stunden unterrichtet, sie besser kennen

zu lernen, als wenn er immer selber erzählt und gar dieselben

begabteren Schüler wiedererzählen läßt.
Beim Erzählen und beim Lehrgespräch wird das biblische

Lesebuch trotzdem nicht vernachlässigt.
4. Einige weitere Fragen sollen nur noch angedeutet werden.

Ich unterlasse es oft, dem Schüler das Ziel meiner Lektion

bekannt zu geben. Die Erfahrung lehrt, daß die
Zielangaben der meisten Religionslehrer schlecht formuliert
sind, schon zuviel von der Geschichte vorwegnehmen und
damit das Interesse des Schülers schwächen. — Eine
besondere „Anwendung" am Schlüsse der Erzählung begegnet
bekanntermaßen oft geringer Aufmerksamkeit, wenn nicht

214



gar innerem Widerstand zumal der größeren Schüler. Ich
verzichte darum lieber auf eine solche ausgesprochene
Anwendung und flechte sie dafür in die Erzählung oder ins

Lehrgespräch hinein. Wenn die Darbietung des neuen
Stoffes anschaulich und lebendig ist, wenn das Kind mit
den geschilderten Gestalten der biblischen Geschichten lebt,
mitjubelt, sich mitfreut, aber auch mitängstet und
mittrauert, mit einem Worte, wenn es miterlebt, dann habe ich
sicher mehr erreicht als durch eine erbauliche Predigt, die
ich der Erzählung anhänge.

Das Auswendiglernen kann ich nicht fallen lassen. Es gibt
Kernsprüche, die man guten Gewissens lernen lassen darf,
zumal wenn das Lehrgespräch über didaktische Stoffe darin
gipfelt. Liederverse geben oft erwünschte Gelegenheit, einmal

von Dingen zu sprechen, die sonst weniger berührt werden,
oder von den kirchlichen Festzeiten. Von Profangeschichten
zur Erhärtung der biblischen Wahrheiten oder zur „Versüßung"

derbiblisclienLektion mache man spärlichen Gebrauch,
auf alle Fälle sollen sie nicht die Biblische Geschichte
verdrängen. Wie das Arbeitsprinzip in diesem Unterrichte
berücksichtigt werden könne, abgesehen von den jeher üblichen
Hinweisen auf freiwillige Hilfeleistungen ist eine Frage, die
mehr Aufmerksamkeit verdiente als sie bisher in
Religionslehrerkreisen gefunden hat.

5. Wesentlich ist mir, die Lektionen immer wieder
verschieden zu gestalten, sie also nicht alle nach dem gleichen
Schema ablaufen zu lassen, denn nichts schadet dem Unterrichte

bekanntermaßen mehr als die Langeweile oder auch

nur Gleichförmigkeit, und nichts fördert ihn so sehr als ein

munteres, lebendiges Mitgehen und Miterleben des Schülers.

Zum Religionsunterricht von heute

H. H. Pater Dr. Burkhard Mathis 0. M. Cap., Solothurn

Ein schreckliches Wort kam uns dieser Tage unter die

Augen, das einem Aufruf von Georg Herwegh entstammt :

„Reißt die Kreuze aus der Erden, alle sollen Schwerter
werden". Die Wahrheit ist, daß es Schwerter brauchte in der

Weltgeschichte und immer wieder brauchen wird, weil die
Menschen sich nicht unter dem Kreuze beugen, nicht Christi
Willen erfüllen wollen. Das heißt aber nichts anderes, als
daß die Menschen aus Mangel an Betätigung echter
Religiosität nicht die rechte Harmonie finden, weder unter
einander im privaten und öffentlichen Leben, noch Gott gegenüber.

Dies hier zuletzt Erwähnte ist ontologisch und
theologisch das Erste. Sogar Kant schreibt sehr richtig: „Religion
ist die Erkenntnis aller unsrer Pflichten als göttlicher
Gebote." Kant legt dieses Wort aber bezeichnenderweise nieder
im Werke „Religion innerhalb der Grenzen der bloßen
Vernunft" (1. Teil). Indes haben die wuchtigen Hammerschläge
der Zeit seit Kant bis heute laut wie Donnerhall gezeigt, daß

jede rein natürliche Religion versagt oder versandet, und
daß nur die übernatürlich eingestellte Religion standhält.
Sogar im Rechtsleben bricht sich diese Erkenntnis Bahn.
Hat doch vor kurzem ein Zürcher Jurist geschrieben: „Nur
das Wissen um eine andere Welt gibt uns die Kraft, den
unheimlichen Bau der menschlichen Machtgebilde zu sehen, wie
er ist, und ihn zu schildern, wie wir ihn sehen. Verlieren wir
den Glauben, so rettet uns vor der Verzweiflung nur die

Illusion" (Hans Eppler, Das Recht, Duncker und Humblot,
München 1933, S. 39).

Diese wenigen schlaglichtartigen Gedanken wurden
vorausgeschickt, um einige Winke und Wünsche über den

Religionsunterricht zu besprechen. Beim Unterricht eines
Lehrfaches nmß vor aller Methode die Bedeutung des Lehrfaches
selbst ins rechte Licht gestellt werden. Sonach hat der

Religionsunterricht eine Sonderstellung, weil die Religion eine

Sonderstellung hat. Die übrigen Fächer bilden den jungen
Menschen in der oder jener Richtung, der Religionsunterricht
in jeder Hinsicht, als Menschen und Christen schlechthin.
Das Schwierige wird aber nun gerade darin liegen, dem
Schüler von heute die fundamentale und zentrale Lage der

Religion zti erweisen und - was noch mehr ist — beliebt zu
machen. Wir möchten hier nur diesem Gedanken etwas N ach-

achtung verschaffen und die Forderung stellen: Macht den

Religionsunterricht beliebt und macht damit die Religion beliebt

Der Religionsunterricht werde darum natürlich und praktisch

erteilt. Doch wird es immer schwierig bleiben, den
übernatürlichen Gehalt, der in der ganzen Fülle und Schönheit
geboten werden muß, trotz seiner abstrakten Art den Schülern

der Volks- und Mittelschule logisch und plastisch zu
bieten. Ohne eine ehrliche Kritik an manchen Katechismen
und Religionslehrbüchern wird das kaum allgemein
durchgeführt werden können. Praktisch wird sich der
Religionsunterricht gestalten, wenn stets der Blick ins Leben als einer
Totalitätsschau im Auge behalten wird. Wir hoffen, mit dem
Hinweis auf negative Erfahrungen positive Winke bieten zu
können. E. Fiedler schreibt leider berechtigterweise: „Es ist
staunenswert, wie wenig, verzweifelt wenig Menschen man
trifft, die mit Wonne und Begeisterung an ihren
Religionsunterricht zurückdenken. Der Fehler liegt vielleicht nicht
mal so sehr darin, daß die Kinder. kein rechtes Verständnis

für das Frohe und Starke im Evangelium bekommen.
Kindern fehlt naturgemäß der nötige Verstand, die Sache

tiefer zu erfassen, und es fehlen ihnen (Gott sei Dank) die,
Voraussetzungen für die, Sehnsucht nach Erlösung, nämlich
das suchende, gequälte, verwundete, enttäuschte Menschenherz,

das nach einem Fundament sucht, auf dem man das
Haus seines Glückes bauen kann, ohne fürchten zu müssen,
daß alles zusammenstürzt, wenn man seine besten Kräfte
verbraucht hat. Der größte Schaden, der in der Schule

angerichtet werden kann, ist der, daß einem die Religion
verleidet wird. So gründlich, daß einem das Aufhören des

Religionsunterrichtes als Erleichterung vorkommt. Dann
freilich wird man später, wenn man im Ernst Erleichterung,
Hilfe, Kraft braucht, kaum das als wesentliche Quelle der
Erleichterung betrachten und suchen, was man in den ersten
sieben oder acht Jahren der Entwicklung des Verstandes als

eine Last empfunden hat" (Allerhand Volk im Gottesreich,
Rauch, Wiesbaden 1932, S. 213).

Wir verstehen sonach unter „Beliebtmachen" des

Religionsunterrichtes keineswegs Minimalforderungen in
religiösen Dingen. Zum Glück ist die Jugend von heute nicht
mit Minimalforderungen zufrieden. Aber wir meinen Minimal-
forderungen bezüglich eines bloß mechanischen
Stoffabfragens, einer gewundenen unlogischen Aufzählung von
Fragepunkten, gegen die sich der gesunde Kindesverstand
naturgemäß sträubt. Wir meinen, keinen Religionsunterricht

215



bloß für das Examen oder für die Schule, oder höchstens für
den Salon. Wir meinen, der erfahrene Religionslehrer müsse
in jeder Stunde die Brücke schlagen zur Realität des Lebens,
aber auch zum Ideal Christi und des Evangeliums und schließlich

zum ewigen Lehen, wo Ideal und Real das Gleiche wird.
Dann haben wir den wichtigen Hinweis auf die Verbindung
von Unterricht und Leben, von Religionsunterricht und
Religionsbetätigung, von welcher Verbindung derselbe
E. Fiedler treffend schreibt: „Es kommt für jeden Menschen
die Zeit, wo das, was er als Kind widerstandslos aus fremden
Händen als fremde Saat entgegennahm, durch eigene Arbeit
im eigenen Sein verankert werden muß. Man wird zweimal
Christ: einmal als Kind in der Taufe; das zweite Mal in der
Stunde, wo alles um einen finster geworden ist und
hoffnungslos und voller Ruinen, wo einem die Frage nach Wahrheit

und Licht und Weg bitter ernst geworden ist und der
halb verschüttete Glaube plötzlich aufsteht und einem sagt:
„Gott im Himmel ist dein Vater und es fällt kein Haar von
deinem Haupt gegen seinen Willen" (S. 214).

Grundsätzliches zum Religionsunterricht
Pfarrer Fritz Bäumte, Tlialwil

Gleich zu Anfang, sobald wir an den Religions-Unterricht
denken, melden sich bedrückende Erfahrungen und
beunruhigende Fragen an. Es ist vorerst einmal die
Erfolglosigkeit dieses Unterrichts, die einem zu denken gibt, und
auf die wohl die nachfolgende Rundfrage noch grelle Lichter
fallen lassen wird. Sie beruht nicht nur auf der berüchtigten
Disziplinlosigkeit, die sich da und dort in diesen Stunden
zeigen soll, sondern weist auch hin auf die schwierige Lage,
in der dieser Unterricht oft ausgeübt werden muß. Es geht
in der Tat nicht an, von Religion zu sprechen und zugleich
Ordnungsrufe und sogar Strafen erteilen zu müssen, und
noch unmöglicher ist eine gemütliehe Disziplinlosigkeit, in
der jeder tut, was er will.

Ernster aber ist das zweite Anliegen. Haben überhaupt
tiefere religiöse Eindrücke im Religionsunterricht, der als

Schulfach betrieben wird, ihren Quellort, oder sind durch
ihn eher solche Quellen zugeschüttet worden. Weniger
verhängnisvoll wäre hier eine gewisse Indifferenz, in der man
diesen Unterricht, wie übrigens auch vieles Andere, über
sich ergehen läßt, als daß dadurch Bibel, Gesangbuch und
noch ein paar andere Dinge einem auf Lebenszeit verleidet,
ja verpfuscht werden können. Der Religionsunterricht kann
so zum wirksamsten Mittel der Religionsentfremdung werden.

Auch darüber wird uns die Rundfrage wohl wertvolle
Aufschlüsse geben.

Hinter all dem bricht die alte Frage wieder neu hervor:
ist Religion überhaupt lehrbar? Gewiß, man kann Geschichte
des Volkes Israel, Leben Jesu, Kirchengeschichte und einiges
andere unterrichten, man kann religiöse Übungen halten,
Gebete, Gesänge, man kann auch — besonders wenn man
genügend Virtuos ist - religiöse Stimmungen wecken; aber
ist dies schon Religion, und hat man überhaupt damit dem

religiösen Leben wertvolle Dienste geleistet? Es müßte einer
ein merkwürdiger Religionslehrer sein, wenn er in seiner
Arbeit von diesen Fragen nicht schon bedrängt und bedrückt
worden wäre. Der Entscheidung in solcher Problematik, wie

auch in allen methodischen Fragen muß auf alle Fälle eine

Besinnung darüber vorausgehen, was evangelischer
Religionsunterricht ist, und was er will. Eine Erörterung der
Wege und Mittel kann erst dann beginnen, wenn Klarheit
darüber besteht, was christliche Religion ist. Es könnte sich

zeigen, daß die Besonderheit des hier erstrebten Erziehungszieles

das Wie des Unterrichts maßgeblich beeinflußt.
Religiosität nach dem Evangelium ist christlicher Glaube,

der unter der Offenbarung des lebendigen Gottes entsteht
und aus ihr lebt. Religion ist hier nicht menschlich-seelische

Anlage, dunkler, sich gestaltenwollender und Sinn setzen
wollender methaphysischer Drang, auch nicht transzendentales

Streben zur Vollbringung einer ewigen Aufgabe. Sie

ist darum nicht letzte und schönste Blüte menschlicher
Innerlichkeit, Innigkeit und Geistigkeit, sondern ist Anruf
vom Jenseits der Grenze alles Menschlichen. In dem Aufmerken
darauf und Gehorchen wird die neue Existenzmöglichkeit,
das neue Leben gesehen und gefunden. Damit ist jede, auch
die verfeinertste und verkappteste Selbstentfaltung und
Selbstgestaltung grundsätzlich abgelehnt und der Angriff
Feuerbachs, daß die Götter nur Schöpfungen des menschlichen

Genius seien, verliert seinen Sinn.
Christlicher Glaube weiß um den sich kundtuenden,

lebendigen Gott und lebt einzig und allein aus dieser
Offenbarung. Er setzt und sieht dieses Sich-Kundgeben als

ein geschichtliches, das seine Vollendung in der historischen
Erscheinung Jesu Christi hat. Darum ist evangelischer
Religionsunterricht nicht Schutz und Pflege des Religiösen
im Menschen — übrigens auch nicht Verachtung desselben -
sondern Hinweis auf die helle Stelle, von der es heißt :

Das ewig Licht geht da herein,
gibt der Welt ein neuen Schein.

Und das Leben, um das es hier geht, ist nicht ein Schöpfen
aus den letzten Tiefen des Menschen, sondern ein von Gott
Beschenktwerden. Es ist Gnade.

Das Ziel aller christlichen Erziehung ist der Glaube, als

Ergriffensein von Gott, als ein Trauen auf ihn, Leben nicht
aus der eigenen Vollmacht, sondern ganz aus und vor Gott.
Christlicher Unterricht wird dies immer vor Augen haben
müssen, und ist darum ein Wirken auf den Glauben hin.
In der Erkenntnis, daß solcher Glaube ein Geschenk Gottes
ist, hält er sich von der Illusion frei, selber durch erzieherisches

Bemühen ihn schaffen zu können. Das ist das
Paradoxon aller christlichen Erziehung.

Trotzdem weiß die christliche Religion, daß der Glaube
aus der Verkündigung und nur aus ihr kommt. Diese ist ein
Kunde geben in der mannigfaltigsten Form, aber immer als

Zeugnis des von Gott ergriffenen Menschen. Hier zeigt sich
die konkrete Bedeutsamkeit des Religionsunterrichtes.
Verkündigung an's Kind und in der Schulstube ist im wesentlichen

Unterricht im christlichen Glauben, ist christliche
Unterweisung.

Es hätte vielleicht viel unbillige Kritik vermieden werden
können, wenn man vom Religionsunterricht nicht oftmals
unmittelbare Weckung des Glaubens verlangt hätte. Auch
die Aufgabe des Unterrichts ist bedeutsam, besonders in
einer Zeit, der die solide Lehrsubstanz so sehr fehlt.

Verkündigung in Lehre und Unterricht, als christliche
Unterweisung, ist ein Sehen auf Gottes Tun und Walten in

216



der Geschichte, ein Hören von und auf Jesus Christus, ist
Unterricht darüber, was ein Christ glaubt und bekennt.
Naturgemäß steht Bibel und biblische Geschichte im
Vordergrund. Dabei verdient das, was biblische Geschichte ist,
und wie sie den Kindern vorgetragen werden muß, zugleich
mit der Frage nach ihrer pädagogischen Tauglichkeit, größte
Beachtung. Religionsunterricht ist damit rechtschaffener
Unterricht, der zuverlässige Kenntnisse vermitteln und Klarheit

ins Vorstellen und Denken über ewige Dinge bringen
soll. Aber er darf sich nicht in der bloßen Vermittlung von
Wissen erschöpfen. Er ist zugleich ein Innewerden und
Innehalten vor den Einschlagstellen des göttlichen Wirkens in der
Welt und führt hier zur Ehrfurcht. Er verharrt auch nicht
nur in der Historie, sondern sieht die Gottesgeschichte in
ihrer unlösbaren Gegenwarts- und Personbeziehung.
Dadurch leuchtet er in das eigene Erlebnisbereich, deutet die
Geschehnisse in und um uns, wird zur Anweisung im
eigenen Leben, zur Hilfe in seinen Nöten, zur Führung im
jugendlichen Dasein.

Der Religionsunterricht hält so gleiche Distanz zur
Orthodoxie, wie auch zu pietistischer oder irgendwelcher
Romantik. Er ist nicht nur Wissensunterricht, der auf einer

Überschätzung der Lehre beruht, und religiöses Wissen mit
Glauben verwechselt, und auch nicht bloßer Erlebnis-
Unterricht, der den Glauben religiösen Stimmungen und
Gefühlen gleichsetzt.

Christlicher Unterricht kann nur als lebendiges Zeugnis in
der persönlichen Ergriffenheit des Unterrichtenden geschehen.
Der Lehrer ist hier irgendwie Zeuge, das heißt ein selber von
der Wahrheit Getroffener, der sie im Auftrage weitergibt.
Es gibt ein unterrichtliches Zeugnis von der Botschaft Jesu

Christi, und darin liegt die Möglichkeit des Religionsunterrichts.

So notwendig uns heute die Besinnung des

Religionsunterrichts über sich selber erscheint, so wichtig ist für ihn
die Frage nach dem Kinde, mit dem er es zu tun hat. Hier
begegnen sich Theologie und Psychologie. Herrscht die

erstere vor, so ist der Unterricht lebensfremd, überwuchert
die zweite, dann ist er substanzlos. Gerade der
Religionsunterricht muß sich im Geistes- und Lebensraum des Kindes

vollziehen. Erst dies gibt ihm jene, oft so schmerzlich
vermißte Lebensnähe, für die das Lob Pestalozzis gilt: So ein
Unterricht wird verstanden und geht zu Herzen. Auf die

Frage, wie kann die Gotteswirklichkeit dem Kinde nahe
gebracht werden, wird uns gewiß auch die moderne Psychologie

keine umfassende Antwort geben. Aber sie vermittelt
uns wertvollste Einblicke in die seelische Struktur des Kindseins

und seiner verschiedenen Entwicklungsstufen und hilft
uns zu einer Erforschung der religiösen Welt des Kindes. Wie
wichtig sind solche Erkenntnisse für die Auswahl des Stoffes

und die Art seiner Behandlung.

Die Methodik ist die Brücke von dem sachlichen Anliegen
zu der Person. Das Schlagen dieser Brücke ist hier gewiß mit
besonderen Schwierigkeiten verbunden. Die ewige Frage und
Antwort des Glaubens und die Gott nahe Kinderseele sollen
sich begegnen. Die frohe Botschaft aber, die über das Kinderleben

ausgeht und von der aller Religionsunterricht zeugen
soll, ist: daß dieser Gott auch für das Kind da ist und daß
das Kind nahe dem Reiche Gottes ist.

Da es überhaupt wertvoll wäre, wenn gerade einmal der
Leserkreis der Erziehungs-Rundschau sich über seine
Gedanken und Eindrücke vom Religionsunterricht äußern
würde, richten wir die Bitte an Sie, sich an der Beantwortung
folgender

UMFRAGE
beteiligen zu wollen.

Halten Sie eine religiöse Beeinflussung der Kinderseele für
wertvoll und notwendig?

Können Sie sich an irgendeine religiöse Erfahrung aus Ihrer
Kinderzeit erinnern?

Wann und bei welchem Anlaß hatten Sie zum erstenmal den

Eindruck eines Übersinnlichen und Ewigen?

Was für Erinnerungen haben Sie an Ihre religiöse Erziehung
und an die ganze religiöse Kinderwelt? (Freude, Dankbarkeit,

Gleichgültigkeit, Ablehnung).

Was bedeuteten für Sie als Kind religiöse Übungen, wie

Gebete, Gesänge; was Sonntagsschule, Andacht,
Religionsunterricht?

Haben Sie den Eindruck, daß Ihre religiösen Vorstellungen
Sie in Kinderjahren im Guten gefördert und vor Bösem

bewahrt haben?

Wo und in welchem Alter bekamen Sie Ihre stärksten

religiösen Anregungen?

Haben kindliche Zweifel Ihnen das Glauben erschwert?

Wie vollzog sich bei Ihnen der Übergang vom kindlichen
Glauben zu dem des Erwachsenen?

Was haben Sie an eigenen oder bekannten Kindern über

religiöse Dinge beobachtet oder gehört?

Anmerkung der Redaktion :

Die vorstehenden speziellen Fragen des Herrn Pfarrer
Bäumle möchten wir ergänzen durch eine allgemein gehaltene

UMFRAGE:
Wie hat der Religionsunterricht Ihrer Jugend auf Sie gewirkt?

Dabei kommen sämtliche religiöse Einflüsse in der Familie,
in der Sonntagsschule, im Schulunterricht und im besondern

konfessionellen Unterricht (jüngere und ältere Unterweisung,

Konfirmationsunterricht, Religionsunterricht auf der

Mittelschulstufe) in Betracht.

Wir bitten alle, die zur speziellen und allgemeinen Umfrage

etwas beitragen können, um ihre ungezwungene Äußerung

an Pfarrer F. Bäumle, Thalwil (Zeh.). Die Beiträge werden

veröffentlicht und verarbeitet; sie sollen der Vertiefung des

Religionsunterrichtes, des religiösen Lebens überhaupt
dienen.

217


	Schulleben und Schulpraxis

