
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 6 (1933-1934)

Heft: 5

Rubrik: Schulleben und Schulpraxis

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHULLEBEN UND SCHULPRAXIS
VERANTWORTLICHE REDAKTION DIESER RUBRIK: PROF. DR.W.6UYER, RORSCHACH

Methodische Besinnung*)
(Fortsetzung zu I., Arbeit)

Auf den Beitrag des Einzelnen zum Ganzen der Gemeinschaft

kann keine Kultur verzichten; im Einzelnen müssen
die wirtschaftlichen Gesetze erfaßt, die sittlichen Forderungen

erkämpft, die ästhetischen Werte erlebt werden; im
einsamen Ringen mit der von Gott gesetzten Wirklichkeit
muß der letzte Halt gewonnen, muß diese Wirklichkeit wieder

gestaltet werden. Das alles ist Arbeit, die der Einzelne
an sich und an dem ihm zugewiesenen Ort des Wirkens zu
leisten hat, und die zu leisten er einmal lernen muß. Man
kann keine Gemeinschaft rein auf sich selbst stellen und nun
warten, ob aus ihr eine Leistung komme. Solche „Gemeinschaft"

ist ein zu amorphes, zu unartikuliertes, zu dumpfes,
zu gefährliches Gebilde, um eine artikulierte, bestimmte und
in die Tiefe gehende Leistung zu vollbringen. Gemeinschaft
muß ihre Aufgaben verteilen an ihre einzelnen Träger;
Gemeinschaftsgeist kann die Arbeit tragen, aber zu leisten

vermag sie nur der individuierte Geist. So ist es ja auch
offensichtlich gemeint mit dieser Wirklichkeit, in die wir
nun einmal als Geschöpfe gestellt sind: wir sind es als die
und die Individuen, denen jedem seine Aufgabe zugewiesen
ist, von denen jedes nur gerade so sein kann wie es eben ist
und so zu wirken vermag, wie ihm Kräfte und Begabungen
verliehen sind.

Was hätte Erziehung zu leisten, wenn nicht eben dieses,
daß sie den Einzelnen seiner Aufgabe zuführt, die ihm im
großen Ganzen der Wirklichkeit gestellt ist? Und wie sollte
sie dieses können, wenn sie nicht möglichst früh diesen
Einzelnen vor selbständige Arbeiten stellte und sie selbständig
durch ihn bewältigen ließe? Nicht durch die ständige, noch

so feiti abgewogene Frage des Lehrers kann dies geschehen,
denn mit der Frage, gestellt durch den, der ja die Lösung
schon kennt, ist die Antwort schon halb gegeben, und ist vor
allem immer der Antrieb zur echten Frage vorweggenommen,
die derjenige stellen sollte, der etwas noch nicht weiß. Eine
noch so fein ausgedachte „Unterrichtslehre" geht immer am
Entscheidenden vorbei: an dem aus der eigenen Problematik
des Individuums geborenen Staunen, an dieser wunderbaren
Kraft und Intelligenz des Selbstfragens, wie sie dem kleinen
Kind, dem echten Kind überhaupt eigen ist. Es lassen sich

aus einer zum voraus erklügelten „Unterrichtslehre" immer

nur auch die voraus errechneten und daher nur von
demjenigen errechneten Effekte erzielen, der sie eben aus seiner

Individualität heraus gesehen und gewollt hat. Echte

Bildung aber erwächst nur aus jener Stellungnahme, die jeder
einzelne in seiner Frage an die Dinge heran bringt, alles

andere ist eben „gelernt", vielleicht von Einsicht begleitet,
aber nicht aus dem Zentrum der Seele erschaut. — Mit
alledem soll nicht etwa jener Meinung Vorschub geleistet

*) Siehe Oktober- und Dezemberheft 1932, Aprilheft 1933.

werden, der Lehrer brauche sich also nicht mehr
vorzubereiten. Im Gegenteil, diese Vorbereitung ist eine viel
schwerere, viel mehr Verstehen voraussetzende als die der

gewöhnlichen „Lektion", die, wenn sie einmal vorbereitet
wurde, immer wieder von Stapel gelassen werden kann.

Nun kann natürlich selbständige Arbeit nicht in einem

Anlauf und auch nicht auf allen Gebieten in gleichem Maße

vom Kind gefordert werden. Die verschiedenen Formen der
Unterrichtsarbeit lassen sich je nach dem Grade der
Selbsttätigkeit, mit tier das Kind an ihnen beteiligt ist, etwa so

ausdrücken :

Dem Kind steht gegenüber das Bildungsgut, der zu
bearbeitende Gegenstand, an dem Schulung und Bildung
erworben werden sollen. Schon Herbart hat es deutlich
gesagt, daß nicht wir, die eigens dazu als Lehrer angestellt
sind, der wahre und große Erzieher seien, sondern das, was
Menschen je dachten, empfanden und erfuhren, also die dem

Kind gegenüberstehende Kultur, und daß wir als Lehrer dem
Kind nur zur anständigen Begleitung und verständigen
Deutung beigegeben seien. Damit bat Herbart ein großes
und tiefes Wort gesprochen: Das Kind ist in direkten Kontakt

zu jener Welt des Geistes zu setzen, aus der Bildung
erblüht, und es hat diese Welt auch selbsttätig zu erobern,
soweit ihm der Lehrer nicht eben als Deuter und Führer
zu Seite stehen muß. Freilich nimmt Herbart dann gleich
den schönen Sinn seines Wortes zurück, indem er fortfährt:
dies sei das Höchste, was die Menschheit in jedem Moment
ihrer Fortdauer tun könne, daß sie den Gewinn ihrer
bisherigen Versuche dem jungen Anwuchs konzentriert
darbiete. Dem hat Pestalozzi entgegengehalten : Das Leben

bildet. Und er meint damit eben dies, daß nur die eigene
Auseinandersetzung mit den realen Mächten des Lebens
dem jungen Menschen jene Welt des Geistes eröffnet, die zur
echten Bildung führt.

So wäre also die erste Form des lernenden Arbeitens oder
des arbeitenden Lernens diese:

Kind — Gegenstand
Lehrer

Der Lehrer gibt zwar dem Kind die Arbeit, aber er läßt
die Auseinandersetzung so selbsttätig wie möglich vor sich

gehen. Immer verfolgt er den Arbeitsprozeß und greift zur
„verständigen Deutung" mit ein, wenn dies nötig ist. Ein
glänzendes Gebiet für diese Arbeitsform ist die elementare

Naturkunde, wo ja aus der selbständigen Beobachtung und
induktiven Verallgemeinerung die Begriffe und Gesetze sich

ergeben. Freilich muß von Anfang an auf eine derartige
Einschulung des Kindes hingearbeitet werden. Hieher gehört
auch alles selbständige sprachliche und überhaupt ästhetische

Gestalten.

129



Eine weitere Arbeitsform ist dann diese:

K G
L

Der Lehrer steht hier näher beim Kind, denn es handelt sich

um Führung im engern Sinn des Vormachens, Vorzeigens.
Alle Techniken des Handwerks,' der Kunst, des Schreibens,
Lesens, des Turnens, Singens, Zeichnens, Malens, des

Rezitierens und Musizierens bedürfen zur Erlernung viel mehr
des direkten Vorzeigens und Vormachens als des begrifflichen

Erklärens.
Die dritte Unterrichtsform, die weitaus verbreitetste und

eigentlich Herbartisclie, ist die der Vermittlung durch das

Wort des Lehrers:

K I j G

Da ist nun der Lehrer der Darbietende, weil das Kind
unmöglich den direkten Kontakt mit dem Unterrichtsgegenstand

haben kann. In der Geschichte liegen die Dinge fernab

vom Erfahrungskreis des Kindes; Vortrag und plastische
Gestaltung durch den Lehrer sind hier unerläßlich. Auch die

fremden Sprachen in Grammatik, Phonetik und Diktion
können unmöglich vom Kind erarbeitet werden, wenn es

nicht im betreffenden Sprachhereich seihst lebt. Für viele
Schüler wird auch die Mathematik nur auf dem Weg

sorgfältigster Vermittlung durch den Lehrer verständlich
werden.

Endlich bleibt jene Unterrichtsform, wo der Lehrer seihst

an die Stelle des ..Gegenstandes" tritt:
K L

Durch das Beispiel seiner (des Lehrers) Persönlichkeit allein
treten hier geistige Werte vor das Kind. Religiöses und
ethisches Verhalten, weltanschaulicher Standpunkt,
überhaupt die ganze Haltung dem Lehen und Geist gegenüber
lassen sich weniger durch Belehrung, als durch die Macht des

dastehenden Beispiels wecken und stärken. Natürlich geht
das Ethos der erziehenden Persönlichkeit auch durch die
anderen drei Formen des Unterrichts hindurch: der ganze
Ernst, mit dem der Erzieher seiner Aufgabe und

Verantwortung ins Auge schaut, wird auf das Gebaren der
Kinder nachdrücklich wirken und auch ihre selbsttätige
Arbeit heeinflußen.

Aber mit dem Übergang von der ersten Form in die drei
übrigen haben wir schon ein Gebiet betreten, das über
individuelle Arbeit hinausweist in einen größeren und
umfassenderen Bezirk, als er nur der Einzelseele in ihrer
speziellen Aufgabe zukommt.

Davon ein anderes Mal. G.

Tristan und Agnes Bernauer
(Ein Beitrag zur Methode des Literaturunterrichts)

Von Dr. W. Schinke

Die drei Hauptarten literargeschichtlichen Unterrichts lassen
sich durch drei Begriffe bestimmen: 1. die Aneignung literarischen

Wissensstoffes (Dünzertum); 2. die Vermittlung
kulturgeschichtlicher Erkenntnisse (Psychologie des Verstehens) und
3. die Auswertung der literarischen Werke im Sinne der
Persönlichkeitsbildung (Gegenwartswert der Dichtungen). Diese
Aufeinanderfolge bedeutet pädagogisch eine historische Reihe und
zugleich eine Dreiheit von Schwierigkeitsgraden methodischer
Behandlung. Es ist natürlich möglich, daß diese drei Wege
abwechselnd beschritten werden oder daß sie sich miteinander
verbinden.

Wenn auch praktisch nicht ganz ausgemerzt, ist doch die erste
Betrachtungsweise, falls sie ausschließlich angewandt wird,
grundsätzlich für immer als überwunden zu betrachten. Der bloßen
gedächtnismäßigen Anhäufung literarischer Namen und Zahlen,
etwa dem mechanischen Reproduzieren von Inhaltsangaben und
biographischen Daten, von Bemerkungen über Quellen,
Handschriften, metrische Formen, über Abhängigkeiten und
Nachwirkungen, redet heute niemand ernstlich mehr das Wort, weil
sieh damit ästhetische Bildung nicht erreichen läßt. Damit ist
natürlich nicht gesagt, daß man ohne literarisches Tatsachenwissen

auskäme. Die zweite Form literarischen Unterrichts ist
eine Errungenschaft der geistesgeschichtlichen Forschungsmethode

des 19. Jahrhunderts und erzieht zur Fähigkeit
weitgehenden Verstehens historischer Vorgänge. Das Kunstwerk wird
gedeutet aus seiner Verflochtenheit mit den anderen geistigen
Regungen einer Kulturepoehe. Ohne Einfühlung in die
„Zeitseele", den mütterlichen Nährboden eines Kunstwerkes, findet
man nach dieser Auffassung nicht den Zugang zur Problematik
des Werkes. Entwicklungslinien, Zusammenhänge oder zeitlich
bedingte Motivabwandlungen müssen bloßgelegt werden, damit
die Vielseitigkeit der Entfaltung menschlichen Geistes in Erschei¬

nung tritt und somit historische Vorgänge im Innersten erleuchtet
werden. Die tiefe Befriedigung, zu der solche Betrachtung führen
kann, erklärt sich aus dem Bedürfnis des Menschen, durch
geschichtliche Erkenntnisse den Sinn des menschlichen Daseins
zu erfassen. Das bedeutet, daß diese Betrachtungsweise auch
heute noch in der Schule wertvolle Dienste leistet. Die dritte
Möglichkeit, literarische Werke fruchtbar zu machen, löst sich

von einer rein historischen Betrachtung los. Entscheidend für
die Auswahl der Dichtwerke ist lediglich die Frage, was sie dem

geistigen Lehen des gegenwärtigen Menschen sagen, nicht die
Tatsache, daß sie einer früheren Zeit viel bedeutet haben oder
daß sie der Vollständigkeit halber innerhalb einer chronologischen
Reihe behandelt oder wenigstens erwähnt werden möchten. Diese

Bewertung soll nicht bedeuten, daß Werke der Vergangenheit
nur dann lesenswert sind, wenn sie der seelischen Haltung der
Gegenwart ganz nahe kommen. Sie können sogar zu ganz anderen
Lösungen führen, als die Gegenwart sie erhofft. Aber sie müssen
zu persönlichster Stellungnahme drängen, zum Widerspruch
reizen oder auf ethische Fragen eine Antwort geben, die
überrascht. Kurz gesagt: der literarische Unterricht soll keinen
abstrakt-wissenschaftlichen Charakter tragen, sondern mitten
drin stehen im Kampfe der Meinungen, im Suchen der Gegenwart
nach neuen Lebenswerten, soll dem um eine Lebensanschauung
ringenden jungen Menschen zur Klarheit verhelfen im Wirrwarr
der Probleme. Vielfach ist die beglückende Bedeutung von
Dichtungen früherer Jahrhunderte für solche Wegweisung verborgen
unter einem seltsam fremdartigen Gewände, das der ungewohnten
Kleidung der darin handelnden Personen entspricht. Aufgabe des

Deutschunterrichtes muß es sein, dieses der Gegenwart nicht
mehr Angemessene beiseite zu schieben und den „Ewigkeitsgehalt"

der Probleme (nicht ihrer Lösungen) herauszukehren, der,
wenn man ihm einen neuartigen Mantel umhängt, plötzlich als

130



ein höchst „aktuelles Problem" erscheint. Ein so gestalteter
Deutschunterricht verliert seinen rein philologischen Charakter
und tritt neben den Religionsunterricht oder die philosophische
Propädeutik im Sinne der Lebenskunde.

Die Verbindung von zwei Namen wie Tristan und Agnes
Bernauer erscheint nicht mehr überraschend oder gar gewagt,
wenn man von einer kulturgeschichtlichen Betrachtung der
beiden Dichtwerke absieht, sondern in ihnen den Gegensatz zweier
uralter Weltanschauungen sieht: den ewigen Konflikt zwischen
Neigung und Pflicht, den Wünschen des Herzens und den sozialen
Rücksichten, zwischen Sichausleben und heroischer Bändigung
der Triebe, zwischen der Willensstärke des Herrenmenschen und
der christlichen Demut oder zwischen dem Recht der Gegenwart
gegenüber dem Anspruch der Tradition.

Wenn man zunächst einmal im Tristan1) die Probleme der
Schuld und des Schicksals, das schließlich über Tristan und
Isolde hinweggeht, unberücksichtigt läßt, so ist kaum zu leugnen,
daß Gottfried von Straßburg auf Seiten derer steht, die in
egozentrischer Weise nach irdischem Glücke hungern. Er selbst will
sich ja, wie er in der Einleitung zum Tristan sagl, der Welt als
ein Weltkind weihen und mit ihr verderben und gedeihn. So

geben sich auch seine Helden fast schrankenloser Sinnenfreude
hin; von mühseliger körperlicher und geistiger Arbeit ist nicht
die Rede. Frühling und Sommer, Blumen und Vögel, schöne
Frauen und herrliche Gewänder beglücken das Auge; Jagden und
Festlichkeiten, Musik und ritterliche Kämpfe sind der Gehalt
des höfischen Lebens. Man denkt unwillkürlich an den ewigen
Sonntag des Taugenichts. Av.ch Riwalin, der Vater Tristans,
will nur nach seinem Willen leben. Die von ihm ersehnte irdische
Glückseligkeit setzt den Wert des Jenseits herab, und Riwalin
und Blanscheflur vermögen über ihrer irdischen Seligkeit dem
Himmelreich zu entsagen. Auch für Tristan und Isolde hat das
Jenseits nur einen Sinn, wenn auch es die Liebenden vereint.
Alles, was sich dem irdischen Glücke des Individuums entgegenstellt,

ist ein ihm angetanes Unrecht, ist Unglück. Der köstlichste,
höchste irdische Wert ist das Liebeserlebnis. Fast könnte man
sagen: Der Sinn des Lebens erschöpft sich in der Liebe. Liehe
ist Lehenszweck. Tristan und Isolde können nicht ohne einander
leben. Beide sind trunken, sind berauscht von Liebe, die freilieh
mit grohsinnlicher Erotik darum nichts zu tun hat, weil die Seelen
der Liebenden sich suchen. Obwohl diese Liebe erschütternde
Züge gegenseitiger Treue und tiefsten Leides aufweist, ist sie
doch eine Liebe, die „das Ihre sucht", nämlich die eigene Lust.
Liebesleid ist keine beklagenswerte Begleiterscheinung der Liebe,
sondern es gilt: „Nur heißer liebt ein echter Mut, je mehr er
brennt in Herzensglut", und: „Wem niemals Leid von Liehe kam,
dem kam auch Lust von Liebe nie." So vermag der Schmerz die
süßen Wonnen der Liebe nur zu steigern. Eine so starke Liebe,
die sogar längere Zeit in dem „Haus der Erdenlust", der Liebesgrotte,

die fehlende Nahrung vergessen läßt, fühlt nur die
Wirkung auf sich selbst und nicht auf andere.

Es fragt sich, ob eine aus solchen Naturgewalten
hervorbrechende Leidenschaft mit Sünde etwas zu tun hat. Die
Bearbeiter der Tristansage sind offensichtlich bemüht, nicht das

Liebespaar, sondern dessen Gegner ins Unrecht zu setzen, wie das
noch heute alle tun, die sich der Widerstände ihrer Liebe gegenüber

erwehren müssen. Die Gegner Tristans werden als gemein,
gehässig, neidisch, verrucht und verräterischhingestelltundbüßen
ihre Schuld mit dem Tode. Es scheint zwar manchmal, als ob
Tristan und Isolde nicht frei von Schuldgefühl wären, aber der
Eindruck überwiegt, daß Tristan sein Recht verteidigt. Er will
seine Unschuld durch den Zweikampf erhärten, und er und Isolde
sind ihres Rechtes so sicher, daß sie Gott als Beistand ihres
Handeln betrachten. Würden sie sich schuldig fühlen des niedrigen

Ehebruchs, so würde die Bitte „Herr Gott, nun halte uns
beide gnädiglich in deiner Hand!" geradezu als Blasphemie zu

') Die folgenden Ausführungen stützen sich hauptsächlich auf die

Behandlung der Tristansage durch Gottfried von Straßburg und die
zusammenfassende Nacherzählung von Joseph Bédier, der vor allem Thomas,
Lilhart von Oberg, Béroul und Gottfried benutzt.

betrachten sein, und man könnte es nicht verstehen, daß Tristan
unter Anrufung des göttlichen Namens erklärt, daß Erde und
Himmel nie ein so reines Weib wie Isolde getragen hätten. Die
Bemerkung Tristans, daß er leben und nicht bereuen -wolle,
erkennt zwar ein Schuldbewußtsein an, läßt aber im Nietzsche-
schen Sinne Reue als Schwäche erscheinen und rechtfertigt den

Anspruch Tristans, sein Handeln als richtig anzuerkennen. Er
ist davon so überzeugt, daß er angibt, Gottes Barmherzigkeit
habe das große Unrecht wieder gut gemacht, das Marke, sein

treuer Herr, ihm angetan habe.
Eine andere Frage ist es freilich, ob die Bearbeiter der Tristansage

sich etwa für eine Schuld Tristans entscheiden und trotzdem
seine Handlungsweise billigen. Verschiedene widerspruchsvolle
Äußerungen lassen darauf schließen, daß eine gewisse Unsicherheit,

etwas Schwankendes in der Beurteilung sittlicher Begriffe
in den Texten vorliegt. Trotz aller Sophistik, mit deren Hilfe
Unrecht in Recht verwandelt werden soll - man denke an die
reservatio mentalis vor dem Gottesurteil -, ist nicht zu leugnen,
daß zum mindesten die Begleiterscheinungen der ehebrecherischen

Tat auf einen Verfall moralischer Anschauungen
hinweisen, der höchst bedenklich ist. Heuchelei, Lüge, Untreue,
Betrug sind solche Gefährten „schöner Liebeslust". Gottfried
von Straßburg erkennt deutlich:

„Seht, solches lehrt die Minne!
So macht sie edle Sinne
Auf Lug und Trug beflissen,
Die doch nicht sollte wissen,
Was auf Verrat und Ränke
Des Herzens Trachten lenke."

Isolde wird sogar von Gottfried von Straßburg als eine ränkevolle

Frau mit Doppelzüngigkeit und verfälschten Eiden hingestellt,

die das Leben Tristans vergiftet. Aber wenn auch nicht
gerade die Minne, sondern die Menschen als die Schuldigen
erscheinen, so ist eben doch die magische Verkettung der Leiber
als Ursache aller Tragik im Grunde nur die notwendige
Begleiterscheinung einer aus unstillbarer Sehnsucht heraus geborenen
Liebe, die trotz der damit verbundenen Schuld als ein Ideal
erscheint wegen der außergewöhnlichen Opfer, die auch vor dem
Unrecht nicht zurückschrecken lassen. Fast könnte man sagen:
Liebestreue löscht Schuld aus. Ein ungeliebtes und darum
unbeglücktes Leben dagegen bedeutet, selbst wenn es schuldlos ist,
ein vergeudetes Dasein. Für die Maßlosigkeit, für das Dämonische

der Liebe zwischen Tristan und Isolde kennt die Tristansage

freilich einen besonderen Grund. „Daß die Begierde so

schüttelte, krampfte, aus allen Sinnen jagte", daß „in ihren
schönen Leibern das Verlangen und das Leben bebte", das
verschuldete der Liebestrank. Wenn man dieses Motiv lediglich als

eine Verzauberung betrachten will, scheidet natürlich jede ethische

Beurteilung des Liebesverhältnisses zwischen Tristan und
Isolde aus. Aber Gottfrieds Wort:

„Wer sich an nichts will kehren,
Als an des Leibes Sinnenlust,
Der kommt an Ehren zu Verlust,"

zeigt deutlich, daß der Liebestrank nur die Bedeutung eines

Erklärungsversuches, einer Entschuldigung haben kann. Er
symbolisiert nur die psychische Grundlage für die unwiderstehliche

Gewalt der Leidenschaft. Die Ursache des moralischen
Verfalls, den der Dichter klar empfindet, wird nach außen verlegt,
damit die Liebenden entlastet werden. Damit wird die bedenkliche

Behauptung aufgestellt, daß der Mensch nicht für seine

Taten verantwortlich, daß er berechtigt ist, die Triebe sich
auswirken zu lassen, wenn er nicht anders kann, auch wenn sie

anderen Menschen Unheil bringen. Die Wirkungen des
Liebestrankes sind keine anderen als die, die wir heute wissenschaftlich
mit den Namen Erbmasse, Veranlagung, individuelle Natur u. ä.

in Verbindung bringen. Damit wird ein Problem von ungeheurer
Tragweite berührt, die Frage nämlich: Wie weit ist ein Mensch
überhaupt für sein Tun verantwortlich zu machen? Die Bearbeiter
der Tristansage suchen die unerklärliche Erscheinung der plötz-

131



lichen Liebesbesessenheit eigentlich ähnlich zu erklären wie die
antiken Dichter, die ihre Zuflucht zum Pfeile Amors nehmen.
Der Liebestrank läßt dem Menschen keine freie Wahl mehr;
auch Tristan erliegt im heißen Kampfe gegen sein Begehren.
Er rechtfertigt sich selbst durch die Worte: „Ihr, die ihr uns
verurteilt, wißt ihr, welchen Trank wir auf dem Meere getrunken
haben?" Dabei erwähnt er freilich nicht, daß er Isolde schon vor
dem Liebestrank liebte und Isolde ihn nur deshalb auf dem Schiffe
zunächst haßte, weil sie sich von Tristan verschmäht fühlte. Es
bedarf also des Liehestrankes gar nicht, um den glimmenden
Liebesfunken auf der Meerfahrt zu voller Glut zu entfachen. Auch
die vielen körperlichen und seelischen Vorzüge der Liebenden
gegenüber dem wesentlich älteren König Marke machen eine
besondere Zauberwirkung nicht erst nötig. Wir können also

getrost den Liebestrank als eigentliche Ursache alles Unglücks
ausschalten. Wir haben ihn nur zu betrachten als eine Möglichkeit
für den Dichter, die Liebenden zu rechtfertigen: Verzehrende
Liebesglut, aus unerklärlichen Urtiefen des menschlichen Wesens
emporsteigend, packt die Menschen so, daß sie behaupten, sie

hätten das begangene Verbrechen keineswegs gewollt. Alle
menschliche Schuld überragt versöhnend eine fast übermenschlich

erscheinende Liebe, von der Isolde im Hinblick auf Tristan
sagen konnte: „Euer Leben, das bin ich." Jedes trägt ein Paradies

verborgen in seiner Brust, und die Slärke dieser Liebe
rechtfertigt ihre Wirkungen. Um so großer Liebe willen haben alle
anderen Rücksichten zu schweigen, solche Liebe ist das
Köstlichste, was die Erde zu bieten hat; sie ist göttlichen Ursprungs.

Das Tristanproblcm ist nicht auf die Formel zu bringen, daß
in der Tristandichtung das schrankenlose Sichausleben einfach
verteidigt würde. Davon kann keine Rede sein. Tristan soll auch
in der Mâze als Muster an Ritterlichkeit erscheinen, und die
Schuldfrage wird von Gottfried von Straßburg nicht umgangen.
Tristan und Isolde leiden schwer unter einem Konflikt, der freilich
zugunsten der Liebe entschieden wird. So himmelstürmende
Liebe schafft Ausnahmegesetze, gibt - nach Gottfrieds Auffassung

— das Recht, Unrecht zu tun. Mag auch der tragische
Ausgang, daß IsoldeTristannicht lebend wiedersieht, wie eine gerechte
Sühne erscheinen, so deutet doch die Vereinigung der Liebenden
im Tode und das Verhalten König Markes eindeutig darauf hin,
daß der Dichter die Partei der Liebenden ergreift: Liebe kennt
kein Gebot. Nicht das Seelische im Menschen ist schuldig, sondern
seine Triebe tragen die Verantwortung. Dieser Egoismus aus
Liebeslust hat übrigens nichts zu tun mit dem Subjektivismus
Nietzsches, dem Egoismus des vollkommenen Menschen. Jener
Egoismus liegt in Ketten, dieser sucht den Menschen zu
entfesseln.

Wie sich der sittlich fühlende Mensch der Gegenwart zum
Tristanproblem stellt, braucht hier nicht untersucht zu werden.
Es kam uns darauf an zu zeigen, wo die Schwierigkeit der
Entscheidung zu suchen ist.

Die Frage, ob der Mensch berechtigt ist, seine Triebe gegenüber
Sitte, Gesetz oder sozialem Verhalten in die Waagschale zu
werfen, beherrscht auch das Hcbbelsehe Drama „Agnes Bernauer".
Die Antwort ist aber hier völlig eindeutig im Sinne der Ablehnung
jedes egoistischen Anspruches des Individuums. Jeden, der das
Drama das erstemal auf sich wirken läßt, wird wohl der Ausgang
stark befremden, und man wird den Schluß1) als eine unnatürliche

Konstruktion um einer bestimmten sittlichen Idee willen
empfinden. Es scheint zunächst jedem gesunden Gefühl zu
widersprechen, daß der junge Herzog Albrecht schließlich die
Regierungsgrundsätze seines Vaters restlos billigt, durch die der
Justizmord an der engelsgleichen, von Albrecht grenzenlos
geliebten Agnes gerechtfertigt erschien. Wenn wir zunächst
absehen von dem sozialen Unterschiede der Liebenden, so ergibt
sich, daß ähnliche Voraussetzungen wie bei Tristan und Isolde
vorliegen. Albrecht und Agnes lieben sich vom ersten Augenblick

an mit einer Glut, die keine verstandesmäßigen Bedenken

') Für die folgende Besprechung kann der später auf Veranlassung
einiger Bühnendirektionen von Hebbel abgeänderte Schluß nicht in
Frage kommen, weil er der Grundidee des Dramas durchaus zuwiderläuft.

kennt. Eine dauernde Vereinigung der Liebenden erscheint hier
wie dort zunächst ausgeschlossen. Aber allen Widerständen zum
Trotz gelangen die Liebenden zum Ziele, nur mit dem
Unterschiede, daß Albrecht und Agnes nicht zu List und Tücke greifen,
sondern den Weg des bürgerlichen Rechtes beschreiten, indem
sie sich vom ersten besten Pfarrer trauen lassen. Die Verstrickung
in Schuld liegt also hier nicht so offensichtlich zutage wie hei
Tristan, im Gegenteil, man hat zunächst überhaupt nicht den
Eindruck, daß trotz einer nicht mehr zu überbietenden Liebe
in irgend einem Falle die Schranken von Sitte und Gesetz
überschritten werden. Wie soll man dann aber verstehen, daß der
„Engel von Augsburg" wie eine gemeine Verbrecherin von
Henkersknechten auf Grund eines richterlichen Urteils von einer
Brücke in die Donau gestürzt wird? Der Schlüssel für diese Tat ist
in den Worten des Herzogs Ernst zu suchen: „Wenn du dich wider
göttliche und menschliche Ordnung empörst: Ich bin gesetzt, sie

aufrecht zu erhalten, und darf nicht fragen, was es mich kostet!"
Damit wird angedeutet, daß Hebbel keine spitzfindige Spekulation

zum besten geben will, sondern daß alles, was in das Gebiet
der Sitte gehört, als gegebene Wirklichkeit zu betrachten ist.
In der „Abfertigung eines ästhetischen Kannegießers" weist
Hebbel ausdrücklich darauf hin, daß er keine Weltanschauung
schaffen und keinen gemachten Konflikt behandeln wolle, sondern
daß das Drama den wirklichen Welt- und Menschenzustand
spiegeln müßte. So berichtet Hebbel über die Entstehung von
„Gyges und sein Ring", daß ihm nach Beendigung des Dramas
zu seiner eigenen Überraschung plötzlich „wie eine Insel aus dem
Ozeane die Idee der Sitte als die alles bedingende und bindende"
daraus emporgestiegen sei. Gesunde Metaphysik soll nach der
Schrift „Mein Wort über das Drama" aus demLeben hervorgehen.
Die überragende Bedeutung, die Hebbel der Ordnung der Welt,
der Sitte, den gesellschaftlichen Bindungen beimißt, erklärt sich
freilich nicht bloß aus der Beobachtung der Wirklichkeit, sondern
auch aus der Hegeischen Idee vom Zwiespalt zwischen dem
persönlichen Wollen und dem allgemeinen Weltwillen. Hebbel hat
es zwar abgelehnt, zur Gefolgschaft Hegels gerechnet zu werden.
Es ist aber nicht zu leugnen, daß die „Vorrede zu Maria
Magdalena" ein Hegelianer geschrieben haben könnte, und Ilegel-
sche Einflüsse sind durch den Pariser Aufenthalt Hebbels gegeben.
Die tragische Schuld ist nicht subjektiv bedingt durch
Übertretung von Geboten, ist nicht „Sünde" im gewöhnlichen Sinne
des Wortes, sondern ergibt sich aus dem Zusammenstoße
zwischen Ich und Welt. Dem ewig sich entwickelnden Ich haftet der
nach außen drängende Wille fast wie eine Art Erbsünde an.
Durch den Willen sucht der Mensch alle Hemmungen des Daseins
zu überwinden und vergrößert dadurch die Kluft zwischen sich
und den anderen Individuen. Diese „starre eigenmächtige
Ausdehnung des Ich" (siehe „Mein Wort über das Drama") ergibt
die tragische Schuld des Individuums. Uberall im Leben des
einzelnen bäumen sich Widerstände auf, die selbst das beste Wollen
zerbrechen können. Damit wird die ungeheure Tragik des menschlichen

Daseins enthüllt. Der „Lebensprozeß" ist der Widerstreit
zwischen der persönlichen Freiheit und der ihr widerstrebenden
Notwendigkeit. Das Drama hat den Gegensatz zwischen diesem
Besonderen und dem Absoluten, zwischen dem Welt- und
Menschenzustand und der Idee als dem sittlichen Zentrum, zwischen
dem plumpen Stoffe und dem Gesetze, zu veranschaulichen. Sozial
wirkt sich dieser Zwiespalt aus im Kampfe zwischen Einzelwesen
und Masse. Hebbel gibt als Grundidee des Dramas „Agnes
Bernauer" selbst an: „Es ist darin ganz einfach das Verhältnis des

Individuums zur Gesellschaft dargestellt und demgemäß an zwei
Charakteren, von denen der eine aus den höchsten Regionen
hervorging, der andere aus den niedrigsten, anschaulich gemacht,
daß das Individuum, wie herrlich und groß, wie edel und schön
es immer sei, sich der Gesellschaft unter allen Umständen beugen
muß, weil in dieser und ihrem notwendigen formalen Ausdruck,
dem Staat, die ganze Menschheit lebt, in jenem aber nur eine
einzelne Seite derselben zur Entfaltung kommt."

Gegen die Liebe zwischen Agnes und Albrecht lassen sich, wenn
man beide im Weltgeschehen isoliert, keineswegs irgendwelche
moralische Bedenken erheben. Agnes ist ein Mädchen, das ohne

132



jede Berechnung, vielmehr naiv, unschuldig, ahnungslos liebt,
nur getrieben von dem alles überstrahlenden Gefühl einer unendlich

starken Zuneigung. Nichts ist ihr natürlicher als die
Auflassung, daß es, um die Verbindung mit einem Fürsten zu
rechtfertigen, genüge, das „Muster eines Weihes" zu sein. Auch Herzog
Alhrecht ist durch die Liehe wie durch einen Zauber gebunden,
und er erklärt dem Ritter Frauenhoven, den auch die Liebe zu
Agnes gepackt hat, daß es Wahnsinn wäre, wenn er auf Grund
der Lehenspflicht Entsagung von ihm verlangen wollte. Der
Zustand der Verzückung wird durch die Worte Albrechts an
seine Freunde deutlich, daß sie erst verstehen könnten, was Liebe
wäre, wenn sie nicht wüßten, ob's Lust oder Schmerz ist, was
ihnen die Seele im Wirbel herumjage, wenn ihnen die Brust
zersprengen wolle und sie von Frost und Hitze zugleich geschüttelt
zweifelnd ausriefen: Doch wohl Lust, ja, wohl Lust, Wollust. —

Eine so überwältigende Liebe steht allem Anschein nach mit
fremden Interessen nicht im Widerspruch. Dennoch erscheint die
Verbindung der beiden Liehenden im Hebhelschen Drama als

tragische Schuld, die sich bitter rächt. Diese Tatsache läßt eine
Motivierung erwarten, aus der hervorgeht, daß der Dichter
höchste sittliche Forderungen an den einzelnen stellt. Der Vater
der Agnes ahnt schon frühzeitig die Ursache des Konfliktes, indem
er erkennt: Ein Barhierhecken und eine Krone, „es geht nimmermehr

gut". Die Üherhrückung der sozialen Kluft erscheint ihm
also verhängnisvoll. Und tatsächlich erklärt das Gericht, „die
Ordnung des Reiches" wäre durch Agnes gestört durch eine
„verbrecherische Verleitung des jungen Herzogs zu unrechtmäßiger

Ehe", worauf Todesstrafe stehen müßte. Das Wesentliche

aber ist, daß Herzog Ernst dadurch die „Ordnung der Welt
gestört" findet, daß durch die gefährdete Erbfolge unvermeidlich
der Bürgerkrieg kommen und alles drunter und drüber gehen
müßte. Die Zustände würden auch nicht gebessert werden, wenn
etwa Alhrecht dem Throne entsagte. Hebbel bemüht sich, die
Pflichten Alhrechts dem Staate'gegenüber als so unerbittlich und
gottgewollt zu beweisen, daß Herzog Ernst sein Handeln als
pflichtgemäß hinstellt und den Tod der Agnes als eine schicksalhafte

Notwendigkeit betrachtet: „Das große Rad ging über sie

weg." Zu dieser Anschauung bekennt sich schließlich auch Herzog
Alhrecht nach einer fast übermenschlichen Selbstüberwindung.
Er beugt sich schließlich der „Gewalt des Rechts", der Wucht
der seit einem halben Jahrtausend überlieferten Sitte innerhalb
eines Volkes, vor der „Übereinkunft der Völker", vor einer
Gewalt, die den zerschmettern würde, der einen Stein gegen sie

schleudert. Individuelle Wünsche müssen den Interessen der
Allgemeinheit, dem überlieferten Rechtsempfinden geopfert werden.

Der einzelne kann nicht machen was er will. Das Handeln
kann nicht durch ein überschwengliches Gefühl geleitet werden.
Gefühle unterliegen der Kontrolle des Verstandes. Herzog Ernst
läßt sich also hei der Hinrichtung der Agnes nicht von Haß-,
Rache- oder Angstgefühlen leiten, sondern auf seiner Seite ist
das Recht; Agnes ist ein „Opfer der Notwendigkeit".

So erscheint das Schicksal der Agnes nicht als ein zufälliges,
einmaliges Geschehen, sondern die Vorgänge des Dramas
enthüllen das Weltgeschick. Jene Vorgänge in Bayern im 15.
Jahrhundert werden betrachtet im Verhältnis zu dem alles bedingenden

sittlichen Zentrum, das Hebbel im Weltorganismus annimmt.

Das Einzelgeschick der Agnes Bernauer wird in das
Allgemeinmenschliche erhohen, ist als Beispiel dafür zu betrachten, daß
das eigenwillige Streben nach Erfüllung persönlicher Wünsche
zu schweren Konflikten, ja zu einer großen tragischen Schuld
führen kann. Für uns Mensehen von heute hat natürlich das
Problem des sozialen Gegensatzes zweier Liebenden oder die
Rücksicht auf dynastische Gesetze hei weitem nicht mehr die
Bedeutung wie früher, so daß wir nach flüchtiger Lektüre den
Schluß der „Agnes Bernauer" ablehnen müßten. Aber darum
handelt es sich in Hebbels Drama im tiefsten Grunde nicht. Das
Problem der Liebe ordnet sich einer beherrschenden Idee unter.
Als Hauptgedanke kristallisiert sich die Erkenntnis heraus, daß
es im Leben jedes Menschen Bindungen gibt, über die er sich

ungestraft nicht hinwegsetzen kann. Wenn der Mensch sich nicht
wie Robinson auf eine Insel zurückzieht, sich nicht einsiedlerisch
loslöst von der Gemeinschaft, in die er geboren wurde, muß er
tausend Rücksichten nehmen auf Menschen und Verhältnisse,
etwa auf Verwandte, gesellschaftliche Gepflogenheiten,
Berufsgewohnheiten oder religiöse, ethische und politische Ansichten
seiner Umgebung.Eine ungeheure Tragik liegt im Schicksal jedes
Menschen; denn was hat das Einzelschicksal zu sagen gegenüber
dem Schicksal der Allgemeinheit, eines Volkes, der Menschheit,
ja gegenüber dem gewaltigen Weltgeschehen. Das große Rad geht
über uns alle hinweg. Für den einzelnen ist freilich sein Schicksal
eine ganze Welt für sich. Aber der Mensch muß lernen, die
selbstischen Ansprüche des Ich zurückzustellen; er darf sich nicht
wundern, daß sich die Welt nicht um seine Achse dreht.

So lehrt das Hehhelsche Drama, das Lehen unter ewige Ideen
zu stellen. Tristan dagegen folgt den Forderungen seiner Triebe,
er lebt dem Tage, der Gegenwart, der Zeitlichkeit. Durch solche
Erwägungen wird die Grenze der rein ästhetischen Betrachtung
überschritten. Das Kunstwerk erscheint als Niederschlag
bestimmter religiös-ethischer Ansichten, die wir ablehnen oder
billigen können. Wenn es uns gelingt, dem heranreifenden
Menschen, der tastend nach Deutungen des Weltgeschehens sucht,
Dichtungen so nahe zu bringen, daß sie ihn vor Entscheidungen
stellen, ja, daß sie ihm Wegweiser sein können, dann ist wohl die
höchste Aufgabe der Erziehung durch den Deutschunterricht
erfüllt worden. Wenn der Schüler die tiefe Kluft zwischen
Sein und Sollen, zwischen Neigung und Pflicht ahnt, wenn er
verstehendes Mitgefühl für die von Leidenschaft Gepackten
aufbringen kann, aber doch empfindet, daß Entsagung um der
Mitmenschen willen die höhere Stufe der Menschlichkeit
darstellt, dann ist nicht das Gedächtnis durch Wissensstoff heiastet
worden, sondern der innere Mensch ist gewachsen. Wie weit und
mit welcher Ausführlichkeit die hier angeschnittenen Fragen im
Oberklassenunterricht behandelt werden sollen, darüber lassen
sich keine bestimmten Vorschriften geben. Nicht jede Klasse
wird solchen Fragen zugänglich sein, und nicht unwesentlich ist
wie bei jeder Behandlung ethischer Fragen das Vertrauensverhältnis

zwischen Lehrer und Schüler. Immer aber muß namentlich
der Deutschunterricht im Auge behalten, nicht in erster Linie
Ergebnisse der Wissenschaft weiter zu gehen, sondern solche
Stoffe unbekümmert um die wissenschaftliche Systematik
auszuwählen, die den jungen Menschen zum Verstehen seines Daseins
führen.

Fortsetzung des allgemeinen Teiles. Redaktion: Dr. W. Schohaus

Schweizerische Umschau

Ein Singtreffen für alle, die Freude haben am Singen und die

es nach neuem Liedgut für Fahrt, Heim, und Freundeskreis dürstet,
findet am 9. und 10. September in der Jugendherberge Beinwil
(Aargau) statt. Unkostenbeitrag 1 Franken. Rucksack-Ver-

pflegung. Anmeldungen an Karl Rieper, Leutholdstraße 18,

Zürich 6. — Am 28. und 29. Oktober veranstaltet der gleiche
Kreis an gleicher Stelle ein Volkstanztreffen.

Eine Singwoche unter Leitung von Dr. Konrad Ameln
(Herausgeber der Zeitschrift „Die Singgemeinde") soll vom I. 8.
Oktober im Chuderhüsi zu ernster Arbeit und Besinnung, aber
auch zu froher Erholung sammeln. Zugrundegelegt wird der
Arbeit das neue Liederbuch „Gesellige Zeit". Kosten für die ganze
Woche 40 Franken, dazu den Betrag für Musikalien. Anmeldung
und Auskunft bei Walter Gorgé, Langmauerweg 12, Bern.

133


	Schulleben und Schulpraxis

