
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 6 (1933-1934)

Heft: 10

Rubrik: Kleine Beiträge

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freud eim si Musig macht." Und dann geht's los, ohne

Dirigent, mit eifrigem Zählen während der 23 Takte Pause, ein
Zwitschern und Tirilieren, wohl einmal zu früh, zuletzt noch
ein verspäteter Gugguh, wo schon alle andern fertig sind!
Staunend fragen Sie : „Woher die vielen musikalischen
Kinder?" Es sind lauter Bauernbuben und -mädchen aus der
Gegend hier.

Drei Tage später! Mittwoch Abend! Unsere Schulstube
vollgepackt mit hörbegierigen Erwachsenen. Zwischen
Fingerhut und Glockenblumen die Märchenerzählerin, und im
einzigen, noch frei bleibenden Räume zwei Männer und zwei
Mädchen, deren Blockflötenquartett gerade das in uns wach
werden läßt, was wir brauchen, wenn Märchenweisheit mit
ihrer primitiven und ihrer ewigen Wahrheit uns in die Tiefen
unseres Wesens zurückführen will. Märchen kann man auch
Erwachsenen erzählen, Erwachsenen erst recht, wenn sie

aufgehört haben zu fragen, ob die Geschichte „wahr" sei.

Spürten Sic etwas von tiefster Wirklichkeit in der Zauber-

geschiclite von Jorinde und Joringel?

Kleine Beiträge

Aus einer holländischen neuen Schule

In einer Gruppe holländischer Schulreformer wurde seit rund
20 Jahren ein Unterrichts-System entwickelt, das manches
Verwandte mit Montessori- und Dalton- Methode hat, sich aber doch
in der philosophischen Fundierung von ihnen unterscheidet: der
,Persönlichkeitsunterricht".

Die Anregung dazu geht aus von der Philosophie M. H. J.
Schœnmaeckers, besonders von seinen beiden Büchern „Beginselen
der Beeidende Wiskunde" (Prinzipien der bildenden Mathematik)
und „Werelbouw" (Weltbau) und von seiner Verhältnis-Lehre.
Nach ihr wird das Verhältnis in der sogenannten alten Schule nur
gesehen als ein Gradunterschied zwischen Schüler und Lehrer,
der sich müht, den Schüler auf sein Niveau zu bringen („Du bist
beinahe so klug wie der Lehrer" ist dann der höchste Lobspruch),
während die neue Schule das Verhältnis aktiv-gebend und pas-
siv-empfangend als zwei Pole einer Einheit betrachtet, so daß
bald der Lehrer, bald der Schüler der aktive bezw. passive Teil ist.

Als Grundprinzip des Persönlichkeits-Unterrichts gelten Frei-
heits- und Gestaltungstrieb. Deshalb soll jedem Kinde die
Möglichkeit zu freier Aktivität gewährleistet werden. Da diese ganz
individuell ist, folgt daraus: ein reiner Klassen-Unterricht ist
unmöglich; der Unterricht muß vor allem persönlichen Kontakt
schaffen. Also werden Stundenplan und bestimmte Methode
abgelehnt.

Allerdings ist die sich daraus für das Kind ergebende Freiheit
nicht unbeschränkt. Die notwendige Gebundenheit, wird abgeleitet

aus den drei verschiedenen Verhältnissen, in denen der
Mensch lebt: er ist gebunden in und durch sich selbst (Ich-Ich),
sozial (Ich-Wir) und kosmisch (Ich-Das, Ich-Er). In sie wird das

Kind möglichst früh eingeführt.
Äußerlich erscheint die Praxis des Persönlichkeits-Unterrichts

dem Dalton-Unterricht ähnlich, aber eben doch nur äußerlich.
Der Gang für die Abfassung der Aufgaben ist ihm nur formales
Prinzip. Es wird ein Sechs-Jahres-Plan aufgestellt, der aufgeteilt
wird in Jahres-, Monats- und Wochen-Aufgaben. Die Freiheit
wird dem Schüler gewährt dadurch, daß es ihm anheimgestellt
bleibt, in welcher Reihenfolge, in welchem Tempo, in welcher
Arbeits-Technik er das Pensum erledigen will. Nach unserer
Auffassung erfordert der Dalton-Plan zu viel administrative Arbeit,
die wir auszuschalten versuchen.

Für die Elementarfächer (sprechen, lesen, schreiben, rechnen)
wird in der Regel eine Tagesaufgabe gestellt, für die Geschichte,

LTnd ist es Ihnen nicht auch aufgefallen, wie nahe wir
einander in den wenigen Tagen schon gerückt sind? Das
haben wir vor allem unserer Landsmännin mit dem fremden
Namen, Emma Pieczynska-Reichenbach, zu verdanken, deren
Lebensschicksal uns im Innersten erschüttert hat. Diese
tiefe Tragik eines Menschen, immer wieder aus seiner Bahn
herausgeworfen, nach jeder Verzweiflung eine neue Bahn
suchend, um auf andere Art seinen Mitmenschen helfen zu
können! Emma Pieczynska ertrug ihr Unglück mit unglaublicher

Tapferkeit. Sic lernte den Sinn des Leidens erkennen:
„Darum mußte mein äußeres Gehör zerstört werden, damit
ich um so besser lauschen konnte auf die innere Stimme;
darum mußte ich vom Verlust der Augen bedroht und
schließlich befallen werden, damit ich um so deutlicher sehen

könne das innere Licht." - Alle Verluste vermochten nichts
anderes zu erreichen, als daß sie immer treuer die Hüterin
sittlicher Reinheit in Familie und Volk, die Förderin nationaler

Erziehung und der Erziehung zum Frieden zwischen
den Völkern, die Weckerin sozialer Verantwortlichkeit wurde.

(Schluß folgt)

Geographie usw. eine Wochenaufgabe. Über das Lehrmaterial
haben die Kinder dabei natürlich freie Verfügung. Wer seine

Aufgabe erledigt hat, beschäftigt sich mit „Extra-Arbeit" im
gleichen Fach. Die schwächeren Schüler erledigen nur die Tages-
Aufgabe, vollenden aber so innert der sechs Jahre den ganzen
Lehrplan.

So ergibt sieh — im Gegensatz zum Dalton-Plan, der ein
gleiches Niveau anstrebt — ein starker Unterschied in den Leistungen

der einzelnen Schüler jeder Klasse, den wir durchaus
gutheißen.

Natürlich erheischt ein solcher Unterricht ein großes Maß von
Ordnung, das aber nach unsrer Auffassung nicht durch die Diktatur

des Lehrers erreicht wird, obwohl es natürlich leicht anf solche
Weise zu erreichen ist. Dnser Lehrer soll vor allem eine ganze
Persönlichkeit sein mit großen Führer-Qualitäten; eine stille
magische Kraft soll von ihm ausgehen; er soll im ganzen ein
Künstler sein.

Das zweite vielumstrittene Problem in unsrer neuen Schule ist
das der Korrektur. Infolge der freien Aktivität werden ganze
„Wagenfrachten" von schriftlichen Arbeiten produziert, so daß
wir wohl Professor Gunnings Schrei vom „Fluch der Korrekturen"
zustimmen mußten. Andrerseits fanden wir in dem unter Professor

Kohnstamms Leitung verfaßten holländischen Dalton-Rap-
port die Forderung aufgestellt, daß alle Arbeiten korrigiert werden

müßten, eine Forderung, die uns für unsern Persönlichkeits-
Unterricht unerfüllbar schien. Wenn man annimmt, daß der
Zweck der Korrektur sei, zu prüfen, was der Schüler gelernt hat,
ihm eine Genugtuung durch diese Feststellung zu verschaffen
oder aber ihm klar werden zu lassen, was er sich noch erarbeiten
muß, so glaubten wir uns berechtigt zu der These: nicht alle
Arbeiten brauchen korrigiert zu werden. Bei einiger Übung sieht
der Lehrer schon bei schneller Durchsicht einer Arbeit, ob sie ein
bestimmtes Problem beherrscht oder nicht; es erscheint uns
unwichtig, darüber hinaus festzustellen, ob mehr oder weniger
Fehler in ihr enthalten sind. Wir glauben sogar, daß es für das
Vorwärtsstreben des Kindes manchmal ersprießlicher ist, wenn es

seine Arbeit nicht um der Kontrolle durch die Korrektur willen
tut, sondern aus innerm Streben heraus.

Die Genugtuung, die das Kind wünscht, läßt sich ohne weiteres
durch einige allgemeine Andeutungen erreichen, die wir aber
immer ermutigend halten.

Unser Entschluß, um unseres gesamten Unterrichtssystems
willen eben nicht alles zu korrigieren, führte zu einem Kampf mit

265



den Schulaufsichtsbehörden, die wir aber schließlich doch davon
überzeugen konnten, daß wir auch mit unserer Methode zum
Ziele kamen.

Wir anerkennen auch die Berechtigung schriftlicher
Klassenarbeiten, glauben aber, daß sie, sowie sie heute noch gehandhabt
werden, kein Kriterium abgeben für die Klassenleistung. Wir
suchen durch solche Arbeiten von Zeit zu Zeit, also durch
Stichproben, festzustellen, an welchem Entwicklungspunkt ein Kind
angelangt ist.

Was den Anhängern der alten Schule endlich eine ganz besondere

Angst einflößt, das ist die Bewegungs- und Äußerungsfreiheit,

die wir gutheißen. Unsere Kinder dürfen im Schulraum
umhergehen, einander helfen, miteinander sprechen, ohne daß
der Befehl ertönt: „Ruhe!" Wir glauben, sagen zu können, daß
unser Unterricht den Lehrer weniger ermüdet als der traditionelle,
und daß er ihm weit mehr Anregungen gibt durch den stärkeren
persönlichen Kontakt mit seinen Kindern.

Einem Einwand ist noch zu begegnen, nämlich dem, daß die
übliche Schulausstattung einen Unterricht, wie wir ihn wollen,
nicht ermögliche. Wir haben Äußerlichkeiten keinen übergroßen
W ert beigelegt, haben auch keine besonders interessanten neuen
Lehr- und Lernmittel ersonnen. Wir lehnen sogar die jetzt
modernen Tische und Stühle ah und halten, schon wegen ihrer Stabilität,

an den üblichen Schulbänken fest. Nur dürfen sie nicht
schematisch aufgestellt sein, sondern müßen frei hin und her bewegt
werden dürfen. Weit wichtiger als diese Frage erscheint uns die
freie Verfügung über das Lehrmaterial, das die Kinder anwenden
wollen. So hängt also der Persönlichkeits-Unterricht nicht von
irgendwelchen Äußerlichkeiten ah, sondern in erster Linie vom
persönlichenWagemut eines Lehrers und seiner Einstellung zu ihm.

Zusammenfassend glauben wir sagen zu dürfen: Unsere Kinder

kommen zur Schule, um in ihr zu arbeiten; der Lehrer fordert
diese Arbeit von ihnen, läßt ihnen aber Freiheit in bezug auf
Tempo, Reihenfolge, Arbeitsmethode, verlangt nur die Erledigung
eines Minimal-Pensums. Demgegenüber sagt der Montessori-An-
hänger: Unsere Kinder können in der Schule arbeiten; hier ist
das suggestiv zwingende Material dafür; der Erwachsene steht
zwar wachsam dabei, verhält sich aber passiv und überläßt es

ihnen, oh sie arbeiten wollen oder nicht. Und der Dalton-Anhänger :

Unsere Kinder sollen unter Ausschluß persönlicher Bevorzugung
als Klasse (Masse) ein bestimmtes Pensum erledigen; danach
sollen sie bestimmte vom Lehrer gestellte Aufgaben erledigen,
wobei ihnen gewisse Freiheiten bezüglich Tempo und Reihenfolge
gestattet werden; aber unser Ziel bleibt Niveau-Halten.

Auf die Unterrichts-Technik im einzelnen einzugehen, würde
hier zu weit führen. Nur über die Resultate seien noch einige
Bemerkungen gestattet. 1921 baten wir die Amsterdamer
Stadtverwaltung, uns den Persönlichkeits-Unterricht zu gestatten. Er
wurde uns 1923 zunächst versuchsweise für eine Klasse erlaubt
unter der Bedingung, daß die Gesamtleistungen nicht hinter denen
anderer übereinstimmender Klassen zurückblieben. In unserer
Probeklasse haben sämtliche Kinder innert der vorgeschriebenen
sechs Jahre die Elementarschule glatt absolviert. Iii dieser Zeit
wurde niemals eine Hausarbeit gefordert. Es brauchten keinerlei
Nachhilfestunden erteilt zu werden. Dabei handelte es sich nicht
um irgendwelche Auslese-Kinder, sondern um gewöhnliche
Großstadt-Volksschulkinder.

Wir haben jederzeit jedem am Unterricht Interessierten Einblick
in unsere Arbeit gewährt, haben gern Kritik gehört und danach
unseren Standpunkt überprüft. Der Erfolg war allgemeine
Anerkennung und die Eröffnung einer eigenen Schule im Frühjalirl930
(unter Leitung des Verfassers), nachdem 1929 bereits eine solche
in Enschede eröffnet worden war. Vor allem aber: die Eltern
unserer Schüler waren begeistert von unserem Unterricht und
verlangten ihn auch für ihre anderen Kinder.

L. Grœnetveg, Rektor in Amsterdam

Zur Ethik des Kindes
Die Psychologie weiß heute, daß das Kind, selbst das Kleinkind,

ein zwar von dem der Erwachsenen verschiedenes, aber
dennoch als Sexualität zu bezeichnendes erotisches Interessen¬

leben besitzt. Wir wissen heute auch, daß das Kind die Welt
anders sieht, daß es sie sich anders vorstellt als wir und sie
deshalb z. B. anders zeichnet. Die moralische Wertwelt des Kindes
hingegen muß als noch kaum erforscht gelten. Noch immer bilden
z. B. in der Erziehung die ethischen Anschauungen der Erwachsenen

die Basis, von der aus wir kindliches Tun und Lassen
verstehen und werten wollen. Da werden dann dem Kinde im besten
Falle die mildernden Umstände mangelnder Einsicht und
altersbedingter sittlicher Unreife zugebilligt, wo es in einer eigenen,
positiven Motivierung begriffen werden sollte. Die Einsicht, daß
wir beim Kinde vor Tatbeständen eigener Gesetzlichkeit stehen
könnten, fällt uns in ethischer Problematik schwerer als etwa vor
den Gesetzen der Vorstellungswelt. Dazu kommt, daß mit der
„Andersartigkeit des Kindes" in den letzten Jahrzehnten viel
Unfug getrieben worden ist, der gerade dieser Betrachtungsweise
viel Hemmungen und Mißtrauen in den Weg gelegt hat.

Nun liegt ein umfassender und tiefgreifender Versuch vor, das
moralische Bewußtsein des Kindes zu verstehen und an ihm gerade
das Spezifische der kindlichen Ethik ins Licht der Forschung zu
rücken, das Werk von Prof. Dr. Jean Piaget: „Le jugement
moral chez l'enfant" (478 S., Paris, Librairie Felix Alcan). Unser
Genfer Landsmann entledigt sich dieser Aufgabe in doppelt
geführter Untersuchung: im Studium der kindlichen Moral, wie
sie sich beobachten läßt im Spiel und den darin sich ergebenden
Situationen und Beziehungen, wobei vor allem das Bewußtsein
der Spielregeln und das Verhalten zu ihnen im Mittelpunkt der
Betrachtung stehen. Sodann werden jedoch, um zur Festlegung
der Hauptlinien der kindlichen Ethik vorzudringen, die Probleme
der Verantwortlichkeit, der Lüge, der Sühne und der Gerechtigkeit

untersucht, und es wird festgestellt, welche Rolle sie im
kindlichen Moralhewußtsein innehaben, aber auch, und vielleicht vor
allem, welche Farbe sie gerade in ihrer Eigenschaft als kindliche
Bewußtseinsinhalte annehmen.

Diese Untersuchungen werden von einer Psychologie
durchgeführt, die selbst darauf Anspruch erhebt, experimentell
geheißen zu werden. Man kann nun hier die Dissonanz „Ethik-
Experiment" heraushören, aber experimentell muß diese
Psychologie nur genannt werden, weil sie mit provoziertem Material
arbeitet. Piaget verwendet die persönliche Befragung des Kindes,
die trotz ihrer bis ins Detail gehenden Vorbereitung und ihres
methodisch-systematischen Aufbaus die ganze Elastizität und
Unvoreingenommenheit des menschlichen Dialogs besitzt. Dieser
Dialog verrät aber auch eine ganz außergewöhnliche
Identifikationsfähigkeit, der man auch bei wissenschaftstheoretischen und
methodologischen Bedenken Kredit vorschießen wird.

Dies tritt zunächst hervor in dieser minutiösen und dabei
grundlebendigen Analyse des kindlichen Spiels. Hier wird nicht
nur von außen beobachtet oder gar registriert, sondern von innen
mitgemacht, mitgelebt und dabei Tagebuch geführt. Der
Psychologe hat sich die Fachausdrücke des kindlichen Spielvokabulars

angeeignet oder zurückerworben und ruht nicht eher, als bis
er die Tragweite und Bedeutung der wichtigsten Spielregeln
erfaßt und die innere Stellungnahme des Kindes zu ihnen
begriffen hat. Regelbewußtsein und Praxis der Regeln werden
zugleich beobachtet, wobei sich ergibt, daß sich die Phasenreihen
der Entwicklung dieser beiden Phänomene trotz prinzipieller
Übereinstimmung nicht decken. Also: gemessen und experimentiert

wird nicht, auch nicht in den andern Teilen. Durch den Dialog

und durch testähnliche Urteilsprovokation wird dort in
gewissenhafter, methodisch ausgefeilter Kleinarbeit Material
zusammengetragen, damit dann in synthetischer Schau die
Grundtatsachen und Hauptrichtungen des kindlichen
Moralbewußtseins gezeichnet werden können.

Der Zentralbegriff, der aus der Untersuchung herauswächst,
ist der des „ethischen Realismus" des Kindes. Unter Realismus
wird hier diejenige Geisteshaltung verstanden, die zur
„Vergegenständlichung" ideeller Gegebenheiten neigt und sich hier als
Tendenz des Kindes zeigt, ethische Gesetze, Werte und Pflichten als

vom Bewußtsein unabhängig und dennoch konkret, gar materiell,
existierend anzunehmen. Er manifestiert sich im Glauben an die

objektive Existenz der Spielregeln und daher ihrer Unantastbar-

266



keit und Unabänderlichkeit, sodann in der Beurteilung von
Handlungen unabhängig von jeder Berücksichtigung der Absicht,
allein den — oft nur materiellen — Folgen nach.

Die auf diesem Realismus basierende Moral ist daher ihrem
Wesen nach eine unechte, heteronome. Sie resultiert aus dem
einseitigen, autoritären Druck des Erwachsenen anf die an sich
schon egozentrische und „realistische" Mentalität des Kindes,
der zu einem einseitigen Respektsverhältnis führt. Das Kind
ist jedoch noch einer andern Beziehung zur Umwelt, und besonders

zum Erwachsenen, fähig, zu einem gegenseitigen
Achtungsverhältnis, das vom 10., 12. Jahre an die natürliche Basis für
die Entwicklung einer nicht mehr egozentrischen, realistischen
und daher heteronomen, sondern einer autonomen Ethik
gegenseitigen Verstehens und Zusammenarbeitens werden soll. Daß
dieser Übergang in einem in Phasen zu verfolgenden Ablauf vor
sich geht, dafür erbringt Piaget den Nachweis. Und die Wichtigkeit
dieses Übergangs für eine normale Entwicklung der Persönlichkeit
führt zur Betrachtung der Umweltseinflüsse. Dieser
Berücksichtigung wegen ist das Buch auch von großer pädagogischer
Wichtigkeit. Piaget ist ja nicht nur Professor an der Universität
Genf, sondern auch am Institut J.-J. Rousseau; die pädagogische
Auswertung seiner Ergebnisse liegt ihm sehr am Herzen. Er nimmt
sie in einigen Umrissen selbst vor und weist ihr außerdem im
ganzen und im einzelnen den Weg.

Zu fragen ist nach dem Geltungsbereich seiner Resultate.
Piaget ist sich der Bedingtheit seiner Materialgewinnung voll
bewußt. Er selbst gibt in diesem Buche nach Feststellung und
Ausmerzung der hauptsächlichsten Fehlerquellen den
methodischen Bedenken Raum, die sowohl der Problemstellung als
auch der synthetischen Auswertung ihr Geltungsgebiet abstecken.
Und er selbst warnt hier und in der Einleitung zu einem andern
Werk („La représentation du monde chez l'enfant", Paris,

Librairie Felix Alcan) davor, die in solcher Analyse zutage
geförderten Bewußtseinstatsachen ohne weiteres getreuen
Abbildern spontanen seelischen Geschehens gleichzusetzen. Dieser
Reserve, welche bei einer Untersuchung kindlichen Gemütlebens
ungleich schwerer ins Gewicht fallen müßte, begegnet er in
dem gegenwärtigen Werke eben durch diesen doppelt geführten
Beweisgang: Die Ergebnisse des Dialogs werden durch die direkt
geübte Beobachtung und Untersuchung des kindlichen Spiels als
dem Betätigungsfeld unbefangener kindlicher Moral korrigiert
und erhärtet.

Zu fragen bleibt nach der Gültigkeit des Moralbegriffs, der
dieser psychologischen Untersuchung zugrunde liegt. Für Piaget
ist Ethik soziale Beziehung; der Übergang von der heteronomen
zur autonomen Ethik, den er empirisch einwandfrei nachweist,
wird in der Deutung zu einer Funktion des Grundtones (1er

wechselnden Umweltsbeziehungen. Es hängt für die letzte
Stellungnahme zu diesem Buch — das durch den Gegenstand selbst
über die Bedeutung einer empirisch-psychologischen
Untersuchung hinausgehoben wird — einiges davon ab, ob man bei
dieser Fassung ethischen Wesens bleiben kann.

Bis jetzt haben sich nur die Engländer, Polen und Spanier
Piaget übersetzt. Übertragungen ins Deutsche gibt es von seinen
Werken noch nicht. Das liegt wohl nicht nur an der Scheu unserer
Psychologie vor strikt empirischen Untersuchungen, sondern
auch an der durchaus realen Schwierigkeit, daß die Gesprächs-
führung mit dem Kinde, in die der Autor ausführlichen Einblick
gibt, nicht leicht mit derselben Note in anderer Sprache
wiedergegeben werden kann. Eine zulängliche deutsche Übersetzung
wäre immerhin denkbar. Hoffentlich bekommen wir sie bald.
Bis dahin aber kann sich auch bescheidene Beherrschung des

Französischen an die durchaus klare und ungekünstelte Sprache
des Originals halten. J. R. Schmid, Zürich.

SCHULLEBEN UND SCHULPRAXIS
VERANTWORTLICHE REDAKTION DIESER RUBRIK: PRO F. DR. W. 6 U Y E R, RORSCHACH

Betrachtungen zur Methode des Religionsunterrichts Dritte Folge

Zur Methodik des evangelischen Religionsunterrichts
Pfarrer H. Kübler, Hauptwil

Es ist wohl richtig, wenn ich behaupte, daß bei den Lehrern
Unklarheit in dieser Frage bestehe, bei den Pfarrern aber im
großen ganzen Gleichgültigkeit. Die Diskussion geht in
Pfarrerkreisen um eine ganz andere Seite des

Religionsunterrichts, nämlich um die Sache, den Gegenstand und
Inhalt des Unterrichts, wie überhaupt der ganzen kirchlichen
Verkündigung. Und in dieser Sache herrscht, es ist beschämend,

nein, es ist traurig, es bekennen zu müssen, unter den
Pfarrern ganz und gar keine Einigkeit. Wenn man aber in
der Sache, was christlicher Glaube sei, im Zentralen
auseinandergeht, dann ist es nicht verwunderlich, wenn auch
das meiste, was zur Methode geschrieben wird, die

Verwirrung nur noch vergrößert; auch wenn solche Schriften
auf ihrer Grundlage konsequent aufbauen und in
Randfragen der äußeren Darbietung eine gewisse Einheitlichkeit
herrscht, so gehen doch die Meinungen im Grundlegenden
so weit auseinander, daß der von außen Kommende auch in
methodischer Beziehung ratlos gelassen wird, wenn er nicht
in der Sache bereits die eine oder andere Stellungbezogen hat.

Eine Einigung in der Frage nach dem Wesen des christlichen

Glaubens ist darum die Voraussetzung fruchtbarer
methodischer Besinnung. Eine solche Einigung scheint sich
in der Gegenwart wirklich anzubahnen, indem der

Grundgegensatz der Glaubensauffassungen, um den in der
evangelischen Kirche in den beiden letzten Jahrhunderten
gestritten worden ist, heute wieder klar in seiner Unvereinbarkeit

herausgearbeitet wird. Wir haben Gründe anzunehmen,
daß die Entwicklung der evangelischen Theologie, die mit
dem Hereinbrechen der Aufklärung in der Kirche der
Reformation vor 200 Jahren begonnen hat, sich heute ihrem
Ausgange zuneigt, indem sie zu ihrem Anfangspunkte
zurückkehrt ; zu dem Gegensatz : hie reformatorischer
Offenbarungsglaube, hie rationalistisch-idealistische
Religionsphilosophie.

Es stehen einander in der Diskussion der Kirche zwei

gegensätzliche Grundauffassungen des christlichen Glaubens

gegenüber:
Die erste behauptet:
Der christliche Glaube ist in seinem Wesen eine Form

menschlicher Religiosität, wobei unter Religiosität das

Bewußtsein der Bezogenheit des Menschen auf das Absolute

267


	Kleine Beiträge

