
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 6 (1933-1934)

Heft: 9

Rubrik: Kleine Beiträge

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schiiftreform herantreten dürften. Für die Auffassung, am
ungewöhnlichen Zerfall der Handschrift sei in erster Linie
das Werkzeug, die spitze Feder schuld und eine Gesundung
sei schon vom verbesserten Werkzeug her möglich, hat er nur
Verachtung übrig. Funkhäuser muß letzten Endes an der Zeit
verzweifeln, weil er nicht zu glauben vermag, daß aus einem

bloßen Mitschaffen an einem Gesamtwerk (Arbeitsteilung) ein
Miterleben des Gesamtwerkes durch den Einzelnen hervorgehen
könne. Und doch ist es eine nicht zu bestreitende Tatsache,
daß überall da, wo die Arbeitsbedingungen einigermaßen
menschliche sind, sei es im Bauernbetrieb oder in der

Lokomotivfabrik, jeder am gemeinsamen Werk beteiligte,
und verrichte er eine noch so bescheidene Arbeit, mit

Genugtuung der Erzeugnisse gedenkt, die er hat schaffen
helfen. Von solchem Erleben aus kommt es zum Erlebnis der

großen Errungenschaften unserer Zeit, wie etwa des

elektrischen Lichtes, das niemand mehr mit dem Kienspan
vertauschen möchte.

Aus Versehen unterließ ich es, im ersten Teil meiner Auseinandersetzung

iin Novemberheft der S ER im Abschnitt : „ Die Schreibbewegung
eine natürliche Bewegung?" ein Zitat von Jan Tschichold als solches
kenntlich zu machen. Tschichold ist einer der bekanntesten Führer der
neuen Typographie ; vor einem halben Jahr siedelte er von München nach
Basel über. Er bespricht im nächsten Heft der „Typographischen
Monatsblätter" (Zürich, Mühlebachstr. 54) einläßlich die Broschüre „Hulliger-
schrift?" Tschichold verficht, entgegen den Behauptungen der Broschüre-
Verfasser, in interessanten Ausführungen die Auffassung, daß am heutigen
Schriftzerfall in der Hauptsache die spitze Feder schuld sei. P. H.

Kleine Beiträge

Ein Buch von Schuld und Sühne

(„Mea culpa", ein Bekenntnis von Alfred Birsthaler, Schweizerspiegel-
Verlag, Zürich.)

Es hat mich keine Selbstbiographie der neueren Literatur
so tief berührt wie dies Bekenntniswerk eines unter uns lebenden
Schweizers.

Der erste Teil dieses Buches ist die Geschichte einer Jugend
und eines Verbrechens. — Das empfindsame Kind eines
trunksüchtigen Steinhauers wächst auf in einer Atmosphäre
wirtschaftlicher Not und seelischer Verwahrlosung. Die überarbeitete,
leidgebeugte Mutter hat nicht die Kraft und Muße, um den
Verheerungen zu begegnen, die der brutale Vater in der Seele des

Knaben anrichtet. Es ist auch sonst kein Freund, kein Helfer da,
bei dem er Halt finden könnte: kein liebevoller Lehrer, kein
verstehender Geistlicher, nicht einmal eine gütige Nachbarin.
So taumelt der Junge durch seine bitteren Jugendjahre, voll
ungestillten physischen und seelischen Hungers, mit wundem
Selbstvertrauen und haltlos den unzähligen Versuchungen des

Alltags preisgegeben. Steigende Gewissensnot und innere
Vereinsamung rauben ihm die Möglichkeit sozialer Einordnung.
Üble Gesellschaft und Alkohol bringen ihn vollends aus dem
Geleise. Um einer Sackgasse zu entgehen, in die er sich aus
Schwäche und Feigheit hineinmanövriert hat, unternimmt er
— nunmehr ein Jüngling von 19 Jahren — einen Raubüberfall.
Ein unseliger Zufall läßt daraus einen Mord werden. Der Täter
wird zu lebenslänglichem Zuchthaus verurteilt. Damit ist dies
Menschenschicksal zu einem äußeren Abschluß gekommen.

Nun aber folgt — das ist der wichtigere Teil dieses Werkes —
die meisterliche Darstellung eines heroischen Kampfes gegen
die Dämonen der verkommenen, verweichlichten, verstockten
Seele. Der junge Gefangene kämpft gegen den drohenden
moralischen Untergang. Er ringt mit Gott: „Herr, ich lasse Dich
nicht, Du segnest mich denn". Und in einer langen Reihe dumpfer
Gefängnisjahre vollzieht sich die allmähliche Läuterung, — die
Geschichte einer tiefen Heilserfahrung. Sein Gott hat ihm
geholfen. Nach 16 Jahren der Haft begnadigt, verläßt er das

Gefängnis voll innerer Ruhe, mit gefestigtem Glauben an das
Leben und an sich selbst und erfüllt von dem Willen, in der
Gemeinschaft zu arbeiten. —

Theoretisch ist es jedem Menschen, der sich solche Dinge
gelegentlich überlegt, klar, daß an jedem Verbrechen, das
geschieht, letzten Endes die ganze gesellschaftliche Umwelt des

Täters mitschuldig ist. Aber diese Wahrheit wird von uns doch
im allgemeinen zu wenig wirklich erlebt, sie geht zu wenig ein in
unsere unmittelbare, gefühlsmäßige Einstellung dem Verbrechen
gegenüber; so bleibt es bei unserer pharisäischen Distanzierung.
Dies Buch nun zeigt uns mit erschreckender Eindringlichkeit
die vielen Fäden innerer und äußerer Verursachungen, die sich
ineinander fügen müssen, bis sich das Gewebe einer kriminellen

Situation zur Tat verdichtet. Das Buch ist, seinem Titel getreu,
auf härteste Selbstanklage, nirgends aber auf Beschuldigung
anderer gestimmt. Um so deutlicher zeigt es uns die kollektive
moralische Haftbarkeit des Milieus im weitesten Wortsinne.

Es gibt viele Bekenntnisbücher, aber nur wenige sind echt.
Meist handelt es sich nur um Scheinbekenntnisse: man kokettiert
mit seinem Bekennermut, — man gibt einiges preis, um das
Heimlichste und Peinlichste erst recht zu verbergen. Die Lebensbeichte

Birsthalers ist echt, vorbehaltlos, eine unerbittliche
Abrechnung.

Auch die Sprache dieses Buches ist echt, formschön und
persönlich, obschon man ihr die Schulung an den besten Vorbildern
abspürt. — Ein junger Gelegenheitsarbeiter mit dürftigster
Volksschulbildung kommt ins Gefängnis; er verläßt es mit einer
erstaunlichen Belesenheit, mit einer reichen Allgemeinbildung
und einer tiefen Vertrautheit mit philosophischen Gedankengängen,

um die ihn die allermeisten Doktoranden dieses Studiengebietes

beneiden könnten. Die stille Abgeschiedenheit der
Gefängnisjahre kam solchem Bemühen um Erkenntnis entgegen.
Aber das Bekanntwerden und die Auseinandersetzung mit dem
gedruckten Bildungsgut vollzog sich teilweis unter außerordentlich

erschwerenden Umständen, in der kärglich bemessenen
Freizeit, im Kampf um das nötige Licht: „Eine solche (wollene)
Decke um den Leib geschlungen und mittels eines Gürtels in
der Weiche festgehalten, überdies bei kaltem Wetter eine weitere
pelerinenartig über die Achsel geworfen, sitze ich für gewöhnlich
abends nach Feierabend am Tisch oder steige, wie heute, wenn
das Licht ausgedreht wird und die Freizeitbeschäftigung meine
Sinne noch gefangen hält, auf den Tisch und suche, auf das
Fenster gelehnt, zur Lektüre oder zum Schreiben den schmalen
gelben Lichtstreifen aufzufangen, welcher von der Lampe im
Hofe schräg durch die Jalousie der Blende auf die Gesimsbank
meiner Zelle fällt. Ein mühsames Unterfangen, doch erlangt man
durch lange Übung auch hierin eine gewisse Fertigkeit, Lese- oder
Schreibestellen ohne allzu empfindliche Störung stets genau in
dem kaum zwei Zentimeter breiten Lichtfelde zu halten." Solche
Sehnsucht nach Wahrheit und Erleuchtung ist ergreifend. Der
Mensch lebt nicht von Brot allein.

Der Autor hat eine ganz ungewöhnliche Fähigkeit
psychologischer Selbstanalyse, geschult in jahrelangem Umgang mit
seiner zerrissenen Seele. Er ist aber auch ein liebevoller,
sorgsamer Beobachter seiner Mitmenschen. Er stellt uns in seinem
Buche eine Reihe von Mitgefangenen vor. Er zeigt uns bei jedem
den verhängnisvollen Riß im Charakter und führt uns tief in
die Psychologie der asozialen Tendenzen hinein.

Besonders deutlich wird uns aber die Tatsache, daß sehr viele
der Rechtsbrecher in unseren Strafanstalten eher eine Steigerung
ihrer destruktiven und asozialen Eigenschaften erfahren als eine
wirkliche Hebung ihrer Gesellschaftstauglichkeit. — Birsthaler
propagiert nirgends bestimmte Reformen des Strafvollzuges.

237



Dennoch ist sein Buch reich an Anregungen für uns alle, die wir
die Überzeugung vertreten, daß es in der Behandlung der
Rechtsbrecher nicht um Rache und Absonderung, sondern um
Heilung und Besserung gehen sollte. Eine besondere Fundgrube
muß das Werk für alle sein, die mit der Gefangenenseelsorge zu
tun haben.

So ist dies Buch von Schuld, Sühne und Erlösung für viele
geschrieben: Es zeigt dem Lehrer, welche erzieherischen
Aufgaben es für ihn außerhalb der Schulstube gibt. Es offenhart dem
Geistlichen die Zusammenhänge zwischen religiös-moralischer
Überforderung und verheerender Gewissensnot. Es kann den
Polizeiorganen, Richtern und Jugendfürsorgern zum Bewußtsein
bringen, mit welcher psychologischen Hilfslosigkeit und
hartherzigen Stupidität gerade jugendliche Rechtsbrecher immer
wieder behandelt werden. Es läßt uns tiefe Einblicke in die
Problematik des Strafvollzuges tun. Es rüttelt in uns allen das
soziale Gewissen wach.

Über all dem aber steht die religiöse Bedeutung dieses
Bekenntnisses. Es zeugt von der sieghaften Kraft religiös-sittlichen
Ringens, es kündet vom Glück der göttlichen Gnade.

Man kann wohl einwenden, daß Alfred Birsthaler in all dem
Mühen um das Heil seiner Seele die entscheidende Befreiung
von seinem Ich noch nicht erreicht hat; man kann einen gewissen
(psychologisch nur allzuverständlichen) rigoristischen oder gar
moralistischen Zug in seiner Haltung finden; man kann einen
befreienden Humor vermissen, der alles überstrahlen und Freud
und Leid der Menschen sub specie aeternitatis als Erscheinungen
hinstellen würde, die man nicht allzu tragisch nehmen darf.
Gewiß, hier liegen die Grenzen dieses Werkes, hier fehlt ihm wohl
die letzte Reife. Das hindert aber nicht, daß wir es als ein wahres
Erbauungsbuch jedem religiös interessierten Menschen in die
Hand geben möchten. Es ist ein ganz ungewöhnliches Buch,
ein Buch voll packender Lehensweisheit.1) W. Schohaus.

Der Brief eines Siebzehnjährigen

Mein lieber Vater!
Jetzt wundert es dich ganz sicher, woher ich diese Anrede

habe, nun, da ich von zuhause entfernt worden hin. Versteh mich
nicht falsch, ich grolle nicht. Ich will dir auch gleich sagen, daß
ich, der dir noch nie geschrieben hat, weder ans den Ferien noch
von sonst irgend einem Ort, woher Söhne ihren Eltern zu schreiben
pflegen, mir zuerst richtig den Kopf zerbrochen habe, wie ich dich
nennen solle. Ein anderes ist es, im täglichen Umgang einander
anzuschweigen, als aus völlig neuer Umgebung miteinander zu
sprechen. Papa klang mir zu familiär, staune nicht, ich wäge jedes
Wort genau ab, alter Herr zu burschikos und schon deshalb gänzlich
unangebracht. Also bleibe ich bei dem Wort, das uns im Wörterbuch

für diesen Zweck genannt wird und zu nichts verpflichtet.
Ich weiß genau, daß es für dich eigenartig sein wird, wenn ich

in diesem Tone zu dir spreche, so als — nun bleiben wir offen —,
als wenn ich dir gleichgestellt wäre. (Auch hier wiederum will ich
versuchen, dir das Neuartige nicht als vollendete Tatsache
begreiflich zu machen, deshalb sage ich vorläufig noch :

gleichgestellt wäre.) Aber siehst du, lieber Vater, ich bin garnicht der
versteckte und verstockte böse und ungeratene Sohn. Man hätte
mit mir reden undverhandelnkönnen. Brause nicht auf, verhandeln
ist das richtige Wort. Du hast deine dir schon von meinem Großvater

traditionell vermachten Vorrechte (es schadet nichts, wenn
ich sie vermeintliche nenne), ich habe meine total anders gearteten

Ansichten. Zwei Diagonalen, nicht wahr, also : Verhandlungen.
Vielleicht ist es sehr feige, dir das erst jetzt zu sagen, vielleicht

hätte ich dir das alles schon früher erklären sollen. Wie gesagt,
ich glaube, es ist Feigheit. Und warum ich jetzt derart in einem
vollkommen neuen Ton zu dir rede? Es kann sein, daß ich mir
einbilde, ein Vertreter meiner ganzen Generation zu sein, die in
Gottes Namen unter völlig veränderten Lebensverhältnissen auf-

J) Seit Abfassung dieser Zeilen hat die ,,Stiftung Lucerna" das Buch
„Mea Culpa" iii Anbetracht seiner volkserzieherischen Bedeutung mit
einer ehrenvollen Anerkennung ausgezeichnet.

gewachsen ist (nicht Krieg, aber vielleicht die durch den Krieg
umgestellten Voraussetzungen unseres Lebens), es könnte auch
sein, daß ich mir anmaße, ein Apostel der Siehzehnjährigen zu
sein; auf jeden Fall ist der Grundtrieb meines Gespräches mit
dir (ich bitte dich, fasse es so auf, ich schreibe, als ob ich mit
dir plauderte, so wie ich es oft gewünscht habe und nie feige,
siehst Du) Wahrheit.

Und jetzt kommt das Allerseltsamste. Wahrheit so ganz und
garnicht als schwer erkämpftes ethisches Gut, an so etwas denken
wir Jungen nie. Auch nicht um des Guten und Edlen willen an
sich, denn wir sind nicht in dem Maße edel, wie es uns unsere
Lehrer immer einbläuen wollten. Ja, und jetzt bilde ich mir doch
ein klein wenig etwas darauf ein, dir das zu sagen, nicht einmal
um der berühmten Wahrheit ihrer selbst willen, weil wir darauf
pfeifen, wahr zu sein, nur damit es keine Lügen gäbe (ich habe
dich unter derselben Voraussetzung doch oft angelogen und
obgleich ich genau wußte, daß du mein Lügen ohne weiteres
durchschauen würdest). Sondern einzig und allein, weil diese

neue Art Wahrheit keine Kompromisse machen muß. Weil es so

unmöglich einfach und leicht ist, wahr zu sein. Nicht Bequemlichkeit

aber, ja, jetzt habe ich's, Schlichtheit, wenn dir dieses
Wort nicht als etwas gar zu kitschig verpönt ist. Wenn also auch
du erkennst, daß Wahrsein kein Heldentum sei, sondern aller-
gewöhnlichste Einfachheit, wirst du mich begreifen.

Ich gehöre sicherlich nicht zu denen, die ihre Eltern erziehen
wollen, auch über diese Theorie, die wir genau kennen, lachen
meine Altersgenossen, aber ich setze voraus, nein, ich verlange
es als Grundlage jeden Verhandeins, daß unsere Eltern auch
von uns Erkanntes sich zu eigen machen, genau so, vue wir es
auch tun. Das hat nichts mit Gleichberechtigung zu tun, mit
unmöglicher Anmaßung unsereines. Wir wollen euch euere
Rechte nicht nehmen und euch in keiner Hinsicht die sogenannte
„elterliche Gewalt", übrigens ein schauderhaftes Wort, schmälern.
Wir denken selber mit Grauen an die Zeit, die uns verpflichtet,
Kinder zu erziehen. Wenn ich davon rede, daß unsere Erzeuger
die Dinge, die uns von unserer Zeit einfach aufgehalst worden
sind, auch tragen helfen und sie, soweit es einfach sein muß,
ebenfalls annehmen sollen, so hat das mit der vielgepriesenen
Gleichberechtigung aber auch nicht das mindeste zu tun. Es ist
eben da, nichts weiter und nichts mehr. Nur daß das von den
Jüngern schneller erkannt worden ist. Was euere Rechte nicht
verkleinert und unsern \ orteil nicht vergrößert.

Und was jene als Kompromiß gedachte (genau so fassen wir
das auf) Selbstregierung der Jungen betrifft, jene in einzelnen
Schulen und Jugendvereinen eingeführte Selbstverwaltung, so

kann ich dir sagen, daß uns diese zum Halse heraushängt und
als Last empfunden wird. Mit vierzehn Jahren wird es als

Reform gefeiert, mit fünfzehn genau so als Gewohnheit
hingenommen. wie alles andere im jungen Leben, mit sechzehn als
schon immer bestanden aufgefaßt und mit siebzehn als Ausweg
aus einer Erziehungssackgasse erkannt. Nicht, daß wir uns vor
irgend einer Verantwortung drücken wollen, aber diese darf
nicht als entgegenkommendes Geschenk auffrisiert worden sein,
als allerneueste Reformation gegeben, was wir doch schon längst,
nur in anderer und einfacherer Art, uns genommen haben.

Lieber Vater, es ist alles viel einfacher, als es sich euere
Schulweisheit träumen läßt. Zuerst die Wahrheit, dann die
Selbstregierung und endlich die Tapferkeit.

Ich führte im Grunde genommen ein sehr feiges Leben. Wenn
irgendwo irgendwer Krawall machte, und ich glaubte, mein
bißchen Leben durch die Flucht retten zu können, so tat ich's
ganz gewiß. Ich habe heute noch einen Heidenrespekt vor
Knochenbrüchen und Karbolgeruch. Vielleicht, daß es ohne
Karbol leichter zu ertragen wäre. Ich stelle mir z. B. ganz gut
vor, daß ich, sollte es einmal sein, vor dem uns oft an die Wand
gemalten Feind (ich fragte mich allerdings jedesmal, wer es denn
eigentlich sein sollte) meinen Mann stellen werde. Und ich werde
mich um diese Pflicht nicht drücken. Nicht aus Tapferkeit
und nicht, um ein Heros zu sein, sondern, weil auch dann die
Pflicht etwas so ganz einfach und leicht zu Verdauendes sein wird.

238



Und ich könnte sogar im Felde verbluten, ohne daß es mir
besonders großartig vorkäme, aber in einem Spital... mit leise
auftretenden Rotkreuzschwestern und einem weißgekleideten
Chirurgus und eben den schon erwähnten Gerüchen, da schaudert's

mich. Ich weiß genau, daß das alles so sein muß, daß alles
und jedes seinen besonderen Zweck hat, und an und für sich
ist es gar nicht so schlimm. Aber unsere Zivilisation hat nun
einmal die entsetzliche Verpflichtung, alles gewissermaßen
aufzuziehen ohne es zu wollen. Nimmt man die einzelnen Dinge
gesondert heraus, wie eben den Karbolgeruch, die Schwestern und
den Arzt, so sind sie alle liebe und nette, saubere Dinge,
zusammengestellt aber sind sie ungenießbar. Sieht alles gestellt aus.
Wie bei einem schlechten Photographen.

Ich nehme natürlich an, du erkennst diese Krankenhaus -

philosophie als Beispiel einer Sache für viele. Also wir (immer,
wenn ich von uns rede, meine ich mich und meine gleichaltrigen
Kameraden) sind wahr, nur sind wir es, ohne die Wahrheit
in der Art zu lieben, daß wir es um ihrer selbst willen als um irgend
etwas ganz besonders Großes tun. Wir lieben die Selbstverwaltung,

nur wünschen wir nicht, daß man sie uns mit den bekannten
Vorworten als irgend etwas Neues, Letztes, in den Fragen der
Jugenderziehung Allerletztes und Modernstes aufzwinge. Sie sei

für beide Teile durchaus selbstverständlich. Wir sind auch

sogenannt tapfer, weil wir die richtige Einstellung dazu
gefunden haben: nicht aus selbstgerechtem Heroismus, der immer
irgendwie nicht ganz aufrichtig und deshalb unmoralisch ist,
sondern aus einfachster Pflichterfüllung heraus, und nur dann.
Und weil wir in dieser Weise wahr, selbständig und mutig sind,
erkennen wir auch das Unethische der Lüge, können wir auch
im richtig zu deutenden Sinn unsern Eltern Untertan sein,
dürfen wir auch feige sein, wenn es uns nötig erscheint. Und aus
diesen Gründen bilden wir uns weder auf die Wahrheit, noch auf
die Selbsterkenntnis, noch auf die Tapferkeit irgend etwas ein.
So bin ich auch dir als Sohn treu geblieben.

Ich habe hier einen Kameraden. Er hat sein Dorf verlassen
müssen, weil er die Bauernmaid, mit der er seit längerer Zeit
ein Verhältnis pflegte (seltsam, nicht wahr, daß du es auf einmal
als durchaus in Ordnung findest, wenn ich auch über so etwas
mit dir rede, und ich lege die Hand aufs Herz, ich hätte mir das

unter vier Augen mit dir nie getraut), verließ. Er hatte mir seine
Gründe erklärt. Und wäre er ein Angeklagter, und ich sein
Anwalt, so würde ich ungefähr folgendes sagen: Ein Dorf, also ein
eigener Staat verurteilt ihn. Er lebt in der Verbannung, und
warum? Nur weil er den Mut aufbrachte, eine wenn auch spät
erkannte, in diesem Falle sogar nur spät zu erkennende,
Tatsache, die Tatsache nämlich, daß es gemeiner sei, aus Furcht
vor dem öffentlichen Urteil und aus Bequemlichkeit mit dem einmal
eingeschlagenen Tramp sein Verhältnis aufrecht zu erhalten und
dafür ein ganzes Leben lang mit tausend bereits vorher erkannten
Unmöglichkeiten auskommen zu müssen, langsam zusehen zu

müssen, wie nach und nach aus Liebe Haß entsteht, Haß, der
einem Lust zum Schaffen (Schaffen im weitesten Sinne) und Freude
am Leben gleichermaßen nehmen muß, mit allen Folgen auf sich
zu nehmen. Ich nenne das wahren Mut. Er sei freizusprechen.

Und nun, mein lieber Vater, das Sonderbare: du hast mich
hierher gebracht, einen Beruf zu erlernen. Aus lauter Angst,
ich sei ungeraten, hast du sogar mich zu fragen vergessen, ob

mir dieses Metier überhaupt angenehm sei. Ich schreibe dir einen
durchaus vernünftigen Brief. Du wirst (unter Umständen)
einsehen, daß dein Schritt nicht in dem Maße notwendig war,
wie du es vermeintest, du wirst sogar nachträglich im Stillen
die Frage erwägen, ob es nicht doch besser sei, wenn ich wieder.
Nein, sage ich jetzt. Es ist mir durchaus einerlei, ob ich studiere
oder ein Handwerk erlerne. Ich werde einfach in jeder Situation
das tun, was mir die gegebenen Umstände als das mutmaßlich
Richtige verheißen. Wahrheit, Eigenleben. Mut und Liebe sind
für mich in ihren Grundbedeutungen richtig erfaßte Dinge.
Vor den weiteren Überraschungen im Leben fürchte ich mich nicht.

Laß auch die Mutter von mir grüßen. Dein

J. Morton, Zürich. Ege Schattenfroh.

Menschliches Glücksverlangen
Das menschliche Glücksverlangen, der Wunsch des Menschen,

glücklich zu sein, ist so alt wie die Menschheit selbst. Das
widerspruchsvolle, rätselhafte Wesen, der Mensch, göttliche und
teuflische Kräfte in sich bergend, ist nicht von Natur aus glücklich.
Das Tier ist weder glücklich noch unglücklich. Es lebt jenseits
von beiden Gegensätzen, in einem Zustande dumpfer Harmonie
und Abgeschlossenheit, wenn es auch manchmal scheint, als
seufze die gequälte Kreatur nach Erlösung, nach ihrer Erlösung
durch den Menschen.

Glücksgefühl und Glücksverlangen setzen ein menschliches
Bewußtsein, ein Ich-Bewußtsein, voraus.

Ist das menschliche Glücksverlangen ein erreichbarer Zustand
oder eine vergebliche Hoffnung? Ein berechtigtes oder verächtliches

Streben? Ein Grundgefühl, das abhängig ist von äußeren
Verhältnissen oder durch bewußten Willen in jeder Lage innerlich
herbeigeführt wird

Seit dem griechischen Altertum gibt es Philosophen und
Philosophenschulen, die Ziel und Sinn des menschlichen Daseins
im Glück erblicken. Ein großer Teil der Menschheit mag
materiellen Besitz, behagliche Sicherung des Lebens, angesehene
Lebensstellung, äußere Ehre und äußere Macht als Mittel und
Wege zum menschlichen Glück betrachten.

Man braucht diese Ziele und Zustände nicht absolut zu
verachten. Sie können oftmals Ausdruck innerer Fähigkeiten und
Werte sein, Ergebnis intellektueller und willens mäßiger Kräfte,
Folgen persönlicher Arbeit und persönlichen Wissens und
Könnens.

Wesen, Aufgabe und Wert des Menschen aber kann in solchem
Streben nicht beschlossen sein.

Wieviel Unrecht, wieviel Verbrechen, wieviel Gemeinheit ist
oft mit dem Erwerb großer Vermögen verbunden! In welch
unwürdigen Händen sind Reichtümer oft, und wie sinn- und
zwecklos werden sie verwendet!

Und in einer Zeit der wirtschaftlichen und politischen Krisen
und Zusammenbrüche kann wirtschaftliche Macht und Größe
plötzlich als Betrug und Schein enthüllt (z. B. Kreuger) und der
Träger polizeilich-staatlicher Macht plötzlich zum einfachen
Privatmann werden (Ministerstürze).

In Politik und Wirtschaft findet das Glücksverlangen keinen
sicheren Halt.

Ist es ein Zufall, daß das Jesuskind als künftiger Träger
höchster Sittlichkeit und Geistigkeit in der Armut eines Stalles
geboren wurde? Es ist ein weltgeschichtliches Symbol, daß
das Ewige im Menschen in geistigen und seelischen Werten und
Leistungen seine wahre menschliche Aufgabe hat.

Darum verachtet der geniale Mensch, in dem der göttliche
Funke lebt, der Philosoph, der Dichter, der Künstler die
unbeständigen lächerlichen materiellen Scheinwerte. Sie sind ihm
höchstens Mittel zum Zweck und er darbt, entbehrt und hungert
mit Heroismus, wenn er, besonders in den Anfängen seiner
Laufbahn, für sein schöpferisches Lebenswerk leidet und kämpft.
Geist und Geld sind selten verbunden. Die innerliche Ode und
Stumpfheit der modernen Plutokratic fällt selbst Soziologen auf,
denen man den Vorwurf, genial zu sein, nicht machen kann.

Immer größere Teile der Menschheit werden von Armut, ja
selbst von bitterster Not ergriffen. In einer Zeit des Mammonismus

und Materialismus führt die Geldreligion in Elend und
Untergang und die Ungeistigkeit in Verblödung.

Eine Besinnung auf die geistigen Probleme der Menschheit,
eine Erneuerung der Kultur und Erziehung, in Religion, Wissenschaft

und Kunst wird in schicksalschwerer Gegenwart zu immer
dringenderer Aufgabe.

Hier ist das menschliche Glücksverlangen relativ zu verwirklichen,

das Glück des wahren Menschentums, nicht jenes satte,
dumpfe Herdenglück.

Das Glück als solches ist kein Wert, sondern die Erfüllung einer
Lebensaufgabe, die allein im Leiden und im Kampfe mit sich
selbst zur Reife kommt. Dr. Alfred Haag, Zürich.

239


	Kleine Beiträge

