Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 6 (1933-1934)
Heft: 9
Rubrik: Kleine Beitrage

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schiiftreform herantreten diirften. Fiir die Auffassung, am
ungewohnlichen Zerfall der Handschrift sei in erster Linie
das Werkzeug, die spitze Feder schuld und eine Gesundung
sei schon vom verbesserten Werkzeug her moglich, hat er nur
Verachtung iibrig. Fankhauser muf} letzten Endes an der Zeit
verzweifeln, weil er nicht zu glauben vermag, daf3 aus einem
bloflen. Mitschaffen an einem Gesamtwerk (Arbeitsteilung) ein
Miterleben des Gesamuwerkes durch den Einzelnen hervorgehen
kéonne. Und doch ist es eine nicht zu bestreitende Tatsache,
daB} iiberall da, wo die Arbeitsbedingungen einigermaflen
menschliche sind, sei es im Bauernbetrieb oder in der
Lokomotivfabrik, jeder am gemeinsamen Werk beteiligte,
und verrichte er eine noch so bescheidene Arbeit, mit

Kleine Beitrage

Ein Buch von Schuld und Siihne

(»»Mea culpa+, ein Bekenntnis von Alfred Birsthaler, Schweizerspiegel-
Verlag, Ziirich.)

Es hat mich keine Selbstbiographie der neueren Literatur
so tief berithrt wie dies Bekenntniswerk eines unter uns lebenden
Schweizers.

Der erste Teil dieses Buches ist die Geschichte einer Jugend
und eines Verbrechens. — Das empfindsame Kind eines trunk-
siichtigen Steinhauers wiichst auf in einer Atmosphire wirt-
schaftlicher Not und seelischer Verwahrlosung. Die iiberarbeitete,
leidgebeugte Mutter hat nicht die Kraft und Mufle, um den Ver-
heerungen zu begegnen, die der brutale Vater in der Seele des
Knaben anrichtet. Es ist auch sonst kein Freund, kein Helfer da,
bei dem er Halt finden konnte: kein liebevoller Lehrer, kein ver-
stehender Geistlicher, nicht einmal eine giitige Nachbarin.
So taumelt der Junge durch seine bitteren Jugendjahre, voll
ungestillten physischen und seelischen Hungers, mit wundem
Selbstvertrauen und haltlos den unzihligen Versuchungen des
Alltags preisgegeben. Steigende Gewissensnot und innere Ver-
cinsamung rauben ihm die Mbglichkeit sozialer Einordnung.
Uble Gesellschaft und Alkohol bringen ihn vollends aus dem
Geleise. Um einer Sackgasse zu entgehen, in die er sich aus
Schwiche und Feigheit hineinmanévriert hat, unternimmt er
— nunmehr ein Jiingling von 19 Jahren — einen Raubiiberfall.
Ein unseliger Zufall 1at daraus einen Mord werden. Der Titer
wird zu lebensldnglichem Zuchthaus verurteilt. Damit ist dies
Menschenschicksal zu einem dufleren Abschlufl gekommen.

Nun aber folgt — das ist der wichtigere Teil dieses Werkes —
die meisterliche Darstellung eines heroischen Kampfes gegen
die Ddmonen der verkommenen, verweichlichten, verstockten
Seele. Der junge Gefangene kimpft gegen den drohenden
moralischen Untergang. Er ringt mit Gott: ,,Herr, ich lasse Dich
nicht, Du segnest mich denn®. Und in einer langen Reihe dumpfer
Gefingnisjahre vollzieht sich die allmihliche Liuterung, — die
Geschichte einer tiefen Heilserfahrung. Sein Gott hat ihm
geholfen. Nach 16 Jahren der Haft begnadigt, verldBt er das
Gefingnis voll innerer Ruhe, mit gefestigtem Glauben an das
Leben und an sich selbst und erfiillt von dem Willen, in der
Gemeinschaft zu arbeiten. —

Theoretisch ist es jedem Menschen, der sich solche Dinge
gelegentlich iiberlegt, klar, dall an jedem Verbrechen, das ge-
schieht, letzten Endes die ganze gesellschaftliche Umwelt des
Téaters mitschuldig ist. Aber diese Wahrheit wird von uns doch
im allgemeinen zu wenig wirklich erlebt, sie geht zu wenig ein in
unsere unmittelbare, gefithlsméfBige Einstellung dem Verbrechen
gegeniiber; so bleibt es bei unserer pharisiischen Distanzierung.
Dies Buch nun zeigt uns mit erschreckender Eindringlichkeit
die vielen Fiden innerer und dullerer Verursachungen, die sich
ineinander fiigen miissen, bis sich das Gewebe einer kriminellen

Genugtuung der Erzeugnisse gedenkt, die er hat schaffen
helfen. Von solchem Erleben aus kommt es zum Erlebnis der
groBen Errungenschaften unserer Zeit, wie etwa des elek-
trischen Lichtes, das niemand mehr mit dem Kienspan ver-
tauschen mochte.

Aus Versehen unterliel3 ich es, im ersten Teil meiner Auseinander-
setzung im Novemberheft der SER im Abschnitt: ,,Die Schreibbewegung
eine natiirliche Bewegung? ein Zitat von Jan Tschichold als solches
kenntlich zu machen. Tschichold ist einer der bekanntesten Fiihrer der
neuen Typographie; vor einem halben Jahr siedelte er von Miinchen nach
Basel iiber. Er bespricht im niichsten Heft der ,,Typographischen Monats-
blitters (Ziirich, Miihlebachstr. 54) einlifllich die Broschiire ,,Hulliger-
schrift?+: Tschichold verficht, entgegen den Behauptungen der Broschiire-
Verfasser, in interessanten Ausfiihrungen die Auffassung, daff am heutigen

Schriftzerfall in der Hauptsache die spitze Feder schuld sei. P.H.

Situation zur Tat verdichtet. Das Buch ist, seinem Titel getreu,
auf hirteste Selbstanklage, nirgends aber auf Beschuldigung
anderer gestimmt. Um so deutlicher zeigt es uns die kollektive
moralische Haftbarkeit des Milieus im weitesten Wortsinne.

Es gibt viele Bekenntnisbiicher, aber nur wenige sind echt.
Meist handelt es sich nur um Scheinbekenntnisse: man kokettiert
mit seinem Bekennermut, — man gibt eciniges preis, um das
Heimlichste und Peinlichste erst recht zu verbergen. Die Lebens-
beichte Birsthalers ist echt, vorbehaltlos, eine unerbittliche
Abrechnung.

Auch die Sprache dieses Buches ist echt, formschon und per-
sonlich, obschon man ihr die Schulung an den besten Vorbildern
abspiirt. — Ein junger Gelegenheitsarbeiter mit diirftigster
Volksschulbildung kommt ins Gefingnis; er verldBt es mit einer
erstaunlichen Belesenheit, mit einer reichen Allgemeinbildung
und einer tiefen Vertrautheit mit philosophischen Gedanken-
gingen, um die ihn die allermeisten Doktoranden dieses Studien-
gebietes beneiden konnten. Die stille Abgeschiedenheit der Ge-
fangnisjahre kam solchem Bemiihen um Erkenntnis entgegen.
Aber das Bekanntwerden und die Auseinandersetzung mit dem
gedruckten Bildungsgut vollzog sich teilweis unter auflerordent-
lich erschwerenden Umstinden, in der kirglich bemessenen
Freizeit, im Kampf um das nétige Licht: ,,Eine solche (wollene)
Decke um den Leib geschlungen und mittels eines Giirtels in
der Weiche festgehalten, iiberdies bei kaltem Wetter eine weitere
pelerinenartig iiber die Achsel geworfen, sitze ich fiir gewdhnlich
abends nach Feierabend am Tisch oder steige, wie heute, wenn
das Licht ausgedreht wird und die Freizeitbeschiftigung meine
Sinne noch gefangen hilt, auf den Tisch und suche, auf das
Fenster gelehnt, zur Lektiire oder zum Schreiben den schmalen
gelben Lichtstreifen aufzufangen, welcher von der Lampe im
Hofe schrig durch die Jalousie der Blende auf die Gesimsbank
meiner Zelle fillt. Ein miithsames Unterfangen, doch erlangt man
durch lange Ubung auch hierin eine gewisse Fertigkeit, Lese- oder
Schreibestellen ohne allzu empfindliche Stoérung stets genau in
dem kaum zwei Zentimeter breiten Lichtfelde zu halten.** Solche
Sehnsucht nach Wahrheit und Erleuchtung ist ergreifend. Der
Mensch lebt nicht von Brot allein.

Der Autor hat eine ganz ungewdhnliche Idhigkeit psycho-
logischer Selbstanalyse, geschult in jahrelangem Umgang mit
seiner zerrissenen Seele. Er ist aber auch ein liebevoller, sorg-
samer Beobachter seiner Mitmenschen. Er stellt uns in seinem
Buche eine Reihe von Mitgefangenen vor. Er zeigt uns bei jedem
den verhingnisvollen Riff im Charakter und fithrt uns tief in
die Psychologie der asozialen Tendenzen hinein.

Besonders deutlich wird uns aber die Tatsache, dal} sehr viele
der Rechtsbrecher in unseren Strafanstalten cher eine Steigerung
ihrer destruktiven und asozialen Eigenschaften erfahren als eine
wirkliche Hebung ihrer Gesellschaftstauglichkeit. — Birsthaler
propagiert nirgends bestimmte Reformen des Strafvollzuges.

237



Dennoch ist sein Buch reich an Anregungen fiir uns alle, die wir
die Uberzeugung vertreten, daB es in der Behandlung der
Rechtsbrecher nicht um Rache und Absonderung, sondern um
Heilung und Besserung gehen sollte. Eine besondere Fundgrube
muf} das Werk fiir alle sein, die mit der Gefangenenseelsorge zu
tun haben.

So ist dies Buch von Schuld, Sithne und Erlésung fiir viele
geschrieben: Es zeigt dem Lehrer, welche erzieherischen Auf-
gaben es fiir ihn auflerhalb der Schulstube gibt. Es offenbart dem
Geistlichen die Zusammenhinge zwischen religios-moralischer
Uberforderung und verheerender Gewissensnot. Es kann den
Polizeiorganen, Richtern und Jugendfiirsorgern zum BewuBtsein
bringen, mit welcher psychologischen Hilfslosigkeit und hart-
herzigen Stupiditidt gerade jugendliche Rechtsbrecher immer
wieder behandelt werden. Es 1it uns tiefe Einblicke in die
Problematik des Strafvollzuges tun. Es riittelt in uns allen das
soziale Gewissen wach.

Uber all dem aber steht die religidse Bedeutung dieses Be-
kenntnisses. Es zeugt von der sieghaften Kraft religios-sittlichen
Ringens, es kiindet vom Gliick der gottlichen Gnade.

Man kann wohl einwenden, daB} Alfred Birsthaler in all dem
Mithen um das Heil seiner Seele die entscheidende Befreiung
von seinem Ich noch nicht erreicht hat; man kann einen gewissen
(psychologisch nur allzuverstindlichen) rigoristischen oder gar
moralistischen Zug in seiner Haltung finden; man kann einen
befreienden Humor vermissen, der alles iiberstrahlen und Freud
und Leid der Menschen sub specie aeternitatis als Erscheinungen
hinstellen wiirde, die man nicht allzu tragisch nehmen darf.
Gewil}, hier liegen die Grenzen dieses Werkes, hier fehlt ihm wohl
die letzte Reife. Das hindert aber nicht, dal wir es als ein wahres
Erbauungsbuch jedem religiés interessierten Menschen in die
Hand geben méchten. Es ist ein ganz ungewdhnliches Buch,
ein Buch voll packender Lebensweisheit. 1) W. Schohaus.

Der Brief eines Siebzehnjiihrigen

Mein lieber Vater!

Jetzt wundert es dich ganz sicher, woher ich diese Anrede
habe, nun, da ich von zuhause entfernt worden bin. Versteh mich
nicht falsch, ich grolle nicht. Ich will dir auch gleich sagen, daB}
ich, der dir noch nie geschrieben hat, weder aus den Ferien noch
von sonst irgend einem Ort, woher Sohne ihren Eltern zu schreiben
pflegen, mir zuerst richtig den Kopf zerbrochen habe. wie ich dich
nennen solle. Ein anderes ist es, im tiglichen Umgang einander
anzuschweigen, als aus vollig neuer Umgebung miteinander zu
sprechen. Papa klang mir zu familiér, staune nicht, ich wiige jedes
Wort genau ab, alter Herr zu burschikos und schon deshalb giinzlich
unangebracht. Also bleibe ich bei dem Wort, das uns im Worter-
buch fiir diesen Zweck genannt wird und zu nichts verpflichtet.

Ich weill genau, daf} es fiir dich eigenartig sein wird, wenn ich
in diesem Tone zu dir spreche, so als — nun bleiben wir offen —,
als wenn ich dir gleichgestellt wire. (Auch hier wiederum will ich
versuchen, dir das Neuartige nicht als vollendete Tatsache
begreiflich zu machen, deshalb sage ich vorldufig noch: . . . gleich-
gestellt widre.) Aber siehst du, lieber Vater, ich bin garnicht der
versteck'te und verstockte bose und ungeratene Sohn. Man hiitte
mit mirreden und verhandeln kénnen. Brause nicht auf, verhandeln
ist das richtige Wort. Du hast deine dir schon von meinem Grof3-
vater traditionell vermachten Vorrechte (es schadet nichts, wenn
ich sie vermeintliche nenne), ich habe meine total anders gearte-
ten Ansichten. Zwei Diagonalen, nicht wahr, also: Verhandlungen.

Vielleicht ist es sehr feige, dir das erst jetzt zu sagen, vielleicht
hiitte ich dir das alles schon frither erkliren sollen. Wie gesagt,
ich glaube, es ist Feigheit. Und warum ich jetzt derart in einem
vollkommen neuen Ton zu dir rede? Es kann sein, dal ich mir
einbilde, ein Vertreter meiner ganzen Generation zu sein, die in
Gottes Namen unter vollig verinderten Lebensverhiltnissen auf-

1) Seit Abfassung dieser Zeilen hat die ,,Stiftung Lucernas* das Buch
~Mea Culpa® in Anbetracht seiner volkserzieherischen Bedeutung mit
einer ehrenvollen Anerkennung ausgezeichnet.

gewachsen ist (nicht Krieg, aber vielleicht die durch den Krieg
umgestellten Voraussetzungen unseres Lebens), es konnte auch
sein, daB} ich mir anmaflle, ein Apostel der Siebzehnjihrigen zu
sein; auf jeden Fall ist der Grundtrieb meines Gespriaches mit
dir (ich bitte dich, fasse es so auf, ich schreibe, als ob ich mit
dir plauderte, so wie ich es oft gewiinscht habe und nie . . . feige,

siechst Du) Wahrheit.

Und jetzt kommt das Allerseltsamste. Wahrheit so ganz und
garnicht als schwer erkiimpftes ethisches Gut, an so etwas denken
wir Jungen nie. Auch nicht um des Guten und Edlen willen an
sich, denn wir sind nicht in dem Malle edel, wie es uns unsere
Lehrer immer einbliduen wollten. Ja, und jetzt bilde ich mir doch
ein klein wenig etwas darauf ein, dir das zu sagen, nicht einmal
um der berithmten Wahrheit ihrer selbst willen, weil wir darauf
pfeifen, wahr zu sein, nur damit es keine Liigen gibe (ich habe
dich unter derselben Voraussetzung doch oft angelogen und
obgleich ich genau wufBite, dafl du mein Liigen ohne weiteres
durchschauen wiirdest). Sondern einzig und allein, weil diese
neue Art Wahrheit keine Kompromisse machen mufl. Weil es so
unméglich einfach und leicht ist, wahr zu sein. Nicht Bequem-
lichkeit aber, ja, jetzt habe ich’s, Schlichtheit, wenn dir dieses
Wort nicht als etwas gar zu kitschig verpont ist. Wenn also auch
du erkennst, dall Wahrsein kein Heldentum sei, sondern aller-
gewdhnlichste Einfachheit, wirst du mich begreifen.

Ich gehore sicherlich nicht zu denen, die ihre Eltern erziehen

¢ . . . .
wollen, auch iiber diese Theorie, die wir genau kennen, lachen

meine Altersgenossen, aber ich setze voraus, nein, ich verlange
es als Grundlage jeden Verhandelns, dafl unsere Eltern auch
von uns Erkanntes sich zu eigen machen, genau so, wie wir es
auch tun. Das hat nichts mit Gleichberechtigung zu tun, mit
unméglicher Anmafung unsereines. Wir wollen euch ecuere
Rechte nicht nehmen und euch in keiner Hinsicht die sogenannte
L.elterliche Gewalt®, iibrigens ein schauderhaftes Wort, schmilern.
Wir denken selber mit Grauen an die Zeit, die uns verpflichtet,
Kinder zu erziehen. Wenn ich davon rede, daf} unsere Erzeuger
die Dinge, die uns von unserer Zeit einfach aufgehalst worden
sind, auch tragen helfen und sie, soweit es einfach sein mulf,
ebenfalls annehmen sollen, so hat das mit der vielgepriesenen
Gleichberechtigung aber auch nicht das mindeste zu tun. Es ist
eben da, nichts weiter und nichts mehr. Nur dal} das von den
Jiingern schneller erkannt worden ist. Was euere Rechte nicht
verkleinert und unsern Vorteil nicht vergrifert.

Und was jene als Kompromify gedachte (genau so fassen wir
das auf) Selbstregierung der Jungen betrifft, jene in einzelnen
Schulen und Jugendvereinen eingefithrte Selbstverwaltung, so
kann ich dir sagen, daf} uns diese zum Halse heraushidngt und
als Last empfunden wird. Mit vierzehn Jahren wird es als
Reform gefeiert, mit fiinfzehn genau so als Gewohnheit hin-
genommen, wie alles andere im jungen Leben, mit sechzehn als
schon immer bestanden aufgefat und mit siehzehn als Ausweg
aus einer Erziehungssackgasse erkannt. Nicht, da} wir uns vor
irgend einer Verantwortung driicken wollen, aber diese darf
nicht als entgegenkommendes Geschenk auffrisiert worden sein,
als allerneueste Reformation gegeben, was wir doch schon lingst,
nur in anderer und einfacherer Art, uns genommen haben.

Lieber Vater, es ist alles viel einfacher, als es sich euere Schul-
weisheit triumen laBt. Zuerst die Wahrheit, dann die Selbst-
regierung und endlich die Tapferkeit.

Ich fithrte im Grunde genommen ein sehr feiges Leben. Wenn
irgendwo irgendwer Krawall machte, und ich glaubte, mein
bichen Leben durch die Flucht retten zu koénnen, so tat ich’s
ganz gewifl. Ich habe heute noch einen Heidenrespekt vor
Knochenbriichen und Karbolgeruch. Vielleicht, daf} es ohne
Karbol leichter zu ertragen wire. Ich stelle mir z. B. ganz gut
vor, daf} ich, sollte es einmal sein, vor dem uns oft an die Wand
gemalten Feind (ich fragte mich allerdings jedesmal, wer es denn
eigentlich sein sollte) meinen Mann stellen werde. Und ich werde
mich um diese Pflicht nicht driicken. Nicht aus Tapferkeit
und nicht, um ein Heros zu sein, sondern, weil auch dann die
Pflicht etwas so ganz einfach und leicht zu Verdauendes sein wird.

238



Und ich kénnte sogar im Felde verbluten, ohne daf} es mir be-
sonders groBlartig vorkdme, aber in einem Spital... mit leise
auftretenden Rotkreuzschwestern und einem weilgekleideten
Chirurgus und eben den schon erwihnten Geriichen, da schau-
dert’s mich. Ich weill genau, dafl das alles so sein muf}, daB alles
und jedes seinen besonderen Zweck hat, und an und fiir sich
ist es gar nicht so schlimm. Aber unsere Zivilisation hat nun
einmal die entsetzliche Verpflichtung, alles gewissermallen aufzu-
zichen ohne es zu wollen. Nimmt man die einzelnen Dinge ge-
sondert heraus, wie eben den Karbolgeruch, die Schwestern und
den Arzt, so sind sie alle liebe und nette, saubere Dinge, zu-
sammengestellt aber sind sie ungenieBbar. Sieht alles gestellt aus.
Wie bei einem schlechten Photographen.

Ich nehme natiirlich an, du erkennst diese Krankenhaus-
philosophie als Beispiel einer Sache fiir viele. Also wir (immer,
wenn ich von uns rede, meine ich mich und meine gleichaltrigen
Kameraden) sind wahr, nur sind wir es, ohne die Wahrheit
in der Art zu lieben, daf} wir es um ihrer selbst willen als um irgend
etwas ganz besonders Grofles tun. Wir liechen die Selbstverwal-
tung, nur wiinschen wir nicht, dal man sie uns mit den bekannten
Vorworten als irgend etwas Neues, Letztes, in den Fragen der
Jugenderziehung Allerletztes und Modernstes aufzwinge. Sie sei
fiir beide Teile durchaus selbstverstindlich. Wir sind auch
sogenannt tapfer, weil wir die richtige Einstellung dazu ge-
funden haben: nicht aus selbstgerechtem Heroismus, der immer
irgendwie nicht ganz aufrichtig und deshalb unmoralisch ist,
sondern aus einfachster Pflichterfiilllung heraus, und nur dann.
Und weil wir in dieser Weise wahr, selbstindig und mutig sind,
erkennen wir auch das Unethische der Liige, konnen wir auch
im richtig zu deutenden Sinn unsern Eltern untertan sein,
diirfen wir auch feige sein, wenn es uns notig erscheint. Und aus
diesen Griinden bilden wir uns weder auf die Wahrheit, noch auf
die Selbsterkenntnis, noch auf die Tapferkeit irgend etwas ein.
So bin ich auch dir als Sohn treu geblieben.

Ich habe hier einen Kameraden. Er hat sein Dorf verlassen
miissen, weil er die Bauernmaid, mit der er seit lingerer Zeit
ein Verhiltnis pflegte (seltsam, nicht wahr, dal du es auf einmal
als durchaus in Ordnung findest, wenn ich auch iiber so etwas
mit dir rede, und ich lege die Hand aufs Herz, ich hitte mir das
unter vier Augen mit dir nie getraut), verlie8. Er hatte mir seine
Griinde erklirt. Und wire er ein Angeklagter, und ich sein An-
walt, so wiirde ich ungefihr folgendes sagen: Ein Dorf, also ein
eigener Staat verurteilt ihn. Er lebt in der Verbannung, und
warum? Nur weil er den Mut aufbrachte, eine wenn auch spit
erkannte, in diesem Falle sogar nur spit zu erkennende, Tat-
sache, die Tatsache ndmlich, daB} es gemeiner sei, aus Furcht
vordem dffentlichen Urteil und aus Bequemlichkeit mit dem einmal
eingeschlagenen Tramp sein Verhiltnis aufrecht zu erhalten und
dafiir ein ganzes Leben lang mit tausend bereits vorher erkannten
Unméglichkeiten auskommen zu miissen, langsam zusehen zu
miissen, wie nach und nach aus Liebe Hal} entsteht, Hal}, der
einem Lust zum Schaffen (Schaffen im weitesten Sinne) und Freude
am Leben gleichermaflen nehmen muf}, mit allen Folgen auf sich
zu nehmen. Ich nenne das wahren Mut. Er sei freizusprechen.

Und nun, mein liecber Vater, das Sonderbare: du hast mich
hierher gebracht, einen Beruf zu erlernen. Aus lauter Angst,
ich sei ungeraten, hast du sogar mich zu fragen vergessen, ob
mir dieses Metier iiberhaupt angenehm sei. Ich schreibe dir einen
durchaus verniinftigen Brief. Du wirst (unter Umsténden) ein-
sehen, dal dein Schritt nicht in dem Mafle notwendig war,
wie du es vermeintest, du wirst sogar nachtriglich im Stillen
die Frage erwiigen, ob es nicht doch besser sei, wenn ich wieder. . .
Nein, sage ich jetzt. Es ist mir durchaus einerlei, ob ich studiere
oder ein Handwerk erlerne. Ich werde einfach in jeder Situation
das tun, was mir die gegebenen Umstidnde als das mutmaflich
Richtige verheilen. Wahrheit, Eigenleben, Mut und Liebe sind
fiir mich in ihren Grundbedeutungen richtig erfafite Dinge.
Vor den weiteren Uberraschungen im Leben fiirchte ich mich nicht.

Dein
Ege Schattenfroh.

LaBl auch die Mutter von mir griiflen.
J. Marton, Ziirich.

Menschliches Gliicksverlangen

Das menschliche Gliicksverlangen, der Wunsch des Menschen,
gliicklich zu sein, ist so alt wie die Menschheit selbst. Das wider-
spruchsvolle, ritselhafte Wesen, der Mensch, gottliche und teuf-
lische Krifte in sich bergend, ist nicht von Natur aus gliicklich.
Das Tier ist weder gliicklich noch ungliicklich. Es lebt jenseits
von beiden Gegensitzen, in einem Zustande dumpfer Harmonie
und Abgeschlossenheit, wenn es auch manchmal scheint, als
seufze die gequilte Kreatur nach Frlosung, nach ihrer Erlosung
durch den Menschen.

Gliicksgefithl und Gliicksverlangen setzen ein menschliches
BewuBtsein, ein Ich-BewuBtsein, voraus.

Ist das menschliche Gliicksverlangen ein erreichbarer Zustand
oder eine vergebliche Hoffnung? Ein berechtigtes oder vericht-
liches Streben? Ein Grundgefiihl, das abhiingig ist von duBeren
Verhiltnissen oder durch bewuBten Willen in jeder Lage innerlich
herbeigefiithrt wird?

Seit dem griechischen Altertum gibt es Philosophen und
Philosophenschulen, die Ziel und Sinn des menschlichen Daseins
im Gliick erblicken. Ein grofier Teil der Menschheit mag mate-
riellen Besitz, behagliche Sicherung des Lebens, angesehene
Lebensstellung, duBlere Ehre und #uBere Macht als Mittel und
Wege zum menschlichen Gliick betrachten.

Man braucht diese Ziele und Zustinde nicht absolut zu ver-
achten. Sie konnen oftmals Ausdruck innerer Fihigkeiten und
Werte sein, Ergebnis intellektueller und willensméiBiger Krifte,
Folgen personlicher Arbeit und personlichen Wissens und
Kénnens.

Wesen, Aufgabe und Wert des Menschen aber kann in solchem
Streben nicht beschlossen sein.

Wieviel Unrecht, wieviel Verbrechen, wieviel Gemeinheit ist
oft mit dem FErwerb groBer Vermogen verbunden! In welch
unwiirdigen Hinden sind Reichtiimer oft, und wie sinn- und
zwecklos werden sie verwendet!

Und in einer Zeit der wirtschaftlichen und politischen Krisen
und Zusammenbriiche kann wirtschaftliche Macht und GroBe
plotzlich als Betrug und Schein enthiillt (z. B. Kreuger) und der
Triger polizeilich-staatlicher Macht plotzlich zum einfachen
Privatmann werden (Ministerstiirze).

In Politik und Wirtschaft findet das Gliicksverlangen keinen
sicheren Halt.

Ist es ein Zufall, dal das Jesuskind als kiinftiger Triger
héchster Sittlichkeit und Geistigkeit in der Armut eines Stalles
geboren wurde? Es ist ein weltgeschichtliches Symbol, daf}
das Ewige im Menschen in geistigen und seelischen Werten und
Leistungen seine wahre menschliche Aufgabe hat.

Darum verachtet der geniale Mensch, in dem der gottliche
Funke lebt, der Philosoph, der Dichter, der Kiinstler die unbe-
stindigen ldcherlichen materiellen Scheinwerte. Sie sind ihm
hichstens Mittel zum Zweck und er darbt, entbehrt und hungert
mit Heroismus, wenn er, besonders in den Anfingen seiner
Laufbahn, fiir sein schopferisches Lebenswerk leidet und kdmpft.
Geist und Geld sind selten verbunden. Die innerliche Ode und
Stumpfheit der modernen Plutokratie fillt selbst Soziologen auf,
denen man den Vorwurf, genial zu sein, nicht machen kann.

Immer groBere Teile der Menschheit werden von Armut, ja
selbst von bitterster Not ergriffen. In einer Zeit des Mammonis-
mus und Materialismus fithrt die Geldreligion in Elend und
Untergang und die Ungeistigkeit in Verblodung.

Eine Besinnung auf die geistigen Probleme der Menschheit,
eine Erneuerung der Kultur und Erziehung, in Religion, Wissen-
schaft und Kunst wird in schicksalschwerer Gegenwart zu immer
dringenderer Aufgabe.

Hier ist das menschliche Gliicksverlangen relativ zu verwirk-
lichen, das Gliick des wahren Menschentums, nicht jenes satte,
dumpfe Herdengliick.

Das Gliick als solches ist kein Wert, sondern die Erfiillung einer
Lebensaufgabe, die allein im Leiden und im Kampfe mit sich
selbst zur Reife kommt. Dr. Alfred Haag, Ziirich.

239



	Kleine Beiträge

