
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 6 (1933-1934)

Heft: 3

Artikel: Ästhetische Bildung

Autor: Häberlin, Paul / Kamm, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizer Erziehungs-Rundschau
ORGAN FÜR DAS ÖFFENTLICHE UND PRIVATE BlLDUNGSWESEN DER SCHWEIZ

43. JAHRGANG DER „SCHWEIZERISCHEN PÄDAGOGISCHEN ZEITSCHRIFT ' 27. JAHRGANG DER „SCHULREFORM"

Henausgegeben in Venbindung mit Univensitäts-Pnofesson Dn. P. Bovet, Pnof. Dn. v. Gonzenbach, Pnof. —
ZÜRICH

Dn. W. Guyen, Pnof. Dn. H. Hanselmann, Rekton J. Schälin, Seminar-Direktor Dn. Schohaus und Sek.-

Schulinspekton Dn. Sohnag • Herausgeben: Dn. K. E. Lussen, St. Gallen • Redaktion des allgemeinen JUNIHEFT 1933

Teiles : Sem.- Din. Dn. W. Schohaus • Redaktion von „Schu lieben und Schulpraxis": Pnof. Dr.W. Guyer NR. 3 VI.JAHRGANG

Ästhetische Bildung
aus einer Vorlesung „Allgemeine Pädagogik" von Professor Dr. Paul Häberlin, Basel, nach einer vom Dozenten durchgesehenen Nachschrift
von Peter Kamm, Netstal

Ein Mensch, der vollständig befreit wäre von jeder Art
von Zweckansprüchen an die Dinge, würde diese von
vornherein nicht in ihrer Objekteigenschaft, in ihrem
Widerstandscharakter sehen, sondern die Welt unter dem Gesichtspunkt

befreiter Übereinstimmung mit allem Dasein
überhaupt schauen. Ein solcher Mensch hätte die Fähigkeit, alle

Dinge schön zu finden. Nur wenn wir von den Dingen all
das abstreifen, was sie zu Zweckobjekten macht, alle

Angenehmheit und Unangenehmheit, wenn wir ihnen nichts
als den Schimmer der Daseinsbejahung lassen, die von uns
auf sie übertragen wird, dann sind sie schön. Schön sein -
ich spreche von einem Ding - heißt, in seiner Daseinsberechtigung

ohne Zweifel und ohne Anspruch anerkannt werden.

Einem nur schönheitsfähigen Menschen, der gar nichts
von den Dingen wollte, wären tatsächlich alle Dinge schön.

Wenn uns nicht alle Dinge schön sind, wenn gewisse
Bedingungen erfüllt sein müssen, damit sie schön sein können,
bedeutet das nichts anderes, als daß unsere Schönheitsfähigkeit

beschränkt ist. nämlich in der Weise beschränkt,
daß im Augenblick, wo uns Schönheit überfallen will, irgendwelche

Zweckansprüche gestellt werden, die Dinge also

angenehm oder unangenehm erscheinen. Solange uns etwas

angenehm oder unangenehm ist, steht es außerhalb der

Kategorien von schön und häßlich überhaupt. Die Frage:
wozu kann ich dich gebrauchen?, gehört in das Gebiet der

Verwendbarkeit, nicht aber in dasjenige der Schönheit. Erst
wenn wir mit der selbstverständlichen Bejahung dessen, was
da ist, an etwas herantreten, dann antworten alle Dinge:
Ich bin da! Damit sind sie in die Daseinsbejahung
einbezogen; damit sind sie schön.

Eine Sache schön finden, heißt einfach, an irgendeinem
Ort die verantwortungslose Daseinsberechtigung der
Existenz schauen und anerkennen. Man könnte mit einem Bilde
sagen: Solange wir in Ansprüchlichkeit und Zweckhaltung
an die Welt herantreten, schauen wir eine Mauer von Widerstand;

dort aber, wo in dieser Mauer etwas als schön
erscheint, bedeutet dieses Etwas einen Durchblick durch die

Mauer der Widerständlichkeit dorthin, wo von Widerstand
und Nichtwiderstand, von angenehm und unangenehm gar
nicht mehr die Rede ist. — Schönheit ist keine Eigenschaft.
Daß ein Ding Schönheit repräsentiert, bedeutet nichts
anderes, als daß uns an ihm aufgeht, daß das Dasein, so wie
es ist, in Ordnung ist1).

Was nun die Erziehung anbetrifft, gehört es mit zu ihrer
Aufgabe, dafür zu sorgen, daß die in jedem Menschen
angelegte Möglichkeit, Schönheit zu empfinden, sich entfalten
kann. Diese Aufgabe, vorhandene Fähigkeiten sich
entwickeln zu lassen, ist namentlich für die ästhetische
Erziehung von Bedeutung, denn die Fähigkeit purer
Daseinsbejahung ist immer durch die Zweckhaltung, die beim Wesen
Mensch ganz besonders im Vordergrund steht, gefährdet.
Ich kann mir nicht denken, daß es noch eine zweite Gattung
von Lebewesen gibt, die so verzweckt ist, wie der Mensch,
der sozusagen mit jedem Atemzug einen Zweck verfolgt.
Darum ist es für uns Menschen besonders notwendig, den
Rest der Fähigkeit unzweckhafter, bejahender Haltung zu
bewahren. — Die Aufgabe der ästhetischen Erziehung kann,
wenn Sie wollen, auch so gefaßt werden: Es gilt, den letzten
Rest der Möglichkeit paradiesischen Daseins zu erhalten.
Der Mythus vom Paradies besagt ja nichts anderes, als daß
das eigentliche Leben dasjenige wäre, in welchem wir nicht
sorgten und keine Furcht hätten, ein Zustand mit andern
Worten, in welchem wir weder wüßten, was gut und böse ist,
noch irgendetwas wollten, sondern einfach inmitten der
brüderlichen Kreatur da wären, um jeden Morgen und jeden
Abend unser Dasein aufs neue zu genießen. Das wäre
ästhetisches Leben.

In der pädagogischen Literatur wird das ästhetische Leben
immer wieder so aufgefaßt, als ob die Fähigkeit ästhetischer

Haltung Mittel zum Zweck größerer moralischer Leistung
wäre. Man trifft hie und da auch im Zusammenhang einer
Ethik derartige Würdigungen. Man sagt da, der Schönheits-

]) Eine eingehende Darstellung über das Wesen des Ästhetischen findet
der Leser in der Allgemeinen Ästhetik des Dozenten (Koberverlag, Basel).

57



genuß sei deshalb wünschbar und notwendig, weil er uns zur
Erholung, zum Ausschnaufen diene; wenn man ab und zu

ins Konzert oder ins Theater gehe — wir wollen annehmen,
es sei ein Genuß! -, werde man gestärkt für die Arbeit. Es

kann sein, daß für viele ein derartiger Erfolg herausschaut;
aber das ist keine ästhetische Angelegenheit. Im Augenblick,
wo wir eine ästhetische Möglichkeit als Mittel zum Zweck
benützen, wird sie bereits verzweckt, das heißt, ihres eigentlichen

Charakters entkleidet, ja einbezogen in die Zweck-

haftigkeit. Wer mit Vorsatz irgendwohin geht, um sich zu
erholen und auszuschnaufen, geht zur Entspannung hin und
nicht um der Kunst willen. Ebensogut könnte er schlafen

gehen.
Eine zweite Art von Moralisierung besteht darin, daß wir

glauben, ästhetische Erziehung sei eine andere Art von
moralischer Erziehung. Wie oft schon habe ich in
pädagogischem Zusammenhang gelesen, man solle die Kinder mit
schönen Dingen umgeben, weil in ihnen etwas Erbauliches,
moralisch Reinigendes stecke. Meinetwegen! Es kann sein,
daß in manchem Kunstwerk etwas Erbauliches steckt. Aber
nicht deshalb ist es Kunstwerk; etwas könnte gar nicht
erbaulich wirken und trotzdem Kunstwerk sein. Die Kunst
ist, soweit sie eine ästhetische Angelegenheit ist, grundsätzlich

frei von aller Moralisiererei. Eine Auffassung, nach der
das Ästhetische Handlangerdienste für moralische Stärkung
zu leisten hätte, ist abzulehnen. Die ästhetische Möglichkeit
ist nicht abhängig von der moralischen; es besteht sogar ein

Gegensatz zwischen beiden, den man in pädagogischem
Zusammenhang in Form von Konflikten (auf die wir später zu

sprechen kommen werden) sehr leicht zu spüren bekommen
kann.

Damit ist das Ziel ungefähr bestimmt. Es handelt sich in
ästhetischer Erziehung um die Erhaltung, um die Ermunterung

der Fähigkeit zweckfreier Daseinslust, aus welcher
heraus die Welt schön gefunden werden kann. Dabei kommt
es längst nicht so sehr darauf an, daß einzelne Dinge schön

gefunden werden können, wie darauf, daß die Schönheit der
Welt überhaupt gesehen werden kann. Das ist das Primäre;
das ist vor allem wichtig. Soviel zum Ziel. - Nun zur Methode.

Die Methode wird sich, wie schon angedeutet wurde, vor
allem von jeder Moralisiererei freizuhalten haben. Das ist
ihre negative Seite, die aber sehr wichtig ist. Die Methode
muß wesentlich dafür sorgen, daß den Kindern nicht die
Idee beigebracht wird - wenn sie von selbst darauf kämen,
hätten wir die Idee zu zerstören —, als ob das Leben nur
dann lebenswert sei, wenn es Arbeit bedeute. Unser menschliches

Leben, insbesondere das von uns Europäern, ist derart
von Zwecken erfüllt, daß es nicht überflüssig ist, darauf
hinzuweisen. Sie werden zugeben, daß die Erzieher meistens

so tun, als ob das Leben nur dann gut sei, wenn es im
Verfolgen von Zwecken bestehe. Das ist nicht wahr! Mit die
reinsten Momente menschenwürdigen Lebens sind doch
wohl die. in denen wir wirklich einmal, vielleicht im Anblick
eines Kunstwerkes, uns hineintragen lassen in die Sphäre
völliger Gelöstheit von jeder Sorge. - Auch die Kinder sollen

wissen, daß nicht jeder Augenblick, der nicht auf die

Erfüllung von gesetzten Zwecken verwendet wird, verloren ist :

auch sie sollen wissen, daß der ästhetische Genuß - eigentlich
ein unpassendes Wort - nicht etwa bloß nach einer fleißig

gemachten Arbeit erlaubt, sondern eigentlich das ist, worin
das Leben bestehen sollte, wenigstens dann, wenn wir den
Mythus vom Paradies zu unserm eigenen gemacht haben.
Die Eigentlichkeit des Daseins fällt nicht mit der Leistung
zusammen, obwohl diese auch zur Eigentlichkeit gehört.

Wie bewahren wir nun die Kinder vor der Neigung, in die
Verzweckung des Lebens hineinzugeraten? Es gibt darüber
sicher noch weniger präzise und anwendbare Vorschläge als

für die sittliche Erziehung. Ich meine, das beste Mittel, sie

davor zu bewahren, liegt in unserem Verhalten ihrer Leistung
gegenüber, sagen wir ruhig in unserem Beispiel überhaupt.
Wenn unsere Erziehung darin besteht, daß wir den Kindern
nur dann Existenzrecht zubilligen, wenn sie sich durch
Leistung verdient gemacht haben, wenn wir nicht beisammen
sein können, ohne uns einfach am Dasein zu freuen, wenn
wir die wahre Geselligkeit nicht aufbringen, dann können
wir nicht erwarten, daß jene Voraussetzung alles ästhetischen
Genusses entwickelt werde. Dann liefern wir sie der
Verzweckung vollständig aus. - Für die Schule besteht in diesem
Punkte darin eine große Gefahr, daß sie fortwährend
Leistungen verlangen muß. Trotzdem, ja gerade deswegen,
sollte es im Verkehr zwischen Lehrer und Schülern immer
wieder Momente geben, wo es allen Beteiligten zum Bewußtsein

kommt, daß das Leben dann am schönsten ist. wenn
man nichts zu denken hat, wenn man in Gemeinschaft seines

Daseins froh werden kann.
Wenn ich versuchen soll, einzelne Regeln zu geben, so

würde ich etwa sagen : Wir sollen dem Kinde ein wenig Muße
lassen, damit es Zeit hat zu spielen, und das. was in ihm
angelegt ist, zu aktivieren. Spielen heißt: so mit den Dingen
umgehen, als ob sie gar keine Zweckobjekte wären. Das

eigentliche Spiel bedeutet ein sich Hinausversetzen aus dem
Leben der Ansprüchlichkeit an die Dinge in ein brüderliches
Umgehen mit ihnen. Brüderlich ist schon wieder zu moralisch;

ich sage besser: in einen Umgang mit ihnen, der die
Grenzen von Ich und Du verwischt. - Spielen, das können
Kinder noch. Man soll sie nur gewähren lassen und nicht
gleich das Spiel so dirigieren, daß die Verzweckung
hineinkommt. Wir Erwachsene bringen es ja leider nicht mehr so

leicht fertig, zu spielen, vielleicht deshalb, weil man in der

Erziehung an uns gesündigt hat. Wir verzwecken die Spiele.
Denken wir nur an die Gewinnspiele beispielsweise, wozu
auch diejenigen Spiele gehören, in denen es nur um die Ehre
geht. Was spielt doch in den sportlichen Spielen die
Rangordnung für eine große Rolle; sie werden zu Kampfspielen
gemacht, in denen die Kämpfenden oft genug um jeden
Preis siegen wollen. Auch in unseren „festlichen" Anlässen,
in Sänger- und Schützenfesten nicht wahr, ist oft viel mehr
Zweck als festliches Spiel. Ich denke dabei nicht nur an
Ehre und Gewinn, sondern vor allem an den ganzen Klimbim

dahinter. So ein Schützenfest ist ja beinahe eine
nationalökonomische Angelegenheit! - Man muß schon fast bis zu
den Primitiven gehen, um Menschen zu finden, die noch
imstande sind. Feste zu feiern. Da wird nicht gefragt, ob es

rentiere, ob man, der Krisenzeit wegen, überhaupt Feste

veranstalten dürfe. - „Feste" sind übrigens das beste Mittel,
um Krisen zu überwinden, innerlich nämlich! -

Wie die Primitiven, so verstehen es auch noch die Kinder,
sich in völliger Verlorenheit an ein Spiel hinzugeben. Man

58



sollte sie nicht mitten aus dem Spiel rufen, um zu fragen,
ob die Aufgaben gemacht seien! (häufig genug sind sie ja
nicht gemacht) ; man sollte das Spiel zu Ende spielen lassen,
bevor man eingreift. Weil ich der Meinung bin, daß der
Mensch nicht von seiner Leistungsfähigkeit allein lebt, bin
ich der ketzerischen Ansicht, daß es oft wichtiger ist, sich

richtig ins Spiel versenken zu können, als im Zeugnis eine

bessere Note zu haben. Wer sich ganz aufs Tun, auf Zwecke

einstellt, der verliert das Reichste und Wichtigste seines

Lebens. In der Bibel steht doch schon, daß die Arbeit eine

Strafe Gottes ist! Nehmen wir die Arbeit ruhig als ein Stück
Schicksal auf uns; aber meinen wir nicht, daß sie das Eigentliche

des Lebens sei. Ich befürworte damit gewiß nicht Laxheit

in moralischen Dingen ; ich trete bloß ein in den Kampf
gegen den Moralismus des Durchschnitteuropäers, gegen die

Identifikation von Leben und Arbeit. Die beiden dürfen
nicht als eines betrachtet werden, denn das Spiel ist durchaus

etwas Menschenwürdiges und ebenso wichtig wie die

größte Arbeitsleistung. - Lassen wir also den Kindern die

Musse; geben wir ihnen die Möglichkeit des Spiels. Am
allerliebsten: Spielen wir mit, damit sie merken, dass sie nicht nur
deshalb spielen dürfen, weil sie unvernünftige Kinder sind.

Dann ein zweiter Rat: Umgeben wir die Kinder mit
ausgesprochen schönen Dingen, damit durch sie ihre Schönheitsfähigkeit

entzündet werde. Das will nicht heißen, daß man

partout Kunstwerke an die Wände hängen soll; das ist gar
nicht nötig. Das Kunstwerk ist nicht wesentlich in der
ästhetischen Erziehung. Jedenfalls nicht für Kinder. Das

Kunstwerk ist vor allem eine Angelegenheit für Erwachsene.

- Wir sollten die Kinder, wenn immer möglich, mit
untechnischer, naturhafter Schönheit umgeben. Ich habe einmal
einen sehr verständigen Musikpädagogen gefragt, was er vor
der technischen Ausbildung als beste Vorbereitung erachte.
Er antwortete : „Lassen Sie die Kinder möglichst lange in
freier Natur verkehren, denn dort finden sie alles Material
der Schönheit, dort füllen sie sich mit Schönheit. Dann
treten sie gerüstet an die technische Ausbildung heran." -
Eine naturhaft schöne Umgebung ist das beste Milieu für
die ästhetische Erziehung. Auch Dorf, Stadt und Haus
gehören zweifellos dazu, wenn sie etwas von Schönheit
besitzen. Wenn in einem gutangelegten Haus alles Kunstwerk
ist, kann dieses doch wie etwas Naturhaftes, wie eine schöne

Landschaft wirken. Wir präparieren Kinder am allerbesten
dazu, ihre Schönheitsfähigkeit zu erhalten, wenn wir sie in
solcher Umgebung aufwachsen lassen.

Um eine Moralisierung der ästhetischen Erziehung zu
verhindern, muß insbesondere dort, wo Kunstwerke an die
Wände gehängt oder literarische Werke verwendet werden,
vor einer weitern Gefahr gewarnt werden. Sie besteht darin,
daß Kinder allzu gewaltsam auf Schönheiten aufmerksam
gemacht werden. Wäre schon in der moralischen Erziehung
viel weniger zu reden, als man gewöhnlich meint, so ist in der
ästhetischen Erziehung direkt der Satz aufzustellen: Der
Erzieher hat so wenig wie möglich zu sagen! Bringen wir die
Kinder mit der schönen Landschaft, wenn es sich um Kunstwerke

handelt, mit literarischen, musikalischen, plastischen,
malerischen Erzeugnissen zusammen. Aber lassen wir sie im
Verkehr mit der Schönheit allein. Sagen wir nichts dazu;
räumen wir höchstens gewisse Hindernisse aus dem Weg.

Versuchen wir nicht, die Kinder mit der Nase auf die Schönheit

zu stoßen; verlangen wir nicht von ihnen, daß sie etwas
Bestimmtes schön finden. Preisen wir auch die Schönheit
nicht an, denn damit wecken wir wahrscheinlich die
Opposition. Gerade in ästhetischen Dingen läßt sich nichts
kommandieren. Suggerieren wir auch jungen Menschen nicht die

Idee, es sei eine Tugend, gewisse Dinge schön und andere
unschön zu finden. Das alles istVerzweckung der ästhetischen
Situation. Wenn einer etwas nicht schön finden kann, so ist
das seine Sache. Sagen wir nicht, ein Kind sei in geschmacklicher

Beziehung zu wenig weit entwickelt. Das hat
pädagogisch gar keinen Sinn. - Ich erinnere mich an eine Stunde

aus dem letzten Schuljahr im Gymnasium, in der unser
Griechischlehrer in hohen Tönen (so hoch, daß sie unmöglich
echt sein konnten) uns die Schönheit einer homerischen
Stelle pries, wobei mein Nachbar, der immer ein Frechdachs

war, offenbar etwas höhnisch lachte. Als der Lehrer das

bemerkte, fuhr er ihn an: „Das finden Sie natürlich nicht
schön; ich weiß schon, wie blasiert Sie sind, und daß mit
Ihnen nichts anzufangen ist!" — Der Lehrer hatte nicht
bemerkt, daß er selbst durch sein Verhalten diese Reaktion
verschuldet hatte. Es war eine unerträgliche Herausforderung,

ein Befehl sozusagen: Hier habt ihr Schönheit zu
finden! Hätten wir die Stelle allein gelesen, so hätten wir
sie selbstverständlich schön gefunden.

Sie wissen ja alle, wie gewöhnlich Gedichte behandelt
werden. Behandeln ist schon der richtige Ausdruck. Natürlich

muß man manchmal helfen, Stellen aufklären und
sprachliche Hindernisse wegräumen, denn nicht jedes
Gedicht ist so geschrieben, daß es auf den ersten Blick
vollkommen klar wäre. Gut, räumen wir Hindernisse weg, und
erklären wir unverstandene Ausdrücke. Aber überlassen wir
dann das andere den Kindern selbst. Meinen wir — notabene -
nicht, was viele Lehrer meinen, daß nur wir imstande seien,
ein Gedicht richtig vorzutragen. Ich habe schon Lektionen
beigewohnt, wo der Lehrer die Kinder dadurch auf die
Schönheit stoßen wollte, daß er das Gedicht ganz prachtvoll
vortrug, so prachtvoll, daß von Goethe zum Beispiel beinahe
nichts mehr übrigblieb.

Eine dritte Regel, die aus der Gesamthaltung - auf die
alles ankommt — vielleicht herauszudestillieren wäre, ist
diese, daß wir, wenn wir schon Sport treiben und Feste
feiern, wenn wir schon in pädagogischem Zusammenhang
Spaziergänge machen, Schulfeste veranstalten und Sportstage

arrangieren, alles daran setzen, den festlichen Charakter
zu unterstreichen und die geschäftlichen Vorbereitungen, die
wohl zu jeder menschlichen Veranstaltung gehören, auf ein
Minimum zu beschränken. Ich denke gerade an sportliche
Veranstaltungen. Sport ist seinem Sinne nach gar nicht so

sehr Körperbildung. Das ist gewiß auch ein Zweck, aber eben
ein Zweck! Der richtige Sport ist Spiel, eine Gelegenheit
also, im harmonischen Gebrauch unseres eigenen Leibes
wieder einmal des Daseins froh zu werden. Richtig betriebener

Sport hat lösende und entspannende Bedeutung. Ich
würde, jedenfalls in erzieherischem Zusammenhang, raten,
diesen Charakter herauszustreichen und nicht so sehr den
Zweckcharakter der körperlichen Übung zu betonen.

Neulich habe ich mit einem begeisterten Turner gesprochen.

Obwohl ich das Turnen aus meiner eigenen Jugend

59



sehr gut kenne, bin ich, um ihn zu ärgern, ein wenig in Opposition

getreten und habe meinerseits das freie Wandern in
der Natur, den spielerischen Umgang herausgestrichen. Ich
bekam zur Antwort: „Ja, ganz richtig, Sie kommen auch so

zu einer gewissen Körperausbildung; aber : das systematische
Durchtrainieren jedes einzelnen Muskels erreichen Sie

dadurch doch nicht." — Gut, trainieren wir jeden Muskel
einzeln durch — obwohl ich den Endzweck nicht richtig
einsehe aber lassen wir in aller Übung eine Stelle frei für das

gänzlich unzweckmäßige Spiel! Denn nur im Spiel lösen

wir uns von der fixen Idee, als ob etwas nur dann Lebenswert
habe, wenn dadurch gewisse Zwecke realisiert werden.
Gerade in der übertriebenen Meinung, daß der Sport in erster
Linie hygienische und muskuläre Zwecke verfolgen müsse,
steckt die Moralisiererei, die den Menschen überhaupt und
uns Europäern ganz besonders nicht gut tut.

Eine vierte Regel, die sich aus der Gesamthaltung
ableiten lässt, ist vielleicht diese: Gehen wir den Kindern
Gelegenheit zu eigenerproduktiverTätigkeit aus der ästhetischen
Phantasie heraus, nicht in der Weise, dass wir sie als Künstler

Kunstwerke machen lassen - ein Kind ist als Kind kein
Künstler -, sondern so, daß wir ihre ästhetische Fähigkeit

fördern, indem wir ihnen die Möglichkeit verschaffen, ihrer
Ergriffenheit persönlichen Ausdruck zu geben. Hüten wir
uns, das was herauskommt, auf seinen künstlerischen Wert
hin zu prüfen. Es ist überhaupt nicht wichtig, was
herauskommt. Hauptsache ist, daß sich hier eine menschliche

Möglichkeit freien Ausdruck schafft.
Dort wo Kunstwerke in der ästhetischen Erziehung

verwendet werden sollen, möchte ich raten, nicht zu früh damit
anzufangen und sich im weitern nicht darüber aufzuhalten,
wenn ein Kind von fünf, sechs, ja zehn Jahren an einem
Bild Freude hat, das wir als großen Kitsch empfinden. Ich
behaupte, daß für das kindliche Alter der Kitsch überhaupt
den Zugang zur Kunst darstellt. Wir dürfen nicht verlangen,
daß ein Kind schon den Geschmack eines Erwachsenen habe.
Schon oft wurde ich gefragt, was ich auf die Frage eines

Kindes, ob das und das schön sei, antworten würde. Wenn
ein Kind so fragt, ist es schon falsch erzogen. Ich würde etwa

sagen: „Sieh mal, ob schön oder nicht schön, ist ganz wurst;
die Hauptsache ist, daß man daran Freude hat."

Etwas anderes als ästhetische Erziehung in diesem
allgemeinen Sinn ist Bildung des Geschmackes und ist
künstlerische Ausbildung. Davon war hier noch nicht zu sprechen.

Die Bedeutung des Versuchsleiters im psychologischen Experiment
Von Dr. Ernst Probst, Schulpsychologe, Privatdozent an der Universität Basel (Fortsetzung und Schluß)

Wie verhält es sich nun mit den sogenannten Leistungsproben?

Sind die Bedingungen dort eindeutiger? Werden
die Resultate durch die Person des Versuchsleiters weniger
oder noch stärker beeinflußt?

Bei der Betrachtung dieser Fragen werden wir rascher
eine erste Übersicht gewinnen, wenn wir zwischen den
sogenannten ,,Einzeltests" und den Gesamttests oder ,,Arbeits-
tests" unterscheiden.

Durch die „Einzeltests" sollen einzelne „Fähigkeiten" geprüft
werden. Man konstruiert deshalb spezielle Aufgaben, die eine

möglichst einseitige, scharfabgrenzbare Betätigung verlangen.
Die Frage, ob es solche Fähigkeiten oder „Vermögen" als

Sonderkräfte der Seele wirklich gibt, kann hier nicht näher
untersucht werden. Es sei bloß darauf hingewiesen, daß alle

„Vermögenstheorien" außerordentlich schwer durch
stichhaltige Argumente zu stützen sind und daß sie heute von den
meisten Psychologen abgelehnt werden.

Mag man aber auch die Vermögenslehre als psychologische
Theorie ablehnen, will man sich nicht auf den spekulativen
Versuch einlassen, die menschliche Psyche in einzelne Kräfte
abzuteilen, so kann man doch ganz von außen her verschiedene

Formen der menschlichen Auseinandersetzung mit der
Wirklichkeit unterscheiden, die durch die Eigenart der
jeweils zu bewältigenden Gegenstände bedingt sind.

So darf man z. B. von jeder theoretischen Position aus zu
prüfen versuchen, oh ein Mensch nach einmaligem
Vorsprechen eine längere oder eine kürzere Zahlenreihe oder
Silbenreihe zu reproduzieren vermag, ob er viel oder wenig
Zeit braucht, um einen vorgelegten Text auswendig zu
lernen, ob er die sprachliche Sicherheit besitzt, in einem

vorgelegten Schriftstück die vorhandenen Lücken richtig

auszufüllen, ob er die Konzentration aufbringt, eine kleine,
exakte Bewegung hundertmal mit der gleichen Genauigkeit
auszuführen, oder ob er imstande ist, bestimmte
mathematische, geometrische oder technische Aufgaben zu lösen.

Die Resultate derartiger Proben brauchen nicht dadurch
beeinflußt zu werden, ob der Versuchsleiter in seiner
theoretischen Position Anhänger einer mehr mechanistischen
oder einer mehr personalistischen Theorie ist. Die
Unterschiede werden erst bei der Gesamtbewertung und bei der

psychologischen Deutung der Resultate in Erscheinung
treten.

Von der rein experimentellen Position aus erscheint es

vor allem als wichtig, daß derartige Versuche unter
konstanten Bedingungen durchgeführt werden können, daß ihre
Resultate meßbar oder wenigstens zählbar oder zensierbar

sind, so daß sie sich statistisch einordnen lassen, wobei die

Bedeutung des Versuchsleiters stark eingeschränkt wird.
Eine nähere Betrachtung der verschiedenen Einzeltests

wird ergeben, daß sie - allerdings mit einigen graduellen
Differenzen - den experimentalen Anforderungen alle
entgegenkommen. Dabei sind allerdings die gleichen Vorbehalte
anzubringen, die schon bei der Besprechung der psycho-
physischen Messungen erhoben worden sind. Je nach der
Struktur der einzelnen Versuche dürften sich die geäußerten
Bedenken gegen die Formulierung der Aufträge, gegen die
stimulierend- oder hemmend-suggestive Wirkung des

Versuchsleiters und gegen die Zufälligkeiten der zeitlichen
Bedingtheit noch bedeutend verschärfen.

* *
*

Noch weiter als beim Spezialtest entfernt sich die
Situation beim sogenannten Arbeitstest von der als vorbildlich

60


	Ästhetische Bildung

