
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 5 (1932-1933)

Heft: 10

Artikel: Dr Maria Montessori

Autor: Ferrière, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-852728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-852728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Blickpunkt sein, und was wir tun können, ist dies,
daß wir alles, was irgendwie auf die Entwicklung
hemmend einwirken könnte, zu beseitigen versuchen.

— Wir sehen, die Einstellung des Erwachsenen
zum Kinde und die Auffassung über Erziehung müssen

sich grundsätzlich ändern.
Der Wille zur Fürsorge darf nicht schwächer

werden, aber die Fürsorge selbst soll sinnvoll, auf
das Wesentliche gerichtet sein. Der Erwachsene soll
dem Kinde dazu verhelfen, daß es alles selbst tun
kann, wozu es überhaupt im Stande ist. Er darf es
nicht waschen, nicht ankleiden, nicht füttern etc.,
er soll ihm vielmehr zeigen, wie es alle diese
Tätigkeiten korrekt selbst verrichten kann. Hat es sich
erst etwas an Selbständigkeit gewöhnt, dann wird
es eine überraschende Aktivität und die Fähigkeit,
seine Betätigungen selbst zu vervollkommnen, an
den Tag legen. Aber die Umgebung, die dem Kinde
und seinen geringen Kräften so wenig angepaßt ist,
hemmt seine selbstständige Lebensweise. Lassen wir
das Kind selbst handeln, dann ergibt sich sofort
die Notwendigkeit, ihm eine adäquate Umgebung
zu schaffen: Kleine Stühle; kleine Arbeitstische;
tief angebrachte Kleiderhaken; kleine Eßtische; niedrige

Bettchen; kleine, leicht fortzubewegende
Teppiche; einfache Kleidchen, die leicht zuzumachen
sind; Teller, die die Kinder selbst abwaschen dür¬

fen; Vasen, in die sie Blumen stellen können und
so viele andere Dinge, in deren Mitte das Kind sich
heimisch fühlt.

Wenn wir dem Wesen des Kindes gerecht werden

wollen, dann müssen vor allem zwei Dinge sich
ändern :

1. Die Einstellung des Erwachsenen.
2. Die Welt der das Kind umgebenden Objekte.

Sollen diese Gedanken für die Entwicklung des

kindlichen Lebens in der Schule verwirklicht werden,
dann müssen sich vor allem folgende Faktoren
wandeln:

1. Die Einstellung der Lehrerin.
2. Die Umgebung.

Ziel und Weg den Umgestaltung müssen ausschließlich

am Kinde orientiert sein. Im Mittelpunkt unseres

Interesses muß immer wieder das Kind stehen.
Unser Weg sei der, daß wir versuchen, ihm eine
freie, harmonische, seiner persönlichen Eigenart
entsprechende Entwicklung zu ermöglichen.

Die neue Lehrerin soll sich dann ihres Erfolges
freuen, wenn das Kind durch ihre Hilfe dahin
gelangt ist, daß es vollkommen selbständig leben kann.
Sie soll ihm den Weg für seine Spontaneität
vorbereiten. Sie muß versuchen, sich der Demut Johannis
des Täufers anzunähern: „Ich muß abnehmen, er
aber muß wachsen".

Dr Maria Montessori.
Par Ad. Ferrière, Genève.

I.

L'Ere du Solidarisme.

Il est difficile d'exagérer l'importance de la réforme
pédagogique apportée par Maria Montessori dans l'histoire

du monde. Et je n'écris point ceci à la légère. Je

pèse mes mots. Les derniers siècles ont vu de grandes
révolutions: le passage du conformisme social de la
Cité antique et du Moyen-âge àl'individualisme de

l'ère moderne, symbolisé par la Renaissance, la Réforme
et la Révolution de 1789 domine toutes les luttes récentes

pour la liberté. Mais une révolution nouvelle se dessine:
le passage de l'individualisme au solidarisme.
Entre la liberté négative, anti-autoritaire, qui se définit

par l'absence d'entraves apportées à l'épanouissement
de l'individu, et la liberté positive ou constructive qui vise
à la libération de l'esprit par la domination de soi et par
le sacrifice librement consenti d'une partie de l'indépendance

individuelle au profit de l'organisation sociale —
organisation qui doit, elle aussi, permettre la libération
de l'esprit — il y a une différence que chacun aperçoit.

Nous vivons dans l'ère de l'individualisme, et cela dès
l'école où les chiffres, les rangs, les prix opposent les
individualités les unes aux autres; et plus encore dans
le monde économique où, à part les organisations
coopératives, c'est plus ou moins la lutte de tous contre
tous. Or l'ère nouvelle, l'ère du solidarisme est proche.
Elle apparaît dans maint groupement des énergies orientées

vers le bien commun. Elle a pour caractère la libre
adhésion de l'intelligence à un programme construc-
tif qui dépasse l'individu. Mais un obstacle jusqu'ici
bridait la volonté des novateurs et empêchait la diffusion
des principes et de la pratique du solidarisme, l'école.

Oui, l'école. Car, comme on le pense bien, pour
pratiquer il faut avoir appris. Pour savoir pratiquer le
solidarisme, il faut l'avoir appris dès l'école et cela
non par le cerveau seul, mais par l'action solidaire.
Appliquer les méthodes d'autorité, bonnes sous le régime
de la Cité antique, c'est susciter chez la jeunesse les
réactions anti-autoritaires de l'individualisme actuel. Partir

de la libre expression de l'individualité et tendre à

réaliser le solidarisme librement consenti, c'est prépa-

251



rer directement l'ère nouvelle de demain. Et voilà pourquoi

est né le vaste mouvement dit de l'Education
nouvelle. Voilà pourquoi les revues de ces organisations de

novateurs portent le titre parlant de „Pour l'ère nouvelle"
— „The New Era" — „Das Werdende Zeitalter".

Mme Montessori a été une des premières à le

comprendre. Il faut lui en laisser la gloire. Elle fut
la première à apercevoir nettement la théorie de
l'éducation nouvelle formulée avant elle par son maître
Séguin. Il faut, disait celui-ci en 1866 „que la méthode
physiologique, c'est-à-dire celle qui aurait pour base l'étude
individuelle de l'élève et, dans les progrès éducatifs,
l'analyse des phénomènes physiologiques et psychiques,
soit aussi employée avec les enfants normaux; ce sera
le signal d'une régénération de l'humanité." (Résumé

par Mme Montessori elle-même dans son livre de 1909).
C'est elle encore qui, la première, a fait passer cette
théorie dans la pratique et non pas auprès d'anormaux
seulement, mais aussi de normaux; non pas dans deux
ou trois écoles seulement, mais dans des centaines, des

milliers peut-être, dans le monde entier; non pas avec
des tout petits seulement, mais aussi chez des enfants
du degré primaire; elle a formulé aussi, dit-on, les

principes valables pour l'éducation des adolescents. Cet
effort immense de pénétration et de création, accompli
dans un double esprit: esprit scientifique précis, essentiellement

viril, et esprit d'amour sans borne pour le bien
de l'enfance, celui-ci essentiellement maternel, la place
au premier rang des novateurs de l'école et des
rénovateurs de la Société elle-même.

Il y a bien des traits communs entre le „saint
laïque" de l'Education nouvelle — le Dr O. Decroly de

Bruxelles — et la m a e s t r a italienne : étude de la
médecine, observation longue et patiente des enfants
anormaux, pratique prolongée de l'éducation des anormaux
et retardés, enfin application aux enfants normaux des
méthodes qui avaient réussi avec les anormaux. Mêmes
maîtres: Itard, Séguin, Bourneville. Mêmes luttes contre
les tenants du traditionalisme scolaire. Mêmes victoires
remportées dans tous les pays du monde car „nul ne

peut rien, à la longue, contre la Vérité". — Et pourtant
il existe, entre ces deux grands pédagogues, des
différences profondes. Le Dr Decroly a fait porter son
effort sur l'adaptation de l'homme au milieu ambiant,
sur les intérêts dominants, sur un programme conçu
comme devant intéresser la majorité des enfants. Les

techniques ne sont pas cultivées pour elles-mêmes mais
comme servantes des centres d'intérêt; la liberté de
l'enfant se manifeste entre les limites d'un cadre précis.
.Au contraire, Mme Montessori laisse vide le domaine des
instincts et des intérêts en rapport avec l'adaptation au
milieu: elle s'en prend: 1. au fin fond dynamique de
l'être vivant: sa spontanéité créatrice à laquelle il ne
faut pas toucher sous peine de la flétrir, et 2. à la
technique du mécanisme intellectuel dans son acquisition

du nombre et du langage. Elle est convaincue que,
lorsque ces deux points essentiels sont pris en con¬

sidération, le reste sera donné par surcroît. D'où ses
deux thèses formidablement révolutionnaires, on en
conviendra :

1° liberté de l'enfant (liberté de choix dans

ses occupations constructives, liberté d'agir ou de ne

pas agir — seule étant exclue la liberté de nuire à soi
ou à autrui);

2° enseignement par un matériel didactique

formé de „jeux" — de difficultés à vaincre —
et développant la finesse des sens, vue, ouïe, toucher,
le sens des comparaisons, le sens de l'expérience:
essayer, tâtonner, réussir.x) Ceci revient à connaître
empiriquement (bien longtemps avant de les connaître consciemment

ou rationnellement) les rapports entre les choses,
en d'autres termes: les lois de la nature.

Ainsi l'esprit passe du concret à l'abstrait quand il
est mûr pour franchir ce pas, ni avant, ni après! Phénomène

biopsychologique d'une importance capitale pour
l'évolution équilibrée de l'esprit

Une vie au service de l'enfance.

Avant d'exposer plus en détail la thèse de Mme
Montessori sur ces deux points, il peut être intéressant
de savoir quelque chose de sa vie.

En 1897 elle était médecin assistant à la clinique
de psychiatrie de l'Université de Rome et eut ainsi
l'occasion de visiter plusieurs asiles d'aliénés. Les petits
idiots éveillèrent sa pitié et son intérêt. L'opothérapie
thyroïdienne était alors à la mode, de même la
Kinésithérapie et autres moyens thérapeutiques s'adressant à

l'organisme; mais personne ne songeait à l'esprit, à sa

formation, à la pédagogie et à l'éducation morale qui,
on le sait maintenant, exercent une influence si
considérable sur le oorps lui-même. En 1898, au congrès de

Turin, elle présenta une thèse sur la thérapeutique par
l'éducation morale. Des cercles médicaux, cette thèse

passa promptement à ceux des maîtres primaires et le
ministre de l'Instruction publique, Guido Bacelli, la chargea

de donner aux institutrices de Rome une série de
conférences sur l'éducation spéciale. Ce cours devint
bientôt une Ecole normale orthophrénique. Elle la

dirigea durant deux ans. Elle y avait annexé ;des classes

pratiques d'anormaux. „Plus occupée qu'une maîtresse
primaire, écrit-elle, sans aucunes vacances, j'enseignai
les enfants dès 8 heures du matin jusqu'à 7 heures du
soir. Ces deux années de pratique sont mon premier
et vrai titre de pédagogie."

Alors déjà — en 1898 — -elle se rendait compte
qu'au fond les méthodes éducatives bio-psychologiques
étaient valables, mutatis mutandis, pour les

normaux comme pour les anormaux et qu'elles développeraient

ceux-ci d'une manière étonnante, merveilleuse.

*) 11 est bien entendu que le mot „jeu" est pris ici
dans le sens psychologique (lu dus) d'activité spontanée
tendant à une fin non directement utilitaire. 11 n'a rien à voir avec
le mot „amusement", plaisir, délassement. Le jeu de l'enfant
peut s'accompagner au oontraire d'efforts très considérables.
II constitue son vrai travail.

252



Pour se préparer à ce nouveau côté de sa
vocation elle s'inscrivit comme étudiante de philosophie
à l'Université. Mais elle n'abandonnait pas sa première
voie. Elle fit des ouvrages d'Itard et de Séguin ses livres
de chevet. Itard est bien connu par sa description du

„sauvage de l'Aveyron" et par ses essais pour l'édu-
quer. Mais c'est surtout le Dr Edouard Séguin (1812
jusqu'en 1883) qui développa de façon minutieuse les

procédés pédagogiques: éducation motrice, exercices faits
le corps immobile, exercices respiratoires, exercices d'élo-
cution, soins de la toilette, travaux du ménage, travail
manuel, imitation de mouvements (mains, bras, doigts,
etc); puis développement de la sensibilité générale:
sensation de température, organe du toucher, odorat, goût,
poids, ouïe, vue: distinction des formes, perception des

couleurs, sens de l'espace; dimensions, distances,
groupements, surfaces; enfin techniques scolaires: lire, écrire,
compter et calculer, enseignement de la langue et leçons
de choses. Si Bourneville, médecin-directeur des instituts
de Bicêtre (où Mme Montessori a travaillé en 1900)
et les Frères de la Charité de Gand ont emprunté beaucoup

d'idées à Séguin et en ont développé quelques-
unes, c'est pourtant à ce dernier qu'il faut faire remonter,

au dire de Mme Philippi van Reesema (revue „Pour
l'Ere nouvelle", No 21 et 22, juillet et septembre 1926)
dans son article: „Les précurseurs de Mme Montessori",

l'essentiel de ce qui constitue aujourd'hui la méthode
dite de Mme Montessori. Celle-ci rend d'ailleurs
pleinement justice à ces maîtres. Elle poussa si loin le désir
d'approfondir leur pensée qu'elle passa des mois à

copier mot après mot, à la main, les oeuvres entières
d'Itard et de Séguin, „vrai travail de bénédictin avant
la découverte de l'imprimerie", dit-elle! Elle en était
à la page 600 quand elle reçut de New-York un volume
rarissime de Séguin, écrit en 1866, et qu'elle avait vainement

cherché en France et en Angleterre!
Ce serait pourtant une erreur de croire que toute

la méthode Montessori consiste en procédés. Il ne faut
jamais oublier la contrepartie — capitale — l'éducation à

la liberté ou, si l'on préfère: la liberté d'auto-éducation de

l'enfant lui-même. Nous en reparlerons.

Les tout petits.

C'est en 1906 et 1916 que se placent les deux grandes

expériences et les deux grands livres de Mme
Montessori. Voici comment elle raconte les débuts de sa
première expérience avec les enfants normaux:

„C'était à la fin de 1906. Je revenais de Milan où j'avais
fait partie du jury appelé à décerner les prix pour l'Exposition
internationale, dans la division réservée à la pédagogie scientifique

et à la psychologie expérimentale, quand je fus invitée

par l'ingénieur Edouard Talamo, directeur général de
l'Institut romain des „Beni Stabili", à assumer l'organisation
d'écoles enfantines à la maison.

„L'idée géniale de Talamo était de recueillir tous les

enfants de 3 à 7 ans, habitant les nombreux. appartements
d'un grand immeuble locatif et de les réunir dans une salle,
sous là surveillance d'une maîtresse qui habitât, elle aussi,
le même immeuble. " —

„Ainsi chacune de ces immenses casernes posséderait son
école particulière. L'institut des „Beni Slabili" se trouvait
déjà en possession de quatre cents vieux palais à Rome,
l'oeuvre se présentait avec de merveilleuses perspectives de

développement. La première école devait se fonder en 1907,,
dans un grand immeuble populaire du quartier de Saint-Laurent,
contenant environ mille personnes. Dans ce quartier même,
l'Institut possédait déjà 58 immeubles et, d'après Talamo, il y
aurait bien vite seize écoles dans ces maisons.

„Cette école spéciale fut baptisée par Mme Olga Lodi,
une amie commune de Talamo et de moi, du nom gracieux
de Casa dei Bambini (maison des enfants). La première fut
inaugurée sous ce titre le 6 janvier 1907, Via dei Marsi, 58,
et confiée, sous ma responsabilité et sous ma direction, à une
institutrice, Mlle Candita Nuccitelli. L'importance sociale et
pédagogique d'une pareille institution ne m'échappa point;
j'en compris aussitôt toute la grandeur et je pus paraître, alors,
exagérée dans mes visions d'avenir triomphant. Aujourd'hui,
plusieurs avis se sont ralliés au mien."

J'ai vu moi-même la petite maison au rez-de-chaussée

surélevé auquel on accède par un escalier extérieur,
située dans la cour d'un vaste immeuble populaire.
Aujourd'hui, ce n'est plus une école; un tapissier y est

installé, mais c'est devenu le lieu de pèlerinage de beaucoup

de Montessoriens fervents d'Europe et d'Amérique.
De là on passe dans une rue voisine où des écoles
montessoriennes occupent de vrais palais construits pour
l'enfance et l'on mesure déjà toutes les différences
accomplies durant vingt ans dans la conception que se

fait la société contemporaire du bien de l'enfance.
Nombreuses furent les écoles créées entre 1907 et 1909 à

Rome d'abord, puis dans d'autres villes. Des
observations faites dans ce milieu enfantin est né le premier
livre de Mme Montessori intitulé: „II metodo délia pe-
dagogia scientifica applicato ail' educazione infantile nelle
Case dei Bambini"; ce livre date de 1909; or, c'est en

janvier 1909 que le canton du Tessin, en Suisse, adopta
officiellement la méthode Montessori à la suite du cours
qu'avait suivi à Milan Mlle Bontempi, jusqu'à hier encore
inspectrice générale des écoles enfantines du Tessin ou
Asili d'infanzia.

L'écho de ce premier ouvrage fut considérable. La
reine Marguerite de Savoie, mère du roi actuel, visita les

case dei Bambini et s'intéressa si fort à la méthode de
la doctoresse qu'elle fit tous ses efforts pour la faire
adopter dans les écoles publiques; elle remit elle-même
une somme élevée afin d'en fournir les moyens nécessaires

et assuma les frais de cinq institutrices appelées
à se dévouer entièrement à la pratique de la méthode.
En peu de temps la méthode se répandit à l'étranger,
surtout dans les pays Anglo-Saxons. En Amérique,
Alexander Graham Bell, l'inventeur du téléphone, en fut
l'initiateur et Mrs Phipps, de Pittsburg, fit un don pour
encourager la préparation des institutrices montessoriennes

aux Etats-Unis. La Société montessorienne a son
siège à Washington et c'est Miss Margaret Wilson, fille
de l'ancien président, qui en fut la secrétaire.

C'est en Californie que M. André Tardieu découvrit
les écoles montessoriennes. Il en fut si enthousiasmé
qu'il envoya -un long télégramme au ministre français

253



de l'instruction publique. Tôt après, plus de trente villes
de la France créèrent des classes montessoriennes et
M. Lapie, directeur de l'Enseignement primaire en France,

fit la préface de l'édition française des ouvrages
de la doctoresse.

En Angleterre également l'enthousiasme fut grand.
La „Montessori Society" de Londres acquit bientôt une
importance considérable et contribua à répandre la
méthode en Chine, au Japon et en Australie. Mme Mom
tessori fut appelée un grand nombre de fois à donner

un cours international de ses méthodes à Londres.
C'est pourtant, semble-t-il, la Hollande qui, de tous

les pays d'Europe, lui fit l'accueil le plus chaleureux.
Mme Sieverts van Reesema la reçut chez elle à La
Haye et bientôt un Institut fut fondé pour former des
institutrices montessoriennes, de telle sorte qu'aujourd'hui

le nombre d'écoles appliquant la méthode en
Hollande approche de la centaine.

L'âge primaire.

Telle fut la première expérience; mais, dès 1909,
Mme Montessori rêvait de transformer également
l'enseignement primaire, la première expérience n'ayant été

faite que dans des écoles enfantines. Invitée par la
baronne Franchetti à la Montesca (Cita di Castello),
elle put observer l'application de ses principes auprès d'enfants

de paysans et c'est là qu'elle puisa toute la
documentation de son second grand ouvrage publié en

juillet 1916 et intitulé: „L'Education élémentaire".
Celui-ci a été traduit par Mlle M. R. Cromwell et publié,
également avec une préface de M. Paul Lapie, à la
Librairie Larousse à Paris. La baronne Franchetti,
Allemande, était une amie du Dr Hermann Lietz, le
fondateur des Landerziehungsheime; ce dernier lui- fit
visite à la Montesca. Le baron Leopold Franchetti, phi-
lantrope à l'âme élevée, trouva ainsi en sa femme la
meilleure des collaboratrices. Mme Montessori donna
des cours à Cita di Castello aux frais et dans la maison
du baron Franchetti dès 1919, année où furent inscrites
plus de quatre vingt dix institutrices. De cette étroite
collaboration devait naître l'ouvrage que nous venons
de mentionner et qui précise mieux que le premier ce

que Mme Montessori entend par liberté et ce qu'elle
attend de l'institutrice. Le chapitre IV „préparation de
la maîtresse" (pp. 73 à 81) est une merveille de tact,
de psychologie et de compréhension de ce qu'est
véritablement le sens maternel en présence de cette
merveille qu'est l'enfant.

On a trop souvent parlé de la non intervention de
l'institutrice montessorienne. C'est méconnaître le sens

que Mme Montessori donne au mot „liberté". M. Paul
Lapie, dans sa préface au livre dont nous parlons, a

nettement souligné l'attitude de l'institutrice; certes, en
aucun cas, l'éducateur ne doit „user de contrainte",
mais ce n'est pas à dire qu'il doive se borner à assister
à l'éclosion de la liberté: „II la prépare, il la favorise,
il la déclenche même en présentant au moment oppor¬

tun les stimulants appropriés." L'institutrice, ajoute-t-il1,
ne demeure pas inactive: „Discrètement elle intervient.
Dès qu'elle juge un enfant parvenu au point où il pourra
faire un progrès, elle place près de lui le dispositif qui
lui permettra de réaliser cette avance."

Ce second volume ajouta au retentissement de la
méthode. En France, Miss Cromwell, dont nous avons
déjà parlé, eut l'idée d'utiliser certains grands blessés
de la guerre pour leur faire fabriquer le matériel. Elle
le distribua gratuitement à toutes les écoles maternelles

françaises qui en firent la demande. Pourquoi la
plupart de ces matériels sont-ils aujourd'hui enfouis dans
des armoires et inutilisés? Ne faudrait-il pas reprendre,
peut-être en la francisant, l'idée essentielle de Mme
Montessori: activité libre de l'enfant sur la base d'un
matériel auto-éducatif, et former des institutrices maternelles

capables d'appliquer cette méthode? On y viendra

peut-être un jour.

Diffusion de la Méthode.

Nombreux furent les cours donnés en Europe et

en Amérique même par la doctoresse italienne. Nous
ne pouvons donner ici le détail de ces pèlerinages
pédagogiques. Longtemps nous la voyons travailler dans son
laboratoire de Barcelone. En 1926, elle fit une série
de conférences retentissantes en République Argentine,
invitée par l'Institut de Culture italienne (on trouvera
dans la revue „Pour l'Ere nouvelle", No 29, juin 1927,

page 111, un résumé des conférences faites par Mme
Montessori les 25 septembre et 2 octobre à la Faculté
de Lettres et de Philosophie de Buenos-Ayres sur „la
discipline et la liberté").

Citons toutefois, puisque nous parlons de ses cours
à l'étranger, l'accueil qui lui fut fait à Londres en juin
1923 sous la présidence de Sir James Crichton Browne.

„Notre hôte, déclara celui-ci, a été l'apôtre de la
spontanéité, universalisée dans la vie de l'enfant en dépit
des oppositions les plus formidables, des préjugés les

plus enracinés et des intérêts acquis; elle a défendu
les droits de la spontanéité, montrant qu'ils sont la
condition première et essentielle de la croissance et de la
santé de l'esprit. Son apostolat en faveur du développement

de soi dans une atmosphère de liberté, qu'elle a

inauguré dans l'école enfantine du couvent franciscain
de la Via Giusti à Rome, s'est étendu au monde entier.
Bien des voix du passé avaient retenti dans la solitude

pour lui préparer la voie. Herbert Spencer avant tout
a posé les fondements de son système. Le progrès le plus
manifeste de l'éducation moderne a été l'élimination
de l'autoritarisme et de la peur, mais personne n'a
fait davantage pour faire progresser le bonheur dans
l'éducation que la doctoresse Montessori. L'extension en

est grande et peut grandir encore lorsque celle-ci pourra
appliquer sa méthode à des enfants d'un âge plus avancé;

déjà son influence a pénétré dans les écoles
secondaires; elle a pris à partie la dureté de nos méthodes
anglaises pour y substituer, non pas du laisser-aller,

254



mais plus de souplesse." Dans sa réponse, Mme
Montessori se déclare heureuse d'avoir coopéré au
mouvement éducatif et social qui n'est qu'une partie du
mouvement d'émancipation de l'humanité, à un âge de

sa vie où l'enfant ne peut encore se défendre soi-même.
On a comparé sa méthode aux vitamines sans
lesquelles aucun aliment ne peut être digéré. C'est bien
en effet le pouvoir invisible et patient, d'une part, de

l'institutrice, et, de l'autre, un matériel approprié aux
besoins de la croissance spirituelle de l'enfant, qui forment
l'essentiel de sa méthode.

Pourtant, la doctoresse devait rencontrer dans sa carrière

de grande difficultés. Certains esprits, peut-être moins
compétents qu'elle en matière de psychologie de l'enfance;
ou trop pressés, mais parfois aussi pénétrés d'un esprit
scientifique objectif et fondé sur une longue expérience,

ont voulu perfectionner sa méthode en y ajoutant
leurs idées propres. Comment distinguer les novateurs
intempestifs et incompétents et les chercheurs
désintéressés et clairvoyants d'une évolution qui se fera tôt
ou tard dans l'avenir? En présence de ces opposants,
Mme Montessori crut devoir prendre l'attitude de 1'„orthodoxie".

Elle ne reconnut à personne le droit de transformer

sa méthode sans son assentiment. Et cela la mena
malheureusement à des procédures d'excommunication
qui ont fait un grand tort à la cause même de l'enfance
en divisant en partis distincts: orthodoxes et hétérodoxes,

ceux qui devraient collaborer intimement par
l'observation scientifique et par la comparaison objective
des procédés pédagogiques employés au bien de
l'enfance. Successivement, les écoles enfantines du Tessin,
les écoles hétérodoxes de 1a. Hollande et bien d'autres
tentatives louables (telles les écoles enfantines montes-
soriennes dirigées à Rome même par Mlle Santoliquido)
se trouvent systématiquement ignorées par Mme Mon.
tessori. Dans son désir d'éviter les polémiques et les

discussions, elle semble s'être cramponnée à son
attitude de silence. Aussi est-ce avec une grande joie que
la Ligue internationale pour l'Education nouvelle a pu
l'amener, pour la première fois, à quitter sa tour d'ivoire,

pour participer à son Cinquième Congrès international
à Elseneur du 8 au 21 août 1929.

Tant de scissions ne pouvaient aller sans quelques

douleurs. Une de ses douleurs les plus grandes
fut, durant bien des années, la méconnaissance de sa

patrie même, l'Italie; mais voici que, succédant en cela
à la reine mère Marguerite, les ministres fascistes de

l'Instruction publique: M. Giovanni Gentile, puis M.
Fedele se sont attachés à créer une solide association
montessorienne en Italie; mieux que cela, ils ont fait
organiser à Milan et ailleurs des cours pour institutrices,
afin de répandre la méthode le plus possible dans le

royaume entier. L'Association pour les intérêts du Midi
de l'Italie, dont le Conseiller technique est M. G. Lom-
bardo-Radice, n'avait d'ailleurs pas attendu cette
consécration officielle pour introduire dans près de trois cents

écoles les principes montessoriens (il est vrai, sans que

ces écoles fussent reconnues officiellement par la
doctoresse).

Ajoutons que trois revues sont venues successivement

apporter à la méthode leur appui et leur
effort international de propagande. Ce fut tout d'abord,
vers 1924, „The call of Education", publié à Amsterdam

par un Hongrois, le Professeur Révész; puis, dès

1927, l'„Idea Montessori", publiée à Milan; enfin, dès

1930, „Montessori" (Rome).

II.

Il est temps de donner une caractéristique de ce

que l'on a appelé „la Méthode Montessori". Rappelons

d'abord que cette „méthode" présente deux aspects
totalement distincts: l'un, ce que nous pouvons appeler
le principe de la liberté de choix; l'autre, le „matériel".

Le Matériel.

Mme Montessori a adopté un „matériel" qui capte
l'attention du petit enfant et lui enseigne en jouant
les activités essentielles qui lui seront utiles dans la

vie; ou encore, lui fait acquérir les notions
indispensables: calcul, lecture, écriture, etc., base de toutes

les autres acquisitions de connaissances. Le Dr Cla-
parède de Genève est un des premiers qui ait insisté
sur l'instinct de jeu de l'enfant. Karl Groos en a donné la
théorie dans son livre célèbre: „Die Spiele der Menschen".
Jouer est un besoin, mais la caractéristique des besoins
est de se manifester à un moment donné spontanément.

On ne peut obliger un enfant à jouer à tel ou
tel jeu si ce jeu ne lui dit rien. Présenter une activité
trop tôt, c'est susciter un réflexe de défense et créer
le dégoût de cette activité. En sens contraire, attendre
trop longtemps pour présenter une activité, empêcher
cette activité de se manifester au moment où elle est
mûre pour éclore, s'est perdre le bénéfice de l'impulsion

première qui est la plus irrésistible. On sait que
si l'on met un capuchon sur la tête des poussins entre
le deuxième et le huitième jour après leur éclosion,
ils ne seront plus capables de reconnaître et de suivre
leur mère. Il en est ainsi de tous les instincts et besoins
de savoir qui éclosent successivement chez l'enfant. Cette
éclosion se produit peut-être en fonction de l'évolution
passée de l'humanité, mais ceci est une autre question.
Ce qu'il est important de retenir, c'est que nous, adultes,

nous ne pouvons pas savoir de façon absolue quand
éclora tel ou tel instinct, tel ou tel besoin, tel ou tel
intérêt. Il y faut une maturation plus lente ou plus
rapide selon la nature de tel enfant particulier.
L'échelonnement même des intérêts est sujet à des variations

individuelles imprévisibles. Or, l'essentiel est de

préparer cette maturation et de détecter le moment de
l'éclosion des intérêts. Cela condamne totalement
l'enseignement collectif, sinon à titre d'activité sociale
et sans viser à un effort d'acquisition technique chez
l'enfant. Pourtant on reconnaît que le désir de tou-

255



cher à tout, de peser, de mesurer, de comparer est

général chez les petits. C'est le fait des normaux comme
des anormaux et comme le progrès se produit par une
différenciation des sensations, des perceptions et des

notions, et par l'accord des notions qui se sont
établies entre ces expériences acquises, il est clair que c'est
seulement par la manipulation d'un matériel très simple
que l'enfant peut acquérir, avec le minimum de perte
de temps, le nombre considérable de connaissances qu'il
doit et que d'ailleurs il veut (s'il est normal) acquérir
pour vivre et progresser.

A cela s'ajoute la nécessité du contrôle personnel;
c'est ce que Mme Montessori exprime par le mot „auto-
éducation". L'enfant travaille, l'enfant se trompe, il faut

que le matériel puisse l'amener à se corriger lui-même.
Lorsqu'un enfant s'empare de poids de grandeurs
différentes afin de les placer dans des encastres, c'est
le succès ou l'insuccès de sa démarche qui l'amène
à observer, comparer et donc progresser.

Le matériel que Mme Montessori a emprunté à

Séguin et simplifié encore, comprend 11 catégories
différentes:

1. 3 séries de cylindres variant en hauteur et en diamètre.
2. 3 séries de corps géométriques de dimensions croissantes.
3. 2 séries de dix lattes en bois de 1 à 10 dimensions.
4. différents corps géométriques (prismes, pyramides, sphère,

cône, cylindre, etc.).
5. un jeu d'emboîtements géométriques.
6. une collection de tablettes en bois de poids différents,
7. une double série de boîtes de résonance.
8,. une collection de papier émeri de tous grains.
9. une collection de tissus divers.

10. un double jeu de timbres musicaux.
11. une série double de bobinettes de fil en huit couleurs de

huit nuances chacune.

Il ne nous est pas possible d'entrer ici dans les

détails d'application. On les trouvera dans des

ouvrages spéciaux, en particulier dans ceux de Mme
Montessori elle-même. Signalons seulement à propos de

l'étude du langage, la nuance si juste et si délicate qu'elle
a su fixer en recommandant les trois étapes suivantes:

pour enseigner le nom d'un objet à un enfant ou telle
qualité exprimée par un adjectif, on dira par exemple:
„Ceci est blanc", puis après plusieurs répétitions à un
ou deux jours de distance: „Montre-moi le blanc" et enfin,

après quelques jours encore: „Comment s'appelle
cette couleur?"

On a reproché au matériel Montessori d'être trop
abstrait et de laisser trop peu l'enfant en contact avec
les activités réelles et avec la nature. Ceci s'applique
peut-être à certaines écoles où des disciples trop zélés
ont réduit à l'emploi du matériel presque tout le temps
que l'enfant passe à l'école. Toutefois, la doctoresse
elle-même insiste sur les soins à donner aux plantes
et si possible à des petits animaux et surtout aux travaux
de ménage: dinette, lavage, habillage, etc. Dans un
des numéros de 1929 de l'„Idea Montessori", Mme Rou-
biczek de Vienne a publié un très bel article sur: „Les
activités de vie pratique".

Le principe de liberté.

Quoiqu'il en soit du matériel, ce n'est, comme on
l'a dit plus haut, qu'un des aspects de la méthode.
L'autre aspect, et à mon sens de beaucoup le plus important,

c'est la liberté de choix de l'enfant.
Dès son premier livre, Mme Montessori donne à

ce sujet des indications qui ne laissent aucun doute sur
le fond de sa pensée:

„La pierre de touche de la pédagogie scientifique doit
être la liberté des élèves, absolument nécessaire pour
permettre le développement des manifestations individuelles...
11 ne faudra donc plus partir d'idées dogmatiques concernant
l'enfant, mais au contraire d'une technique qui nous permette
de lui laisser sa liberté, pour tirer de l'observation de ses

manifestations spontanées sa vraie psychologie... Selon notre
idée, la discipline, fondée sur la liberté, doit nécessairement être
active. On ne peut pas dire qu'un individu soit discipliné parce
qu'on l'a rendu, artificiellement, immobile comme un paralytique

et silencieux comme un mort; celui-là est un être
annihilé, mais non pas discipliné. Nous appelons discipliné celui
qui peut disposer de sa personne, et qui dès lors est maître de

lui-même quand il s'agit de suivre une règle de vie.

„L'idée que la vie se développe d'elle-même et que,
pour lui arracher ses secrets, l'étudier et la diriger, il faut
l'observer sans intervenir est une notion vraiment difficile
à s'assimiler et à mettre en pratique. La tâche de l'éducatrice
consiste à éviter qu'ils (les enfants) ne confondent l'immobilité

avec le bien et l'activité avec le mal, comme c'était
le cas dans l'ancienne discipline, puisque notre but consiste
à discipliner en vue de l'activité, du travail, du bien, et non
pas pour l'immobilité, la passivité et l'obéissance... Au point
de vue biologique, le concept de liberté, dans la
première enfance, devrait s'entendre comme une condition favorisant

l'épanouissement de la personnalité. Ainsi, au point de

vue physiologique même, il implique la libre évolution de la
conscience. L'éducateur, inspiré par un réel culte pour la

vie, devrait respecter tous les développements de la vie
enfantine

„Stimuler la vie en la laissant pourtant libre, telle est

la tâche de l'éducateur.
„II faut un grand art pour choisir son moment, limiter

son intervention et ne point faire dévier l'âme qui naît à la vie
et qui vivra par ses propres forces.

„Cet art doit accompagner la méthode scientifique. Quand
la maîtresse aura touché les unes après les autres les âmes
de tous les élèves, en les appelant à la vie, elle les possédera
et n'aura plus qu'un signe à faire et qu'une parole à prononcer
pour être écoutée et obéie

„Jusqu'ici nous voulions dompter les enfants par des

moyens extérieurs au lieu de conquérir leur âme. Ainsi ils
ont passé tout près de nous sans se révéler. Si nous mettons
de côté les artifices dont usait l'ancienne méthode et la
violence qu'elle employait trop souvent, les élèves se montreront
à nous tels qu'ils sont, et leur douceur est si entière que nous
y retrouvons cette enfance de l'humanité qui s'est laissée
opprimer par tous les jougs et toutes les injustices. Leur
désir de connaître est si grand qu'il surpasse tous les autres;
il nous fait croire à la passion qui a poussé l'humanité à

la conquête nécessaire de la pensée, en secouant, de siècle en
siècle, tous les esclavages."

Ces déclarations sont fondamentales. Elles constituent

la pierre angulaire de la pédagogie de demain;
et pourtant, que de malentendus n'ont-elles pas fait
surgir. Que de gens confondent liberté et anarchie!
Il a fallu que Mme Montessori revînt bien des fois

256



à la charge pour faire comprendre que ce n'est pas le
„laisser faire et laisser passer" qui est le sens de la
liberté comme elle l'entend:

„On prétend généralement que la liberté et la discipline
sont choses opposées et que si l'une des deux existe, l'autre
disparaît automatiquement. Je prétends, au contraire, que non
seulement l'une vient de l'autre, mais qu'elles ne peuvent
exister séparément. Cela est si vrai qu'on l'aperçoit même chez
les enfants. Si l'on étudie la meilleure méthode d'établir la
liberté, on aboutit tout naturellement à une discipline
merveilleuse, et si l'on se propose d'étudier la méthode la
meilleure pour obtenir la discipline, on s'aperçoit qu'il n'y a pas
d'autre moyen que celui d'accorder aux enfants la liberté.

„On confond généralement la liberté et l'indiscipline.
L'indiscipline n'est pas liberté, mais désordre.

„La discipline est une chose très élevée. On ne peut
l'obtenir que par le perfectionnement de l'individu, comme
on obtient l'harmonie parfaite de la part d'un orchestre dont
les musiciens ont atteint la perfection dans l'usage de leur
propre instrument.

„La discipline s'obtient par une voie indirecte: en la
développant par l'activité et en la dirigeant sur un travail.
Quand un enfant s'intéresse à une occupation et s'y
concentre, la poursuivant avec conscience, il est sur la voie
de la discipline. Nous devons donner à chacun la possibilité
de se recueillir, le laisser poursuivre librement une activité
calme et silencieuse qui maintienne allumée la flamme à

laquelle se rattache la vie. Nous devons par conséquent donner
un travail auquel l'individu aspire intimement, parce que seul
ce travail est capable d'ordonner la personnalité; c'est-à-dire
la vie intérieure de l'individu."

Ce qui prouve l'excellence de la méthode, ce ne sont

pas seulement les résultats obtenus: le calme, la

discipline, le travail fervent des tout petits. On peut les

observer dans toutes les écoles montessoriennes,
surtout les écoles populaires où l'institutrice a réellement
compris son rôle. Il y a plus: on assiste dans ces écoles
à ces explosions spontanées, à cette joie de la découverte

qui est la pierre de touche de la véritable
éducation de soi-même. Quand un enfant a voulu écrire,
il s'est attaché longuement à des tentatives encore
infructueuses; le jour où il a su tracer spontanément un nom
visible et lisible par chacun, le sentiment de cette
victoire est tellement formidable dans son âme ingénue,
qu'il agit chez lui comme la révélation d'un autre monde:
c'est la prise de conscience d'une puissance surhumaine,
lisez: d'une puissance qui élève l'être de l'animalité à

l'humanité. L'auteur de ces lignes a pu constater nombre
de fois lui-même ces explosions de joie en présence
d'une conquête nouvelle de l'esprit et cela lui a prouvé
mieux que tous les arguments de la dialectique
scientifique le bien fondé de la méthode Montessori prise
dans son essence. On comprend dès lors que Mme
Montessori ait pu écrire:

„La maîtresse doit se borner à aider à l'enfant à

entendre l'appel des instincts normaux d'activité, utiles à son

développement, qu'il porte en soi, puis à trouver l'objet
extérieur, le matériel qu'offre le milieu ambiant, pour répondre
à cette impulsion.

„L'objet est autre chose et plus qu'un objet de

connaissance pour l'enfant; il joue un rôle bien plus important:
celui de stimuler ses instincts latents; il en résulte que l'en¬

fant s'y intéresse avec une concentration merveilleuse. Cet
enfant-là a fait le premier pas sur le chemin de la discipline,
et ceci sans obéir à un être humain, mais bien à une voix
intérieure qui lui indique le chemin de la vie.

„II doit obéir à cette voix pendant longtemps avant
de devenir capable d'une obéissance volontaire aux personnes

qui l'entourent." x)

Ajoutons que cette voix est la voix intérieure de ce

que nous pouvons appeler „l'élan vital spirituel", c'est-
à-dire l'appel du vouloir vivre, du vouloir mieux
vivre, du progrès spirituel conçu comme puissance
immanente de l'âme.

L'avenir.

Si l'on considère ces deux points essentiels de la
méthode Montessori: le matériel et le principe de

liberté, on se rendra compte combien l'humanité doit
de reconnaissance à la doctoresse italienne. Est-ce à

dire que cette méthode soit parfaite et définitive? N'y
a-t-il pas quelque chose de fondé dans les critiques
qu'on lui adresse: matériel trop abstrait, insuffisance
dans l'éducation de l'imagination? Le jeu libre, le dessin
libre et d'autres activités enfantines ne sont pas
proscrits des classes montessoriennes, bien que trop de
disciples de Mme Montessori préfèrent que l'enfant s'y
livre dans la famille ou dans la rue. Quant au matériel, est-

il suffisant pour des enfants de classes bourgeoises, les uns
débordés de richesses héréditaires non encore coordonnées

entre elles, les autres déséquilibrés par un
milieu familial qui contribue à éparpiller leurs énergies au
lieu de leur permettre de les centrer? Enfin, pour l'âge
primaire, les techniques indiquées ne sont-elles pas trop
simplistes? Je sais que sur ce dernier point les Mon-
tessoriens compétents protestent, prétendant que tout
ce que prescrit de bon l'école active, Mme Montessori

l'approuverait. C'est possible, mais nous attendons
des déclarations plus explicites à ce sujet. S'il est vrai
qu'elle travaille à un ouvrage où elle exposerait ses

vues sur l'enseignement secondaire, attendons ce livre
avec curiosité et avec joie.

Nous avons d'ailleurs posé à Mme Montessori la

question précise: admettez-vous que votre méthode
puisse être perfectionnée et dans quel sens? C'était en
automne 1926, dans le jardin de la Casa dei Bambini
de l'Umanitaria de Milan, où elle donnait un cours à

des institutrices appelées à appliquer et à répandre sa
méthode. Elle nous répondit de façon très nette: „Je
crois à un progrès dans les procédés que j'ai indiqués.
J'y réfléchis sans cesse. Mais il ne viendra pas
d'intuitions ou d'impulsions de novateurs trop hardis. Il
viendra de l'observation rigoureuse des besoins de
l'enfant, tels que vos collègues M. Jean Piaget et Mlle Alice
Descoeudres les étudient à l'Institut Jean-Jacques
Rousseau". Cette déclaration est parfaitement nette. Elle
s'oppose directement aux allégations selon lesquelles Mme
Montessori serait arrêtée et immobilisée dans la con-

i) „Pour l'Ere nouvelle", N° 29, juin 1927, p. 113.

257



ception qu'elle s'est faite de l'éducation et du choix de

son matériel auto-éducatif.
Un voeu pour terminer: Nous voudrions non seulement

que tous les éducateurs et tous les parents
étudient avec amour et patience les livres de Mme Montessori,
mais aussi que les „orthodoxes" et les „hétérodoxes",
disciples stricts ou émancipés de la Maestra, fassent

tomber leurs préventions et étudient en toute objectivité

les moyens d'action et les résultats les uns des
autres. C'est à ce prix que l'on progressera sur la voie
si magnifiquement inaugurée par la grande pédagogue
italienne: union de la science la plus précise et de

l'amour le plus ardent pour la cause de l'enfance.

Sorgenkinder.
Aus der Praxis des Erziehungsberaters.

Von Dr. Hans Hegg,
Psychologe am Schularztamt der Stadt Bern.

VI.

Einzige Kinder.

Ein 8-jähriger Junge, einziges Kind eines
Mechanikers, war in erheblichem Maße nervös reizbar.
Vor Antritt des Schulweges mußte er beispielsweise
gewöhnlich erbrechen, und häufig auch in der Schule,
wie die Eltern glaubten, infolge der schlechten
Behandlung, die ihm die im Quartier (übrigens mit
Recht!) berüchtigte neurotische Lehrerin angecleihen
ließ. Seine Schulleistungen waren ungenügend, wohl
deshalb, weil er sich aus Schulunlust gar nicht
anstrengte. Ein Schulwechsel, der mit einem Umzug in
ein anderes Quartier erkauft werden mußte, änderte
jedoch an der Sachlage nichts. Nach wenigen Tagen
stellte sich bei dem Jungen wiederum hochgradige
Schulablehnung mit allen ihren Begleiterscheinungen

ein, und nach kurzem klagte auch die neue
Lehrerin ebenfalls über ungenügende Leistungen und
mangelhafte Einordnung. — Schließlich wurde den
Eltern der alltägliche Schuljammer über und sie
konsultierten den. Schularzt und den Erziehungsberater,

dem Rate der Lehrerin folgend.
Als der Erziehungsberater die Mutter zur

Besprechung aus dem Wartezimmer abholte und dem
Jungen, der sich auch erhoben hatte und gleich
mitkommen wollte, sagte, er solle sich vorläufig nur
weiter mit den Büchern beschäftigen, er könne dann
nachher auch kommen, wandte sich die Mutter wieder

um und setzte den Jungen auf den Stuhl zurück,
wie wenn er selber dazu nicht imstande wäre. Nach
der Konsultation zog sie ihm sein Mäntelchen an
und knöpfte es sorgfältig zu, vom ersten bis zum
letzten Knopf, und der Junge sah mit geneigtem
Kopfe gelassen dem Spiel der flinken mütterlichen
Hände zu.

Darnach beschaffen war die ganze „Erziehung",
die der Junge volle 8 Jahre hatte über sich ergehen
lassen müssen. Hier interessiert uns nur die eine

Seite daran: die Festhaltung des Jungen in der
Situation des ganz kleinen unselbständigen Kindes,
das auf Schritt und Tritt überwacht, behütet wird
und dem in allen Teilen geholfen werden muß. Noch
mit seinen 8 Jahren hatte der Junge nicht gelernt,
sich selber anzuziehen. Bis zum Schuleintritt war er
auch vom Verkehr mit den andern Kindern fern
gehalten worden, damit er ja nichts „Wüstes" lerne.
Und so in allen Teilen.

Das Ergebnis war denn auch schlecht genug. Der
Junge blieb dank der steten Bemutterung hilflos —
konnte er doch die eigenen Kräfte gar nicht üben —
verlor vor jeder Aufgabe in der Schule (dort sah er
sich plötzlich vor Aufgaben gestellt) den Kopf, war
überhaupt in jeder Beziehung linkisch und unpraktisch,

ohne Selbstvertrauen, feig und immer bereit,
sich zu drücken, wo er Anforderungen witterte —
dafür hatte er eine gar feine Nase. Er scheute jede
Anstrengung — die stete mütterliche Hilfe hatte ihn
bequem gemacht — war- vor allem denkfaul und
daher allen Schulanforderungen spinnefeind, dafür aber
voller zugespitzter Gefühle und Gefühlchen, deren
Nichtbeachtung (in der Schule! Zuhause kam so
etwas kaum vor) als unerträgliche Katastrophe
empfunden wurde.

Damit im Zusammenhang stand auch das
„nervöse" Erbrechen, dem keinerlei körperliche Störungen

zu Grunde lagen. Das auslösende Moment war
vielmehr die stark mit Angst durchsetzte Furcht vor
der ersten Lehrerin, die mit ihren Allüren eines Feld-
weibels den verzärtelten Knaben entsetzte und
nachhaltig durcheinander brachte. Wäre er robuster
erzogen worden, hätte er sich auch weniger beeindruk-
ken lassen und der wesentlichste Antrieb der
Störung — die ungesunde Ueberdifferenzierung — wäre
nie zustande gekommen. Nachdem aber das Erbrechen

einige Zeit bestanden hatte, unterlag es der

258


	Dr Maria Montessori

