
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 5 (1932-1933)

Heft: 6

Artikel: Kinderschaffen : sein Sinn, seine Bedeutung

Autor: Mühlestein, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-852714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-852714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kinderschaffen.
Sein Sinn, seine Bedeutung.

Von Dr. Hans Mühlestein.

Vor einiger Zeit ging die Nachricht von der Gründung

eines „Institutes für Jugendzeichnungen", mit Sitz
im Zürcher Pestalozzianum, durch die Presse. Die Na-
mengebung dieser sonst gewiß nur begrüßenswerten
Neugründung erscheint nun zwar nicht nur unglücklich in
einem Zeitalter, in dem der Gestaltungsunterricht der
vorgerückteren Schulen das bloße „Zeichnen" längst
lediglich eines unter vielen Ausdruckmitteln des Kindes

(neben dem Malen, Plastiken, Basteln, Konstruieren,
Linolschneiden usw.) erkannt und angewandt hat. Diese

Beschränkung in der Namengebung läßt vielmehr wohl
auch den begründeten Verdacht zu, daß überwundene,
paedagogisch als falsch erkannte, nämlich einseitig ästhetische

(und daneben psychologisierende) Gesichtspunkte
in der Einschätzung des Kinderschaffens bei der neuen
Gründung Pate gestanden haben.

Nun ist aber diese Gründung an sich ein derartig
wichtiges und charakteristisches Zeichen der Zeit (wichtiger

als wohl die meisten auf den ersten Blick zugeben

werden), daß es sich verlohnt, Sinn und Bedeutung

des Kinderschaffens überhaupt, im Zusammenhang
mit der allgemeinen Geisteslage dieser Zeit, einmal
grundsätzlich zu erörtern und herauszustellen. Dazu
gehört, daß der Verfasser wenigstens andeutungsweise
Rechenschaft darüber ablegt, aus welchem Gesichtswinkel

dieser Geisteslage er zu seiner hohen Einschätzung
der Bedeutung des Kinderschaffens — für die Erkenntnis
unserer Zeitproblematik selbst, wie vor allem aber für
die sozialpaeda,gogische Praxis — gelangt ist.

Ich kam zunächst als — Prähistoriker an den Stoffkreis

des Kinderschaffens heran. Gewiß ein merkwürdiger

und ungewöhnlicher Weg, der manchem als ein

ungeheuerlicher Umweg erscheinen mag. Eine kleine Ue-

berlegung aber wird zeigen, daß gerade dieser „Umweg"
unmittelbar ins Zentrum der Erkenntnis vom Wesen des

Kinderschaffens führt. Der Prähistoriker befaßt sich

gemeiniglich mit den zeitlichen Anfängen des

Menschengeschlechts — damit aber auch mit allen
prinzipiellen Ursprungsproblemen der menschlichen Kultur.

Beim Kinderschaffen im weitesten Sinn des Wortes
nun handelt es sich' um eine Frage, die zwar am Ende
aller bisherigen Geschichte auftaucht — jedoch a rich
ein U r s p r u n g s problem aller menschlichen Kultur
aufwirft. Wir brauchen uns nämlich' nur für einen Augenblick

darauf zu konzentrieren, die Vorstellung unserer
eigenen Zeit einmal aus der Perspektive des
Kindes her zu gewinnen (was nicht so leicht ist,
wie es scheint) — und wir werden sofort erkennen, daß

für jedes Kind jedesmal wieder die ganze Welt neu
von vorne beginnt, und dies zwar ganz ohne alle

Weltgeschichte, — indem das Kind sich ja immer zuerst

seine Welt schafft, bevor es die Welt der Andern, der
Vergangenen wie der Gegenwärtigen, auch nur zu
begreifen lernt. Die Menschheitskultur hat ja nicht nur einmal

irgendwann und irgendwo ihren Ursprung gehabt —
sie erlebt vielmehr ihren Ursprung täglich

neu, wenn auch gewaltig verkürzt, in jedem
Kinde

Ich könnte mich dabei nun sogar darauf berufen,
daß die prähistorische Wissenschaft selbst,
getrieben von eben dieser Erkenntnis,
begonnen hat, das Schaffen des Kindes als vergleichendes
Material für die Erklärung des Urzeitschaffens des
Menschen systematisch aufzuschließen. Darüber hat beispielsweise

der Pariser Prähistoriker G. H. Luquet ein ganzes
eigenes Werk publiziert. Aber ich will mich hier bei der

(anderweitig allerdings sehr notwendigen) Kritik dieses

problematischen Unterfangens nicht weiter aufhalten. Nur
soviel sei gesagt: so einfach liegen die Dinge nicht, daß

wir etwa die Eiszeit-Kunst ohne weiteres mit der
Ausdruckskunst eines heutigen Kindes vergleichen könnten

— dazu ist die vermeintliche „Urkunst" des vermeintlichen

„Urmenschen" ein schon allein technisch viel zu
hoch entwickeltes und auch in mancher anderen
Hinsicht viel zu kompliziertes Phänomen und stellt sich

je länger je mehr als ein Endprodukt von längst spurlos
verschollenen, uns völlig unzugänglichen Anfängen heraus.

Das für die Einschätzung heutigen Kinderschaffens
unmittelbar wichtige Ergebnis eines solchen, konsequent
durchgeführten Vergleichs aber möchte ich doch auch

hier festhalten: es ist die erstaunliche, weil gegen alle
Wahrscheinlichkeit einer solchen Spätzeit wie der uns-
rigen sprechende Tatsache, daß wir bei den unmittelbar
aus freiem und eignem Ausdruckstrieb geschaffenen Werken

heutiger Kinderhand (besonders natürlich des
Kleinkindes, aber gelegentlich noch bis in die Pubertätszeit

hinauf) die Anfänge oder besser die Ursprünge
menschlichen Kulturschaffens in viel
reineren, primitiveren und elementareren
Formen zu fassen bekommen, als dies jemals bei

irgendeiner vermeintlichen „Urkunst" (aber auch, nebenbei,

bei den sogen, „ethnologischen" Künsten) überhaupt
möglich ist. Eher könnte man also sagen, daß die

Erforschung des Kinderschaffens selbst uns Ersatz leisten
müsse eben für jene unerforschlichen, weil hoffnungslos
verlorenen Anfänge.

Eine für die geistesgeschichtliche und
gewissermaßen z e i t cha r a kt e ro lo gis ch'e Einschätzung

der Bedeutung des heutigen Kinderschaffens
vielleicht noch wichtigere Erkenntnis ist nun aber die wahrhaft

merkwürdige Feststellung, die wir machen müs-

143



sen: daß es außer der un s ri gen niemals in
der Geschieh1 te eine Epoche gegeben hat,
in der die Kinderzeichnung oder gar die
Kinderplastiken, ja der Gestaltungswille
des Kindes überhaupt auch nur ernst
genommen, geschweige paedagogisch
verwertet wurden! Um dies zu erkennen, brauchen
wir uns nur daran zu erinnern, wie die Kinder in früheren
Epochen gekleidet waren: als kleine Erwachsene! Aber
auch die heftige Opposition gegen diese Unnatur, wie
etwa die Rousseau'sche „Zurück-zur-Natur"-Bewegung,
hat nie den geringsten Wert auf die praktische Ausbildung

des spezifischen Gestaltungsvermögens des Kindes

gelegt. Selbst ein paedagogisches Genie wie dasjenige

Pestalozzis hat daran so gut wie völlig vorbeigesehen.

Ja, fast scheint es uns, wenn wir in die Jahrhunderte

zurückblicken, als ob etwas Derartiges wie
Kinderschaffen überhaupt nie existiert hätte —
obwohl ganz selbstverständlich das Kind zu allen Zeiten

gespielt, gebastelt und geschmiert hat. Nur scheint
in früheren Epochen der zwar weniger umfängreiche,
dafür aber umso kompaktere und dogmatischere
Bildungswust der Erwachsenen doch viel drückender als

heute auf der Welt des Kindes gelastet, ja seinen eigenen
Gestaltungsdrang förmlich in der Wiege erstickt zu haben.

Ja — wird man mir entgegnen — wie kommt es

denn, daß frühere Epochen so viele große Künstler
hervorgebracht haben? Jedoch dieser Einwand zeugt

von einer grundsätzlichen Verkennung dessen,

was das Kinderschaffen von heute
uns bedeutet, für uns bedeuten soll! Nicht
um Aufzucht kleiner Künstler, erst recht nicht um die

Züchtung großer Genies kann es sich dabei für uns
handeln — sondern um etwas völlig Anderes, um
etwas ganz außerhalb der Kunst Wichtiges, nämlich

um eine soziale Zielsetzung von größter
Tragweite (nicht nur für die Erziehung selbst), um
einen Zweck, den erst eine neue Zeit mit völlig neuen
sozialen Ideen uns setzen konnte und den sie, dem
wirklichen Vollzug des sozialen Umbaus unserer Gesellschaft

sogar vorauseilend, dem alten Erziehungssystem
wie durch Naturgewalt, und zwar von unten herauf, von
der anonymen Masse her, abrang. Doch bevor ich auf
den daraus entspringenden sozialpaedagogischen Sinn des
Kinderschaffens eingehe, möchte ich die merkwürdige
und fast paradoxe Tatsache auch' psychologisch ins Auge
fassen, die ich bereits historisch festgestellt habe: daß
wir diese Ursprünge des menschlichen Kulturschaffens,
die im Kinde ewig gegenwärtigen, ewig erneuerten
und gewissermaßen u n ter ge s ch i chtli ch pere-
ni er enden, erst in unserer Zeit — kein halbes

Menschenalter ist es her — überhaupt
zu fassen bekommen haben! Und zwar tue ich
dies deshalb, um zu versuchen, diese Tatsache in die
geistigen Zusammenhänge eben dieser Zeit einzuordnen.

Ich sprach' soeben von „untergeschichtlich
perenierenden" Gestaltungskräften des Kindes.

Sollten diese in ihrer Ganzheit nicht einen dauernden und
zwar grundlegenden Bestandteil jenes Kollektiv-Unbewußten

in der Geschichte bilden, das uns
besonders durch C. G. Jungs Forschung zugänglich
geworden ist? Und sollte uns der Zugang zu diesem

ungeheuren Komplex von ewig anwesenden Bildekräften
des Kindes — und d.h. die Bewußtwerdung
derselben und ihres eminenten praktischen Wertes — nicht
in einem Zeitalter überhaupt erst möglich geworden
sein, zu dessen größten Leistungen eben die
Erforschung des Unter- und Unbewußten, die

Hervorbringung einer weitreichenden Tiefenpsychologie

gehörte? (wie denn im physischen Bereich

die Tiefseeforschung zu denselben symptomatischen

Zeichen dieser Zeit gehört.) Und sollte es ein Zufall

sein, daß dieselbe Zeit sich nicht mehr mit der
„geschriebenen" Geschichte begnügte, daß ihr
vielmehr all die Wunderund Rätsel der Vorzeit
(der „Kindheit" der Menschheit!), die doch durch
Jahrtausende ebenso entdeckungsbereit wie heute herumstanden,

wie über Nacht zu großen, weite Kreise
eregenden Problemen wurden :— so daß die
Menschheit, wie von einem wahren Ausgrabungsfieber

ergriffen, den Mutterschoß der Erde nach den
Schlüsseln zum Abgrund, zum Ursprung durchwühlte?
(Auch dies eine T i e f e n forschung, auf der Erde und
in der Zeit!) Ja es ist wohl schon so: daß erst in
einem Zeitalter der ausgesprochenen
Ursprungsforschung, der äußeren und inneren

Selbstergriindung der Menschheit, die
Welt der Erwachsenen die Schächte in die
Kindheitswelt wiederfinden konnte, die alle

Menschheit, bis auf die heutige, wohl unbewußt
besaß, aber nicht bewußt ihren Zwecken
dienstbar zu machen vermochte (wenn wir
nicht den furchtbaren Mißbrauch des „Kinderkreuzzugs"
im Mittelalter einen solchen Zweck nennen wollen!).

Was aber sollte nun der Zweck unserer Entdek-
kung der spezifischen Ausdrucks- und Gestaltungsenergien

des Kindes — was mithin auch das oberste Kriterium

für die Tätigkeit eines „Instituts für Kinderschaffen"
sein?

Gewiß ist weder Zweck noch Ziel die bloße

Erforschung, und sei es auch die paedagogisch
- p s y ch'o lo g i s c h e, noch viel weniger

die kunstwissenschaftlich - aesthetische
Ausschlachtung dieser Werkarbeiten aus Kinderhand;

aber auch nicht bloß ein so ziolo gi s ch -

wissenschaftlicher. Der mit der Entdeckung dieser
ungeheuren neuen Energiequelle der Menschheit unmittelbar

gegebene Zweck ist vielmehr — ich' sagte es

schon — ein eminent praktisch-sozialer: die
Tapferkeit des Gestaltungswillens des
Kindes seiner ganzen Umwelt gegenüber
nicht nur frei zu machen, sondern zu
steigern; nicht nur das Selbstvertrauen des
Kindes in seine produktiven Bildekräfte

144



auch d em Erwachsenen zu erhalten,
sondern bis zum Mut der Veränderung der
Umwelt zu entwickeln — und so jeden einzelnen
Menschen nach dem Maße seiner Kräfte und seines
Gesichtskreises zum Herrn statt zum Sklaven
seiner Umwelt zu machen. Dies allein kann der
gestaltenden Erziehung einen Sinn — einem sammelnden
und forschenden Institut für Kinderschaffen die Richtlinien

geben.
Völlig verfehlt wäre es nun aber, hier Ansprüche

eines falschen Individualismus anmelden zu
wollen. Ich sagte es schon: nichts muß uns ferner liegen,
als Künstler und Genies züchten zu wollen. Dies war
einer der Irrträume der eben verflossenen Generation,
die in einer falsch verstandenen Nietzsche-Vergötzung
aufwuchs. Auch die sentimentale „Anbetung des
Kindes", die noch heute vor zehn Jahren eine
Ausstellung von Kinderzeichnungen in Mannheim rechtfertigen

mußte, (eine Ausstellung, die den mißlichen und
mindestens mißverständlichen Titel „D er Genius im
Kinde" trug), war eine solche Prunkpforte für
den falschen Individualismus, und ein Fluchtportal,

durch das ein gewisser rückblickender Sentimentalismus

des Erwachsenen (seinem eigenen Ego gegenüber)

den eigentlichen Aufgaben noch vornehm zu

„höheren" Bildungssphären entschweben konnte, — den

sozialen, s o z i a 1 p a e d la g o g i s c h e n Pflichten
nämlich, die uns aus der Entdeckung der

Gestaltungskräfte des Kindes erwachsen sind.
Es wäre darum auch falsch und zeugte von einer

grundsätzlichen Verkennung unserer heutigen Lage in

dieser Hinsicht, wenn der eine oder andere Schulleiter
oder Volksschullehrer zu dem neuen „Institut für
Jugendzeichnungen" käme und von ihm verlangte, auch

die Kinderzeichnungen seiner Schule oder Klasse
auszustellen, weil diese gerade so „schön", ja noch1 viel

„schöner" seien! Und wenn sie nämlich noch viel „schöner"

wären — wenn sie uns das Geheimnis nicht
verraten, wie, mit welchen Mitteln, mit welchen
Methoden ein jedes Kind, ohne Unterschied,
ohne alle „Begabten"-Vorurteile, zum mutigen

Ausdruck seiner eigenen Vorstellungswelt angeregt,

zur Entdeckung der gerade ihm zur Verfügung
stehenden Bildekräfte (und jedes Kind hat diese

Bildekräfte!) gebracht werden kann — dann wäre heute
auch die schönste Sammlung der allerschönsten
Kinderzeichnungen zu nichts nütze, wäre ein rückwärts gerichtetes

aesthetisches Selbstvergnügen für die Erwachsenen
wie vor allem auch für die Kinder; oder eine
Schaukästen-Sammlung toter Schmetterlinge, in denen psycholo-
gistische Konstrukteure post festum „Entwicklungsreihen"

feststellen können, die immer nur irgend eine

vorgefaßte psychologische Lehrmeinung zu erhärten bestimmt
sind. Jedenfalls wäre dies kein angemessener Gegenstand

für die Bemühungen einer so grundsätzlich auf

Erneuerung gerichteten Gesellschaft wie unserer
heutigen. : ;

i

; | ;

Das Entscheidende einer solchen Sammlung — und
zwar einer Sammlung des gesamten Kinderschaffens
— ist nicht das Aesthetische, sondern das
Methodische! Methodische Freilegung,
methodische Entwicklung der schaffenden und schaffen

wollenden Energien des Kindes muß darin schlagend

demonstriert werden — oder sie ist eine sinnlose
Liebhaberei. Methodische Umwandlung der

spielenden Ausdrucks en ergie des Kindes in

produktiv We rte- schaffende Gestaltungsenergie
des Erwachsenen! Und dies unter

methodischer Vermeidung jedes individuellen Klein-Künstler-
Wahns, unter methodischer Darstellung der Erziehung

zu Gruppenarbeit, zur Schaffung kollektiver

Gemeinschaftswerte — also zur Kul-
t u r

Das Individuelle spielt beim produktiven
Kinderschaffen ganz von selbst die ihm gebührende Rolle des

treibenden Faktors, der infolge seiner Selbstbetätigung

und Selbstbestätigung ein Maximum an
persönlichen Bildekräften hergibt. Nicht aber darf
das Individuelle beim Erziehen und bei jedem ihm
dienenden Kulturinstitut die Rolle des zielsetzenden
Faktors spielen! Das Ziel wird gestellt von der inneren

Not dieser Zeit: von der geradezu schmachvollen

Unfähigkeit von uns Erwachsenen, uns in dem Ge-
mächte unserer eigenen Intellekt- und Macht-Maschinerie
überhaupt noch zurechtzufinden! Diese Schmach gilt es

von dorther zu überwinden, wo allein Hoffnung, wo
nämlich die Urprungskraft alles Menschlichen ist: die

Kraft, Gestalter, nicht Sklave der Dinge zu sein!
Man hüte sich also wohl, sich durch aesthetische

oder sentimental-psychologistische Bildungsbegriffe der
soeben verflossenen Zeit den Zugang zu dieser schlichten
und kleinen, aber energiegeladenen.und Künftiges bedeutenden

Welt des Kinderschaffens geradezu zu verbauen!

Möge diese Welt nicht nur ein Symptom dieser Zeit
sein, in dem Sinne, in dem ich die neu entdeckte Welt
der Bildekräfte des Kindes eingangs gezeichnet habe,
sondern ein Symbol dieser Zeit, desjenigen in dieser

Zeit, das allein Aussicht hat, die große Sintflut der Weltnot

zu überstehen: des Glaubens an die uns
— in jeder Kindergeneration — stets in Vollvaluta neu-
geschenkte Wi e de rerneuerungs kraft! Ein

schlichtes, aber wahres Sinnbild des Selbstvertrauens
in die menschliche Gestaltungskraft,

die uns immer wieder neu zuwächst — wenn wir ihr nur
den Weg nicht versperren! Des Selbstvertrauens in den,

aller Not und aller Skepsis zum Trotz, in uns lebenden

Schöpfertrieb, mit dem wir nur ebenso gläubig,
furchtlos und entschlossen an die Bezwingung der
gräßlichen Dinge unserer verrotteten Umwelt heranzugehen

brauchen, wie die ärmsten Proletenkinder beim Plastiken

an ihre Milchdeckel, Schnurknöpfe, Sackleinen und
Tonklumpen — um unsere Welt von unten, von der Quelle
her wieder aufzubauen wie am ersten Tag!

145


	Kinderschaffen : sein Sinn, seine Bedeutung

