
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 5 (1932-1933)

Heft: 3

Artikel: Erziehen : eine paedagogische Besinnung

Autor: Zander, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-852706

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-852706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eidgenossenschaft, ein Kanton oder eine Stadt? Die Frage
kann nur im Hinblick auf die gegenwärtige Lage praktisch

beantwortet werden. Es wird sich zur Zeit keine

Gruppe von Privatpersonen oder von Verbänden
finden, die bereit wäre, eine solche Schule zu finanzieren.
Es bestünde auch die Gefahr, daß in einem solchen
Fall die Schule den unsachlichen Einflüssen finanziell
besonders mächtiger Gruppen erliegen würde. Utopisch
wäre es, an eine Vereinigung der verschiedenen Parteien

zur Gründung einer überparteilichen Schule für Politik
zu denken. Es wird daher allein eine öffentliche Körperschaft

in der Lage sein, das Werk zu tragen. Die
Eidgenossenschaft weigert sich seit Jahren, außer der
Technischen Hochschule noch eine andere Bildungsstätte zu
übernehmen. Die kleineren Kantone werden kaum die
Kraft haben, an die Gründung einer solchen Schule
heranzutreten. In den größeren Kantonen sind die
zurückhaltenden Kräfte meist so stark, daß kaum eine
Aussicht besteht, daß auf dieser Basis etwas zu erreichen
wäre. Es bleiben somit lediglich noch die Städte. Von
allen ist nur eine finanziell leistungsfähig genug. Es ist
die Stadt Zürich.

Die Stadt Zürich wird in der Lage sein, die Mittel
zur Finanzierung einer solchen Schule aufzubringen. Da
die Schule in den ersten Jahren keine eigenen Gebäulich-
keiten braucht, so wird man anfänglich mit einem Budget

von rund Fr. 40,000.— auskommen können. Aus
diesem Betrag werden die Mietzinse und die Honorare
für den Leiter, die Lehrer und die Kanzlisten zu zahlen
sein. Die Verwaltungsspesen werden niedrig bleiben.
Zeigt sich dann im Verlauf der Zeit, daß die Schule
wirklich einem Bedürfnis entspricht, so werden sich
einzelne Kantone und die Eidgenossenschaft bereit finden,
das Unternehmen zu subventionieren.

Das Werk der Kinderschulung ist in unserem Lande

grundsätzlich abgeschlossen. Es ist heute nur noch das

Erreichte zu halten und auszubauen. Die Aufgabe der
Erwachsenenbildung steht vor uns. Es ist das eine
Aufgabe, die unsere Generation zu lösen hat. Im Vordergrund

ernsthafter Erwachsenenbildung steht aber die
Schule für Politik. Wir sollten den Mut aufbringen,
an diese Aufgabe heranzutreten.

Erziehen.
Eine paedagogische Besinnung.

Von Dr. Alfred Zander.

Was ist eigentlich „erziehen"? Denken wir einmal
darüber nach! Jeder von uns ist erzogen worden, so
oder so. Wir haben alle erlebt, auf welch seltsame
Weise ein Mensch erzogen wurde: wir haben Erfahrung.
Als Erzieher haben wir vielleicht dann und wann mitten
im Tun gestutzt und uns gefragt: Was tust du da?

Es kann uns direkt auffallen, daß in den paedago-
gischen Schriften viel über das „Warum", „Wozu" und
„Wie" zu finden ist; aber gar herzlich wenig uns
gesagt wird, was er denn sei, dieses „Erziehen". Ich schlage

ein Lehrbuch der Paedagogik auf und lese: „Was
erziehen heißt, ist klar: es ist die planmäßige Einwirkung

der Erwachsenen auf die Entwicklung der
Heranwachsenden" (Ziegler). Ist das wirklich so klar?

Ist der Erziehungsvorgang stets ein planmäßiger?
Nehmen wir an, jeder Erzieher wirke tatsächlich
planmäßig auf das Kind ein. Da aber jedes Kind von vielen

Erziehern beeinflußt wird (Mutter, Vater, Verwandte,
Lehrer usw.), ist es kaum denkbar, daß die gesamte

Einwirkung der Erwachsenen einem bestimmten Plane

gemäß sei. Man muß zufrieden sein, wenn sich die
verschiedenen erzieherischen Einwirkungen nicht geradezu

widersprechen. Doch würden wir es wiederum auch

nicht für gut halten, wenn ein Kind nur von einer
einzigen Person, d. h. nach einem Plane erzogen würde.

Woher nehmen wir den Plan? Woher wissen wir,
daß dieses Kind nach diesem und jenes Kind nach
einem andern Plane erzogen werden muß? Pläne sind
starre Gedankensysteme, denen sich die Mannigfaltigkeit
der Lebenserscheinungen nie unterordnen wird. Plangemäße

Erziehung ist oft Vergewaltigung. Haben
nicht viele Kinder unter der plangemäßen Erziehung
einer starken Vaterpersönlichkeit ernsten Entwicklungssch'a-
den gelitten?

Plangemäß erziehen heißt auch bewußt erziehen.
Wie unwesentlich hat aber meistens bewußte Erziehung
auf uns gewirkt! Man kann es immer wieder
beobachten, daß die Jugend gerade alle bewußte Erziehung
und beabsichtigte Belehrung meidet, „denn die
Jugend will lieber angeregt als unterrichtet sein" (Goethe).
Welch Unbehagen taucht auch in uns Erwachsenen auf,
wenn wir spüren, daß uns jemand erziehen, bilden oder
bessern möchte! Unbehagen ist innere Abwehr, die
Einwirkung verfehlt darum ihr Ziel; ja, sie verursacht oft
gänzliche innere Entfremdung oder sogar Trotz. Ich

frage mich selbst: „Hast du dich während den Jahren
deiner praktischen Erziehertätigkeit stets vor deine Zöglinge

gestellt, gesprochen und gehandelt, mit der
bewußten Absicht, sie plangemäß zu erziehen?" Nein, dies
hätte ja zu einem unwahren, verlogenen und
wirklichkeitsfremden Zusammenleben mit der Jugend geführt.

63



Nur mit Beschämung denke ich an jene Augenblicke,
in denen ich wähnte, ich müßte mich unbedingt in
die bekannte „Schulmeisterhaltung" werfen.

Geschieht der Erziehungsvorgang nur zwischen
Erwachsenen und Heranwachsenden Ich glaube nicht, denn

allergrößte erzieherische Bedeutung kommt auch dem

gemeinsamen Leben der Jugend unter sich zu (Arbeit,
Wanderung, Spiel, Sport, Freizeit usw.), dann aber auch
allen Tätigkeiten wie Hand- und Gartenarbeiten,
Experimentieren, Tierpflegen, Bücherlesen, Musikspielen usw.
Sind nicht die Notwendigkeiten, Gebundenheiten,
Verpflichtungen und Ansprüche des sozialen Lebens
von geradezu entscheidender erzieherischer
Bedeutsamkeit?

Die plangemäße Erziehung erscheint uns also von
fragwürdigem Wert und die Einwirkung der Erwachsenen
auf die Heranwachsenden als nur einen kleinen Teil
der Erziehung umschreibend. Wer erzieht denn? Das
Erleben von Dingen und Menschen, die Betätigung in
der Welt, kurz: jede Lebenssituation kann erziehen. Di e

Lebenssituationen, die wir erleiden und
ertragen, die uns aufgegeben oder
geschenkt werden, die uns schicksalsschwer
anrufen oder beglückend überfallen, diese

sind unsere wahrhaften Erzieher. Erziehung

ist eine Funktion der gesamten Umwelt. „Das
Leben bildet", schrieb der greise Pestalozzi.

Die Lebenssituation ist stets etwas, das zwischen
Mensch und Mensch, Mensch und Ding, Ich und
Umwelt entsteht. Es ist darum auch nicht der Mitmensch,
der erzieht, sondern das, was zwischen mir und dem

Mitmenschen lebendig wurde. Das wesentliche liegt in
der gegenseitigen Beziehung und nicht im Objekt

oder Subjekt. Die erzieherische Situation könnte
als Beziehungszustand, dem eine gewisse Gespanntheit
eigen ist, erklärt werden. Die Entstehung der „erzieherischen

Situation" ist geheimnisvoll, ihr Kern irrational.
Warum entsteht sie nicht immer? Warum kann sie
überhaupt nicht gewollt werden? Warum kann ich als
Erzieher nicht jederzeit erzieherisch wirksam sein? Weil
diese Situation nicht entstehen kann, ohne daß sie vom
andern Menschen, dem Zöglinge, bejaht wird. E r
muß seine Zusage geben, damit jenes Wunderbare
der erzieherischen Situation, das Erziehung von aller
Dressur, Bevogtung oder Suggestion unterscheidet,
überhaupt ins Leben gerufen wird.

Wie und wann diese Zusage gegeben wird, ist uns
verborgen. Es ist das köstlichste Erlebnis des Erziehers,

zu spüren, daß sie in jenem Augenblicke, an

jenem Orte gegeben wurde, daß dies Wunder sich ereignete.

Eines Tages versteht er den unausgesprochenen
Wunsch eines Kindes, spricht ein Wort, tut eine
Gebärde oder lächelt einen Gruß, und da ist es geschehen:

der junge Mensch sagt „Ja". Eine erzieherische
Situation ist entstanden. Glück erfüllt den Erzieher.
Ist es da nicht Torheit, vom Zöglinge noch Dank zu
verlangen? Der dankbare Erzieher kennt keine „undank¬

bare Jugend", ihm ist das gegenwärtige Tun Lohn
genug. Dieses unerklärliche Zu- oder Ja-sagen des jungen
Menschen kann vom Erzieher nicht gewollt, nur
erhofft werden.

Die Zusage, die, eine Lebenslage zu einer
„erzieherischen Situation" auserwählt, wird nie bewußt
gegeben; sie ist urplötzlich da; oft wird sie erst
rückblickend überhaupt erfahren. Wir wissen später: Jener
Morgen auf dem Feldwege, jenes Seite-an-Seite'-gehen
mit einem geliebten Menschen, jener Satz aus einem
Buche, jener stille Vorwurf einer mißglückten Arbeit,
jenes Betrachten einer Ameisenstraße, jenes Lachen
eines klugen Menschen, jene Bosheit, jener kalte Gruß,
jener innig-verstehende Blick war es, da wir die Zusage
gaben, die vielleicht jene Situation zu einer Wende
unserer Erziehung erkor. Auch unsere bösen und dunkeln
Taten haben uns erziehen können.' Manche begangene
Torheit oder Verfehlung möchten wir später nicht mehr
aus unserm Leben wegwünschen; sie hatten wesentlichen

Anteil an unserer Erziehung. Gut und Böse,
Lagen der Gesichertheit und Lagen der Not,
Gesundheit und Krankheit, Stärke und
Schwäche, Ernst und Heiterkeit, Arbeit
und beschauliches Nichtstun erziehen. Wir
tauchen in ein Meer von Widersprüchen. Was wird
da gewöhnlich getan? Man übergeht den einen Teil
der Wahrheit, der unbequem ist oder man stellt eine
Theorie auf, die alle Widersprüche scheinbar wunderschön

auflöst, — aber in der Wirklichkeit zu einer Ironie

auf die menschliche Unzulänglichkeit wird.
Die erzieherische Situation läßt sich nicht erzwingen,

nicht „wollen", nicht „machen". Es ist ganz und

gar ein Geschenk oder -eine Gnade, wenn eines

unserer Worte, ein Blick oder eine Tat von uns
erzieherisch wirkt. Wir können nie wissen, wann es

geschehen wird, nur manchmal können wir erfahren, daß

es geschah. Oft werden wir dessen erst sehr viel später

inne; dann vielleicht, wenn wir ehemaligen Schülern
wieder begegnen und diese uns fragen: „Erinnern Sie

sich noch daran, wie es uns damals gelang, aus selbst-
gepflanztem Hanf Schnüre zu machen... ; wissen Sie

noch, wie Sie mir einst im Schneegestöber die
Skibindung flickten und gebieterisch weiterzufahren befahlen?"

Dabei huscht ein Leuchten dankbarer Erinnerung
über das Gesicht des Fragenden und dieses sagt uns:
damals geschah es eben. Wer da glaubt, mit diesem
Wort oder jenem Tonfall, mit dieser Geste oder jenem
„Mittelchen" erziehen zu können, der täuscht sich selbst.
Seine Haltung wird bald zu jener der bekannten Karri-
katur des „Pastors" oder „Schulmeisters". Er wird
enttäuscht und verärgert durch die „verdorbene heutige
Jugend", alle seine Anstrengungen bringen keine oder
nur Scheinerfolge hervor. Ihm versickert schließlich die
reichste Quelle, die stetig von neuem das paedagogische
Tun nährt: die Liebe.

Was können wir denn tun? Direkt wenig; indirekt
aber gewaltig viel. Wir können vor allem Um-

64



stände schaffen, die erhöhte Wahrscheinlichkeiten

für das Entstehen erzieherischer
Situationen in sich bergen. Die Schule

hat darum die Aufgabe, eine Fülle von
Auseinandersetzungsmöglichkeiten zu schaffen, sie hat einen Unterricht
zu erstreben, der einen Reichtum an wirklichen
Kontaktmöglichkeiten zwischen Schülern
und Lehrern, Schülern und Schülern,
zwischen Schülern und Material, technischen
Prozessen, Natur- und Kulturerschein u n -

gen, künstlerischem Schaffen und
wissenschaftlichem Forschen bietet. Kein Schüler wird
alle Möglichkeiten ergreifen, dieser wird er zusagen,
jener nicht. Die Betrachtung der Infusorien unter dem

Mikroskop kann beispielsweise die intellektuellen, die
künstlerischen oder die religiösen Kräfte im Schüler
beleben. Wir wissen es zum voraus nicht. Es ist auch möglich,

daß „nichts geschieht", daß keine erzieherische
Situation entsteht, daß er nur als braver, aber
gleichgültiger Schüler ins Mikroskop hineinschaut. Erziehung

ist kein berechenbarer Vorgang. Wir
haben allerdings viele Mittel, um die Möglichkeit des
Entstehens erzieherischer Situationen zu vergrößern. Da
wären die weiten und wirklich fruchtbaren Gebiete von
Spiel, Sport und Athletik zu nennen, aber auch
Werkstätten, Bibliotheken, Wanderungen, Garten- und
Tierpflege, praktisches Mitarbeiten in Elternhaus, Schule und
Gemeinde, Aufgaben der Selbstregierung usw. Dies alles

bringt die jungen Menschen in enge Berührung mit
wirklichen Menschen und Dingen. Gemeinschaft
und Arbeit sind die stärksten und vor
allem die willkürlosesten Erzieher; jeder junge
Mensch spürt die Strenge ihrer Forderungen. Leider hat
die übliche Schulerziehung zu wenig die erzieherische
Macht von Gemeinschaft und Arbeit erkannt; sie rückte
viel zu sehr die Einzelpersönlichkeit des Erziehers in
den Vordergrund. Der Lehrer sprach, beurteilte, lobte,
entschied; er wollte in allem seinen erzieherischen Einfluß

geltend machen (und verlor ihn gerade dadurch!);
alles hing von seiner persönlichen Willkür ab. Der Lehrer

der kommenden Schule wird von dieser aufdringlichen
und unbescheidenen Haltung zurücktreten und Arbeit

und Gemeinschaft als die wesentlichsten Erzieher wirken

lassen. Die Schule muß darum zu einer Stätte echter,

von der Jugend bejahter Gemeinschaft und
sinnvoller, von der Jugend ernst genommener Arbeit
aufgebaut werden. Im Schaffen der genannten
Betätigungsgelegenheiten liegt allerdings Plan (sie müssen z. B. der

Entwicklung des Schülers angepaßt sein) und Absicht
(sie sollen dem jungen Menschen verhelfen, seine Kräfte
zu entwickeln, damit er in den Gemeinschafts- und
Arbeitsformen der Gegenwart, entsprechend seiner Indivi-
duallage, seine persönliche Lebensaufgabe erfüllen kann),
und insofern hat die anfänglich kritisierte Formulierung,
daß Erziehung planmäßige Einwirkung sei, recht. Diese

„Plangemäßheit" ist aber frei von Willkür.
Was kann der Erzieher tun? Sich stets bereit

halten ; die erzieherische Begegnung, mit dem Zögling
immer wieder suchen; dem Jüngern in wahrhaftiger
Bejahung, d. h. in Vertrauen und Liebe entgegenschreiten.

Ein Mensch kann nur so weit erzieherisch wirksam
sein, als er sich mit seinem ganzen Tun und Sein der
Wirklichkeit anheimgibt und so — irgendwann — in

jene Beziehungslage tritt, die, wenn vom andern
Menschen bejaht, erzieherisch wirkt. Als ich vor Jahren in
einem Heim zur Erziehung und Berufslehre von
schulentlassenen Schwererziehbaren war, schrieb ich einmal
in einem Briefe: „Wie ich erziehe, frägst Du mich? Ich
weiß es nicht. Ich' lebe und arbeite mit den Jungen;
ich nehme alle ernst und sie nehmen mich ernst. Jeden
suche ich zu verstehen, zu ertragen und wenns geht,
zu lieben. Und sonst bin ich, wie ich eben bin." Hatte
ich mit diesen Sätzen meine innere Haltung zu den

Zöglingen völlig gekennzeichnet? Hätte ich dasselbe nicht
auch von meinem Umgange mit Freunden und
Mitarbeitern sagen können? Worin bestand denn das spezifisch
„Erzieherische"? Was ist es, das den Erzieher immer
wieder dazu treibt, die „erzieherische Situation" herbei-
zuhoffen, auch wenn er ganz genau weiß, daß er allein
sie nicht schaffen kann? Welcher Aufgabe fühlt er sich

verpflichtet? Auch diesen Fragen muß sich die paeda-
gogische Besinnung zuwenden, um auf unser Problem

„Was heißt erziehen?" Antwort geben zu können.

Kleine Beiträge.

Pestalozzi-Literatur.

Pestalozzi, Sämtliche Werke, herausgegeben
von. Buchenau, Spranger, .Stettbacher; Verlag
Walter de Oruyter & Go., Berlin und Leipzig.

Der 13. Band dieses großangelegten, hochverdienstlichen
Werkes ist erschienen. Er umfaßt vor allern die methodischen

Schriften Pestalozzis aus der Zeit von 1799—1801,

bearbeitet von Herbert Schöne bäum und Kurt
Schreinert. Neben den Seiden Hauptstücken, dem Brief

über den Aufenthalt i ü Stan s und der methodischen
Hauptschrift Pestalozzis „Wie Gertrud ihre Kinder
lehrt" enthält der Band die Denkschrift „Die Methode"
(1800) mit einer Vorarbeit und einem Fragment, die „Erste
öffentliche Aeußerung über mein jeziges Thun
und über meine Ansicht der Volksbildung als
des einzigen Rettu n-g smittels des Vaterlands"
(1800), die „Anzeige über das Lehrerseminar zu
Burgdorf" (1800) und die „Ankündigun g" desselben
(1801)^ die „Anweisung zum Buchstabieren- und

65


	Erziehen : eine paedagogische Besinnung

