
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 4 (1931-1932)

Heft: 10

Rubrik: Kleine Beiträge

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Schilderung der völlig erotisierten bürgerlichen Jugend, wie
sie uns etwa in Gläsers „Jahrgang 1902" entgegen tritt.

Nicht minder groß sind die Wandlungen, die sich in dem
Problemkreis „Leben und Tod" beobachten lassen. Zu Beginn
der Epoche, der diese Betrachtung gilt, war „leben" noch ein
Streben nach Zielen, die erreicht werden mußten. Geschah dies
nicht, und wurde das Leben früher abgebrochen, so war es
ein trauriger Vorfall, aber kein Verfall. Die Kinder jener Zeit
starben als '„Helden", der junge Bouffiers in C. F. Meyers
„Leiden eines Knaben" sowohl als auch Wildenbruchs „Edles

Blut". Und noch Hauptmanns Hannele geht aus dieser Welt
der Not und der Bedrängnis in ein Reich der Freude ein und
stirbt so als Heldin. Interessant ist, daß ein neuestes Werk
dieses Problem des heldischen Todes wieder aufnimmt, Curt
Corrinths Schülertragödie „Trojaner" (1929). Für die Jugend
der Jahrhundertwende aber bedeutet „leben" etwas ganz
anderes. Sie geht wissend und doch ahnungslos durch dieses
Dasein, ohne Ziel, nur dem Tag und der Stunde hingegeben, und
sie versinkt in der „purpurnen Tiefe" ohne es selbst recht zu
ahnen. (Hanno Buddenbrook, Hans Giebenrath, Emil Strauß'-
ens Heiner).

Aber schon die nachfolgenden Dichter kennen dieses
träumerische Leben und Hingehen nicht mehr. Für ihre Jugend ist
„leben" Pein und Drangsal; sie selbst ist Sklave und Opfer
des Lebens und der Zeit. Das Erwachen der sexuellen Kräfte
bedeutet ihnen nicht neuen Lebensgewinn, nicht Antrieb zu neuer
Lebensgestaltung, sondern nur Aufruhr, Chaos, Ermattung und
Untergang. Es ist ein seltsames und oft erschütterndes Paradox,

daß sie an dem Erwachen neuer, Leben zeugender Kräfte
zerbrechen.

Erst im Kriege ringt man sich wieder zu der Erkenntnis
durch, daß „Leben" etwas bedeutet, und daß es nach seinem
Gehalt beurteilt werden will. Walter Flex ahnt bei dem Tode
seines Bruders, daß es nicht auf die Dauer des Lebens
ankommt, sondern auf die Intensität, auf „das Maß des Gliik-
kes, das in ihm enthalten war, und das von ihm ausging".
Aber dann kommen Revolution und Inflation und der
Zusammenbruch aller geistigen und moralischen Werte. Die Jugend
steht mitten im Trubel drin. Tausend Aengste bedrängen sie,
größer fast noch ist die Angst vor dem Leben als die vordem
Tod. Dunkel ist das Schicksal dieser Jugend. Schülerselbstmorde

häufen sich und werden von den Dichtern mit grellen
Mitteln gestaltet.

An diesem Punkte steht die Jugend der neuesten Literatur.

Und wirkliches Geschehen, wie etwa der Kranz-, der Hus-
mann-Prozeß, zeigen mit erschreckender Grelle, wie entwurzelt,

wie völlig losgelöst und von allen guten Kräften verlassen,

die heutige Jugend zum großen Teile ist. Freuen wir uns,
daß es ein Schweizer war, Jakob Schaffner in seinem
„Johannes" und der „Jünglingszeit des Johannes Schattenhold",
der, das Chaos der Zeit entwirrend, den jungen Menschen aus
Not und Aengsten sich hinausfinden und zu einer wirklichen

Lebensgestaltung kommen läßt. Und hoffen wir, daß dieses

Ziel, das zwei Jahrzehnte lang verloren schien, und das heute
doch leise da und dort wieder hervorzutreten wagt, in der
Weiterentwicklung der Jugendliteratur wieder zu einem wirklichen
Lebensziele werde.

Wie Gerda Eichbaum so bietet auch Crolman in seinem
Buche eine treffliche Uebersicht über die Entwicklung der
deutschen Literatur, die den jungen Menschen behandelt,
weniger einheitlicher, weniger gerundet vielleicht. Das hängt
mit der methodischen Struktur seines Werkes zusammen, die
im Nebeneinander das behandelt, was oft nur im Ineinander
und Nacheinander zu erfassen ist. Dabei ergeben sich außerdem

zahlreiche Wiederholungen und Varianten. Ist aber Gerda
Eichbaums Buch vornehmlich retrospektiv, so führt Crolman
mitten in die Gegenwart hinein und stellt uns der eben zur
Diskussion stehenden Dichtung gegenüber. Interessant und sehr
wertvoll und brauchbar ist eine Zeittafel, die er seinem Buche
nachstellt, und die alle wesentlichen Werke aufführt, die seit
1883, dem Erscheinungsjahr der „Leiden eines Knaben" sich
mit dem Problem der Jugend beschäftigt haben. Daß er
dabei das eine und andere Buch übersieht, besonders aus
der schweizerischen Dichtung, wollen wir ihm nicht weiter
nachtragen. Es ist interessant, rein äußerlich zu beobachten,
wie diese Literatur im Laufe der Zeiten wellenmäßig anschwillt
und wieder abflaut. Einen Höhepunkt erreicht sie in den
Jahren 1904 bis 1907, wo Hesses „Camenzind" und „Unterm
Rad", Huehs „Wandlungen" und „Mao", Otto Emsts „Asmus
Semper", Krügers „Gottfried Kämpfer" und andere Werke
erscheinen, alle symptomatisch in ihrer Art, wenn gleich von
einander sehr verschieden. Seit dem Krieg nimmt die Zahl
der dichterischen Gestaltungen junger Menschen ständig zu.
Das Jahr 1926 bringt Thomas Manns „Unordnung und frühes

Leid", Wassermanns „Aufruhr um Junker Ernst", Frank
Thieß' „Tor zur Welt"; 1927 Michels „Jesus im Böhmerwald",
Hesses „Steppenwolf", Thieß' „Abschied vom Paradies", Speyers

„Kampf der Tertia"; 1928 Ulitz „Aufruhr der Kinder",
Gläsers „Jahrgang 1902", Lampeis „Revolte im Erziehungshaus",
Wassermanns „Fall Mauritius", Bruckners „Krankheit der
Jugend", Werfeis „Abituriententag", Gertrud von Le Forts
„Schweißtuch der Veronika", um nur die bekanntesten und
wichtigsten Werke zu nennen. Die Aufzählung könnte für
1929 und 1930 in gleicher Weise fortgehen.

In der großen Reihe dieser Werke vermissen wir aber
noch das eine, uns noch nicht geschenkte, das wieder von
dem ganzen Glauben an die Jugend erfüllt wäre, und das diese
Jugend uns als eine strebende, zukunftsfreudige, zum Wachsen

und Wirken bestimmte Generation erstehen ließe. Die
„Krankheit der Jugend" ist uns zur Genüge geschildert worden;

möchte uns nun wieder eine Jugend geschenkt werden,
die gesund genug ist, das Leben zu zwingen und dessen Glück
und Leid mit gleicher Stärke zu tragen.

Kleine Beiträge.

Allgemeine Aesthetik
von Paul Häberlin, Kober'sche Verlagsbuchhandlung,
Basel und Leipzig, 1929, (322 Seiten, geh. 16 Fr., geb. 18 Fr.)

In seiner „allgemeinen Aesthetik" schreitet der Philosoph

Häberlin zur letzten Rechenschaft über die Geschlossenheit

und Vollständigkeit seiner Lehre. Mit diesem Werk steht
das System da, eigentlich das erste philosophische System
schweizerischen Ursprungs; aber die gesamte deutsche

Philosophie wird sich mit Vorteil damit auseinandersetzen,
denn Häberlin hat etwas zu sagen.

Die Wirklichkeit, als wirkende, ist nach Häberlin in sich
selbst problematische Wirklichkeit, ihr Wesen ist ewige
Auseinandersetzung, weil Individuation. Individuum steht
gegen Individuum aus dem Sonderinteresse heraus; im Individuum

wirkt aber zugleich das „Heimweh" nach der Ganzheit,
die in ihm, bei allem Sonderstreben, gegenwärtig ist, denn
Individuation bedeutet Modifikation der überindividuellen Einheit.

235



Dieser innere Kampf der Sonderinteressen gegen das
Gesamtinteresse und umgekehrt macht die Problematik aller
Wirklichkeit aus. Häberlin nennt sie das moralische Leben.
Vehikel des So- und Andersseins, der Subjektivität, sind die
Triebe; Anwalt der Einheit, des reinen Seins ist der Geist.
Sofern wir uns triebhaft und geistig mit der Welt und mit
uns selbst auseinandersetzen, sind wir moralische Wesen, und
wir sind dies sowohl erkennend wie wollend, ja wir können
überhaupt nicht leben, ohne in Auseinandersetzung und damit
in moralischem Verhalten zu stehen.

Ganz anders das aesthetische Leben. Ist die
Wirklichkeit nur als problematische wirklich, besteht also
ihr Wirklichsein in ewiger Auseinandersetzung, Zwecksetzung,
Frage, so ist doch Eines fraglos, selbstverständlich, nämlich
dass sie ist, ihr Dasein also. Sobald wir in unserm Erleben
diese Fraglosigkeit, Selbstverständlichkeit des reinen Daseins
ohne jede Problematik, ohne jeden Anspruch und Zweck
erleben, verhalten wir uns aesthetisch. Im aesthetischen Erleben
ist die Auseinandergesetztheit, der Gegensatz von Subjekt und
Objekt aufgehoben; wir leben in Beglücktheit das Dasein selbst
in seiner Selbstverständlichkeit, Fraglosigkeit, wir erleben
Einheit, indem die Zweiheit oder Vielheit aufgehoben ist; wir
fühlen uns eins, eins in uns selbst und eins mit dem
Objekt (39).

Damit hebt Häberlin das aesthetische Leben mit aller
Schärfe vom moralischen ab, und von hier aus eröffnen sich
die weittragenden Folgen dieser neuen Lehre vom Schönen.
Häberlin selbst muss Grundsätzliches aus seinen frühern Werken

widerrufen (Der Geist und die Triebe, Der Charakter), wo
das Aesthetische als eine Kombination von Geistigem und
Triebhaftem, demnach als moralisches Verhalten dargestellt ist,
indem der Wille zur Einheit, Ganzheit, Harmonie (Geist)
sich mit dem Trieb zur Angleichung ans Objekt verbindet (Der
Charakter, 140 ff.). Jetzt aber gibt es im aesthetischen Erleben
keine Auseinandersetzung, keinen Willen, kein Objekt mehr, es

ist pure Versunkenheit in die wieder einmal durchbrechende Ganzheit

des Daseins (41).
Es gibt also keinen schönen „Gegenstand". „Gegenstand",

„Widerstand" stammt aus der Sphäre des zwecksetzenden,
moralischen Verhaltens (41). Die Welt, in welcher Schönheit
erlebt wird, ist nicht jene gegenständliche Welt, in der wir als
Zwecksetzende und Handelnde unsere Stellung beziehen (42).
Es gibt nur Schönheits -Erleben, und alle Gegenständlichkeit

fällt weg (46). Weil Schönheit keine Gestalt hat, darum ist
sie und bleibt sie unter allen Umständen unbeschreiblich (47).
Jedes Objekt kann schön sein. Jede Eigenschaft irgend eines
Objekts kann Schönheit offenbaren (55).

Ob wir also Schönheit erleben, hängt von uns ab. Ein
Verhalten ist um so ausgesprochener aesthetisch, je geringere
Bedeutung die zwecksetzende Haltung in ihm besitzt; und ein
moralisches Verhalten ist um so ausgesprochener moralisches
Leben, je geringer darin die naive aesthetische „Freude am
Dasein" zum Ausdruck kommt (124). Stark problematisch
eingestellte Menschen, solche, die unter der Problematik des
moralischen Lebens leiden, also aus innerer Unzufriedenheit nicht
zu unbefangener Daseinsfreude gelangen, kommen nicht dazu,
etwas schön zu finden. Wem es gelänge, die chronische
Unzufriedenheit sukzessive zu überwinden, für den würde tatsächlich

„die Welt schöner mit jedem Tag" (138). Im naiven
Menschen und im Kind kann darum die Aesthetizität stärker hervortreten

als in dem, der von aktueller Problematik erfüllt ist
(139).

Ist so das aesthetische Leben scharf vom moralischen
unterschieden, und kann es sich eigentlich nur umgekehrt
proportional zu dessen Vorherrschen selbst betätigen, so kommt
nun doch nie eines ohne das andere vor. Wir sind immer
Individuen, stehen immer in Auseinandersetzung und stellen
durch unsere ganze Existenz die reale Problematik dar. So

kann sich aesthetisches Leben nur zusammen mit problematischem

vollziehen (124). Diese moralische „Infektion des
aesthetischen Erlebens" äussert sich im Geschmack, in dem

also, was man gewöhnlich mit aesthetischem Verhalten schlechthin

identifiziert. Hier kommt nun also das Verhältnis des Schönen

zum Gegenstand, an dem es erscheint, in Betracht.
Von unserer aesthetischen Erlebnisfähigkeit hängt es ab, ob wir
überhaupt Schönheit sehen, aber jene Empfindlichkeit mit
ihren verschiedenen Stufen des Geschmacks ist eine Funktion
der moralischen Verhältnisse in uns (136). Aesthetisches
Leben ist nicht nur bloss soweit möglich, als das moralische ihm
Raum lässt (152), sondern die quantitative und qualitative
Bindung der aesthetischen Fähigkeit an unser moralisches Leben
bedeutet auch die stoffliche Gebundenheit des aesthetischen

Lebens. Denn der „Stoff" des Gegenstandes ist dasjenige
an ihm, Kraft dessen er für unsere Zweckansprüche positive
oder negative Bedeutung hat (153).

Man lese selber nach, wie Häberlin die verschiedenen
aesthetischen Modifikationen im Geschmack den verschiedenen
Richtungen der Trieb- und geistigen Interessen unterordnet. Es

ist etwas völlig Neues, wie uns hier individuelle und kulturelle
Bindungen des aesthetischen Lebens erklärt werden.

Man folge auch aufmerksam dem Abschnitt, der über
Kunst und Künstler handelt. Kunst, Können, Künstler: das

sind Begriffe, die erst in der Berührung des aesthetischen
Lebens mit der Kultur entstehen (241). Kultur aber ist
Entfaltung des zweckhaft-moralischen Lebens unter dem Zeichen
des Geistes. Zur Kultur gehört, dass Gesetze gebildet werden,
und dass um Ordnung, Vernunft, Logizität gerungen wird, in
allen Arten zweckhaften Handelns (das Denken inbegriffen).
Erkenntnis ist ein Kulturbegriff nicht weniger als Sittlichkeit
oder Sitte. Aber ebenso Wirtschaft, Verkehr und Technik, sofern
darunter sinnhafte Ordnung, Herrschaft des Geistes über die
chaotische Willkür der Subjektivität verstanden wird (237). Wie
würde sich hingegen ein Leben gestalten, das maximale
Aesthetizität zur Grundlage hätte? Es wäre wesentlich Ausdruck
aesthetischen Wohlseins, reiner Daseinsfreude. Es wäre ein
einziges Fest (233). So erklärt es sich, dass Menschen oder
Gesellschaften um so weniger Feste (richtige Feste) zu feiern
verstehen, je ausgesprochener ihr Leben Kulturleben ist. Für
unsere europäische Kulturfreundlichkeit und Durchkultiviertheit
z. B. sind (echte) Feste seltene Ausnahmen, und auch wo sie

traditionsgemäss gefeiert werden, da fallen sie mehr und mehr
der Verzweckung und Moralisierung anheim. Sie sind wesentlich

gemachte, eben veranstaltete Feste. Erst die Einsicht in
den Gegenstand zwischen aesthetisch-festlichem Leben und Kultur

scheint uns das Verständnis für die Kunst als
Lebensausdruck möglich zu machen (240). Denn Kunst ist wohl eine
Form des aesthetisch-handelnden Lebens, aber eine Form, die
erst aus der Nachbarschaft der Kultur verständlich wird (240).
Der Künstler hat seine, wenn auch aesthetisch bestimmte
Absicht durchzusetzen; er ist insofern ein zweckhaft-moralisch
interessierter „Arbeiter". Kunst ist immer Leistung, und ist als

solche moralische Tat (244). Zum Künstler gehört nicht nur
aesthetisches Erleben, sondern auch Können, Talent. Allein im
einzelnen gibt es sicher Künstler, die manchem Nichtkünstler
an Reinheit und Stärke des aesthetischen Empfindens unterlegen

sind, und nicht jeder Nichtkünstler ist deshalb
Nichtkünstler, weil es ihm an den aesthetischen Voraussetzungen

zum Künstlertum fehlte (259).
Von diesen Gesichtspunkten aus bekommen auch die

Begriffe des künstlerischen Genies, der besondern Arten
künstlerischer Gestaltung, der impressiven und expressiven Kunst,
des Stoffes und der Form, des Symbols, des Stils, des
Kunstschönen und des Naturschönen, des Sinnlich-Anschaulichen in

der Kunst, nicht zuletzt auch das Verhalten des AesthetT
sehen zum Religiösen einen völlig neuen Aspekt.

236



Manches an den Ausführungen Häberlins ist völlig neu
und frappierend gegenüber den bisherigen Anschauungen über
das Schöne, manches geht auch so weit in metaphysische
Untergründe hinab, daß man den Rückweg ins unmittelbare
aesthetische Erleben und die Betätigung darin nicht immer
leicht findet (z. B. aesthetisches Erleben — Erleben des

reinen Daseins). Aber man spürt doch die Verwurzelung der
Theorie nicht nur im streng logischen System, sondern auch
in der lebendigen Wirklichkeit. Wie schließlich einer die Welt
sieht, hängt immer stark an individuellen Eigentümlichkeiten,
Häberlin weiß ja auch, was es mit der „Individuation" auf
sich hat. Auf jeden Fall ist der Aesthetik als Wissenschaft
mit diesem tiefgründigen Werk ein unschätzbarer Dienst
erleistet. Dr. W. Guyer.

*

Pestalozzis Beredsamkeit und sein Umgang mit
den Knaben des Institutes zu Herten.*)

Viele seiner Zeitgenossen rühmten Pestalozzis Beredsamkeit.

Es war eine Beredsamkeit, die aus reichem Geiste und
vollem Herzen kam. Bald sprach er hastig, seine Gedanken
übersprudelten sich; bald hingerissen; bald konnte er plötzlich

nicht mehr weiter, es fehltem ihm die Worte; bald floß
sein Gespräch wie ein lieblicher Bach durch bunte Wiesen.
Oft schwieg er. Er war ein Meister des Schweigens. Er konnte in
einer Versammlung schweigsam dasitzen, endlich einen kurzen

prägnanten Satz sagen — und fortgehen. In Iferten sprach
Pestalozzi bald deutsch, bald französisch, in beiden Sprachen
war er nicht immer leicht zu verstehen. Für Deutsche schien
sein ungeniert gesprochenes Schweizerdeutsch (Zürcherdialekt)
ein schlecht gesprochenes Deutsch zu sein. Menschen, die sieb

an solchen Aeußerlichkeiten stießen, konnte er ja auch sonst
nichts sein. Das Sonderbare war eben, daß Menschen mit
freiem und einfachen Sinne das Aeußere dieses eigenartigen
Menschen gar nicht beobachten konnten. Dazu ließ er auch
kaum Zeit. Er packte die Menschen sofort und dies wörtlich
und bildlich. Sein Wort, sein Geist und seine Liebe nahmen
sie gefangen. Die meisten Berichterstatter schildern ihre
Begegnung mit Pestalozzi als etwas Ergreifendes, Seltsames und
Befreiendes, sie alle scheinen in den magischen Kreis eines

Zauberers getreten zu sein. Er lebte mit dem Angesprochenen,
umarmte und küßte ihn, faßte ihn unter den Arm und nannte ihn

„Du". Vereinsamung hörte in Pestalozzis Nähe auf. Im
Zwiegespräch konnte man erst recht Pestalozzis geistigen Reichtum

wahrnehmen. Hören wir, was Nägeli davon berichtet :

„Wer Pestalozzi nur las, konnte ihn unmöglich in seiner

ganzen Größe erkennen. Man mußte ihn sehen und hören,
ja man mußte ihn sprechen oder im Zwiegespräch begriffen
sehen! Welche Beweglichkeit! Auf jede Rast ein neuer
Anlauf! Auf jede Entgegnung eine neue Wendung! Auf jeden
Angriff ein kühner Seitensprung! Und wie blitzschnell verwandelte

sich seine zweifache Natur, doppelt voll des Scherzes
und des Ernstes! Wie plötzlich war der Satyr umgestaltet in
den Engel des Mitleids! Wie so edel waren dann seine Zügel
Wie so verklärt sein Blick! Wie so geisterhaft seine Stimme!
Neckereien jeder Art waren ihm willkommen, als Anlaß, seine

Blitzwitze loszulassen. Er mochte ebenso gerne Witze
veranlassen, als Witze erzeugen, ja im Witzwortwechsel war er
selig. Schuldig blieb er nichts." Pestalozzis Witz überraschte
die meisten Besucher seiner Schule, erfreute und erheiterte
seine Mitarbeiter. Gerne suchten sie seine Gesellschaft beim
Kaffee oder beim Weine auf. Da ließ Pestalozzi oft seiner

*) Aus dem auf Weihnachten erscheinenden Buche von
Dr. A. Zander: „Leben und Erziehung in Pestalozzis Institut
in Iferten". Verlag H. R. Sauerländer & Cie., Aarau. 300 S.

Subskriptionspreis brosch. Fr. 5.50, geb. Fr. 6.50.

Phantasie und seinem geistvollen Witze freien Lauf. Besonders

mit seinem Mitarbeiter Niederer, der viel Scharfblick
und Geistesgewandtheit besaß, pflegte er sich gerne in Witz
und Humor zu messen, so „daß oft Schlag auf Schlag die Funken

seines Witzes leuchteten". Für Deutsche sei dies ein uro
so größeres Ergötzen gewesen, da im Schweizerdialekte solcher
Humor in einer außerordentlich naiven und gemütlichen Gestalt
erschienen sei, berichtet uns ein deutscher Lehrer.

Pestalozzis Humor und Witz waren auf dem Grunde seiner

Leiden und seines tiefen Ernstes erblüht. Er sprang heiter
über seine eigene Person hinweg, suchte sich nicht geizig zu
bewahren, sondern verschenkte ungehemmt seinen Reichtum.
Pestalozzi führte eine ungemein freie Sprache. Er sprach, was
er dachte. Er haßte jene Behutsamen, die jede Silbe abwägen

und „jedes unabgewogene Wort im Busen ersticken",
jene Aengstlichen, die zu keinem herzhaften Wort und zu
keinem freien Lachen den Mut besitzen. Im Gespräch soll
Pestalozzi eine außerordentlich markige, bildhafte und originelle

Sprache besessen haben.
Pestalozzis Rede war oft leidenschaftlich, da zeigte sich

dann das revolutionäre Element in seiner Natur. Er rüttelte die
Menschen auf, war ein unbestechlicher Ankläger und scharfer
Beobachter. Es stak in ihm immer noch der Pestalozzi der
Revolutionszeit, der Verfasser des angriffslustigen „Schweizerblattes".

Kein Wunder, daß Pestalozzi auch im höchsten Alter
seine Schweizerblätter liebte und gerne daraus vorlas. Die
Augen der Jugend hingen begeistert an seinen Lippen, wenn er
gegen die „Ehrenfesten im Lande", gegen „politische Halbköpfe

und Viertelsherzen", gegen die „so geheißenen gebildeten

Stände", gegen „Maulbraucherei", gegen den „Routinekarren"

und gegen „Mode und Parteiwörter" wetterte. Die
Kühnheit seiner Gedanken machte auf viele Besucher und Lehrer

einen tiefen Eindruck. Pestalozzi war ein furchtloser
Angreifer, er schonte die Eitelkeiten seiner Zuhörer nicht, seine
Mitarbeiter mußten oft die bittersten Wahrheiten über sich
hören. Wir wissen, wie treffend er mit wenig Worten einen
Institutslehrer charakterisieren konnte.

Pestalozzi hat viel über seine Erziehungsgedanken reden
müssen. Nichts Gelerntes brachte er dabei vor, er schien stets
alles, auch wenn es schon früher einmal von ihm gedacht
war, mit frischer Vorstellungskraft und frischem Gefühl neu
zu schaffen, sagt uns Schacht, ein Lehrer aus Braunschweig.
Der ehemalige Institutszögling De Guimps berichtet, er hätte
wohl hundertmal Pestalozzi im Salon seiner Mutter von seinen

Erziehungsgedanken vortragen hören, aber jedesmal sei
es in einer andern Form gewesen. Dieser tiefe Philosoph hätte
die Sprache der Philosophen seiner Zeit nicht geliebt, er mied
alle Formeln und Systeme. Seine Gedanken hatten sich in der
Tätigkeit und in der Einsamkeit gebildet, sie entstanden nicht
bei der Lektüre von Büchern. Stets hätte Pestalozzi in seinen
Ausführungen konkrete Fälle, spezielle Beispiele, gezeigt. Ein
anderer Berichterstatter sagt, daß Pestalozzi allen abstrakten
Gegenständen schnell die konkrete Seite abzugewinnen wußte. Er
stand mit einer überraschend vorurteilslosen Offenheit den

Erfahrungen seines Lebens gegenüber, mögen sie in dieser oder
jener Form, von links oder von rechts an ihn herangetreten
sein.

Ueber eines sprach Pestalozzi nicht gern. Er liebte es

nicht, über seine Beziehungen und seinen Umgang mit den
Kindern zu sprechen. Und doch besaß er eine erstaunliche
Wirkung auf Kinder. Es liegt aber sicherlich ein tieferSinn in
Pestalozzis Schamhaftigkeit, über diese Dinge zu reden. Seine

Beziehung zu den jungen Menschen konnte er nur in ein Wort
fassen: Liebe. Pestalozzis Umgang mit den Knaben der
Anstalt zu Iferten war, nach den Worten eines Berichterstatters,
der wichtigste Punkt in dem Wesen der Anstalt, der innere
Kern und die sichtbare Erscheinung der von Pestalozzi selbst
aufgestellten Grundsätze der Menschenbildung. Pestalozzis Art

237



und Weise sich den Knaben gegenüber zu verhalten floß, ganz
wie von selbst aus seinem Sein und Leben heraus. Es sind über
Pestalozzis Verhältnis zu den Zöglingen des Institutes keine
außergewöhnliche Einzelheiten zu berichten. Das Ganze seiner
Haltung war eben außergewöhnlich, dies konnten die Berichterstatter

unmöglich wiedergeben und wir könnten es heute noch
viel weniger. Was sagt es uns, zu wissen, daß er oft in den

Gängen des Schlosses die Knaben mit spaßhaftem Wort
begrüßte und sie liebevoll fragte: Hast du mir etwas zu sagen?,
daß er die Knaben küßte oder ihnen freundlich durch die
Haare strich, daß er gelegentlich einem Knaben den Daumen
auf die Stirne setzte und in die Augen sah! (Ein Manoeuvre das

kein anderer nachahmen durfte, ohne im höchsten Grade zu
beleidigen, berichtete ein Lehrer). Es sind dies kleine Einzelheiten,

die allein durch die Gegenwart des Menschen Pestalozzis
sinnvoll wurden.

Pestalozzi hat in Herten selten unterrichtet, manchmal
nur kurze Zeit, wenn er etwas neues versuchen wollte. Die
Andachten und die Ansprachen an Sonn- und Feiertagen hielt
er, wenn es ihm die Gesundheit gestattete, regelmäßig. Er
nahm besonders schwer zu lenkende Zöglinge oft auf sein

Zimmer. Dort sprach er mit jedem allein über dessen
Schwierigkeiten, gab Rat, versprach Hilfe und Verschwiegenheit. Er
soll gewöhnlich die Schüler erschüttert und willig zur Besserung
entlassen haben. Wöchentlich einmal wurden alle Zöglinge
des Institutes in Gruppen zu Pestalozzi geführt. Vorher unterhielt

sich Pestalozzi jeweils mit den Lehrern der betreffenden
Schüler über das Betragen und die Fortschritte jedes einzelnen.
In diesen Gesprächen mit den Kindern zeigte sich Pestalozzis
feiner paedagogischer Takt. Mit Recht konnte ein Lehrer
sagen, Pestalozzi sein ein psychologischer Arzt gewesen. Natürlich

war es auch für die Kinder nicht immer leicht, Pestalozzi
zu verstehen. Als man einen kleinen Frankfurter Zögling
frug, ob er Pestalozzi verstehe, gab er die bezeichnende
Antwort: „Noch nicht ganz, aber ich weiß, daß er nichts als Gutes

sagt". Ein anderer Schüler, der später Pfarrer wurde,
erzählt: „Ich bin Pestalozzi viel schuldig, er war für mich wie
ein Vater. Seine Disziplin war die Liebe. Wenn er uns Schüler
schalt, so war es, indem er uns umarmte. Durch das Herz trat
er in das Gewissen ein. Ohne zu wissen, wirkte er religiös."
Jener Pfarrer war erstaunt, später unter den ehemaligen
Zöglingen des Institutes so viele gläubige Menschen wiedergefunden

zu haben. Hören wir noch, was ein dritter Schüler uns
über Pestalozzi berichtet: „Wir liebten ihn alle, denn er liebte
uns auch alle. Wenn es sich ereignete, daß wir ihn einige Zeit
nicht sahen, waren wir ganz betrübt, so herzlich liebten wir
ihn. Erschien er dann wieder, so konnten wir die Augen nicht
von ihm abwenden." Pestalozzi hat viel mit den Zöglingen
gespielt, gescherzt, sie beim Ohr gezupft, ihnen beim Spiel
zugeschaut, sie gelegentlich aus Freude umarmt und liebkost.
„Die Kinder scheinen ihn alle zu lieben", schrieb ein Besucher
(Freiherr v. Ende) in seinen Aufzeichnungen, „es ist rührend
zu sehen, mit welcher väterlichen Freundlichkeit er mit allen
seinen Zöglingen spricht, und wie die Augen der Knaben vor
Freude strahlen, sobald er sich ihnen nur nähert".

*

Merkblatt für an Epilepsie Erkrankte und die, die
es mit ihnen zu tun haben.

Herausgegeben vom schweizerischen Verband für
Epileptische.

(Präsident: Dr. med. T. Bovet, Zürich.)

Was ist Epilepsie?
Unter Epilepsie, zu deutsch Fallsucht oder Gehirnkrämpfe,

versteht man eine Reihe verschiedenartiger Nervenkrank¬

heiten, die „Anfälle" aufweisen. Die Ursache der
epileptischen Erscheinungen, bei denen es sich stets um eine

Gehirnreizung handelt, können sehr verschieden sein. Bald sind
es Verletzungen, Entzündungen, Geschwülste, Blutungen im

Gehirn, dann Stoffwechselkrankheiten oder wieder Infektionen
usw. Immer aber treten „Anfälle" auf. Diese Anfälle sind
äußerst vielgestaltig:

Die unauffälligsten Anfälle, die sog. Absenzen, werden
noch immer häufig verkannt. Während einer Absenz verliert
der Betroffene für wenige Sekunden das Bewußtsein
(Unterbrechung im Gespräch, beim Spiel, beim Essen usw.) und
erbleicht fast immer dabei. Er macht oft Schluckbewegungen,
hat einen starren Blick, verdreht bisweilen die Augen oder
zuckt leicht im Gesicht.

Die schweren Anfälle verlaufen ganz anders. Sie

beginnen oft mit einem Schrei, das Bewußtsein schwindet völlig,
der Kranke fällt zu Boden, wobei er sich verletzen kann. Dann
werden Glieder und Körper des Kranken steif (l'onus), doch

nur kurze Zeit und rhythmische Zuckungen folgen (Clonus).
Das Gesicht wird blau, der Atem röchelnd und Schaum oder
einfacher Speichel können vor den Mund kommen. Oft auch
beißt sich der Kranke während der Anfälle in die Zunge und
läßt Urin und Kot von sich. Nach dem Anfall ist der Kranke
gewöhnlich verwirrt oder schläft einige Stunden.

Zwischen den leichten Absenzen (ganz kurzen
Bewußtseinstrübungen) und den schweren Anfällen kann mau alle

Zwischenstufen beobachten: Der eine Kranke hat kurze,
blitzartige Zuckungen des Gesichtes oder der Arme, ein anderer
verliert das Bewußtsein, fällt zu Boden, ohne aber eigentliche

Zuckungen zu haben. Er ist auch sofort wieder klar
und weiß nicht was geschah. Bei einem dritten Kranken
versteift sich anfallsweise ein Glied, es zuckt darin, und diese

Versteifung und das Zucken breiten sich allmählich auf den

Körper aus.
Jeder Mensch, der eine dieser Erscheinungen aufweist,

gehört in ärztliche Beobachtung. Die ersten
Anfälle erfolgen sehr oft nachts. Sind Kinder oder Erwachsene

am Morgen grundlos abgeschlagen oder verletzt, haben
wohl gar blutigen Schleim auf dem Kopfkissen und Unordnung

im Bett, dann müssen die Angehörigen aufmerken. Sie

beobachten nun vielleicht nachts einen Anfall von Steifigkeit,

röchelnder Atmung usw.
Bei Kindern sind oft die Absenzen das erste Krankheitszeichen.

Eltern und Lehrer, hütet Euch, Absenzen als
„Unarten" zu mißdeuten! Wir wollen nicht, daß man Launen der
Kinder nachgibt, aber bei Absenzen heißt es den Arzt
befragen. Und mit der ärztlichen muß auch die erzieherische
Beeinflussung Hand in Hand gehen. Das gleiche gilt von
Kindern, bei denen ohne erkennbaren Grund seelische Veränderungen

(erhöhte Reizbarkeit, grundlose Verstimmungen,
Eigensinn, Abnahme des Gedächtnisses, Verlangsamung des
geistigen Ablaufs) auftreten; sie müssen auf epileptische Erscheinungen

(Absenzen, kleine oder nächtliche Anfälle) besonders
beobachtet werden. Denn mit den Anfällen oder Absenzen können

seelische Veränderungen einhergehen; wenngleich es auch
Anfälle und Absenzen ohne sie gibt.

Was ist bei epileptischen Anfällen zu tun?

Die Epilepsie kann fast immer gebessert, oft
sogar ganz geheilt werden. Soll die Epilepsie geheilt werden,
braucht es aber unbedingt eine ganz konsequente, unter
Umständen jahrelang durchgehaltene Behandlung

durch einen Arzt.
Je frühzeitiger die Behandlung begonnen wird, desto

günstiger sind die Heilungsaussichten. Schon bei Absenzen
befrage man den Arzt und warte nicht erst, bis schwere
Anfälle kommen; Ist aber ein Anfall da, dann nicht warten, bis
ein zweiter folgt! Kostbare Zeit geht sonst verloren.

238



Weil die Epilepsie ganz verschiedene Ursachen (s.
Anfang) haben kann, ist einzig und allein der Arzt in der Lage,
soweit dies überhaupt möglich, ein genaues Krankheitsbild
zu erhalten und die Ursache der Epilepsie im einzelnen Fall
herauszufinden. Von der Ursache aber werden der Grad der
Krankheit und deren Heilungsaussicht bestimmt. Auch die Be-

handlungsweise muß entsprechend verschieden gestaltet werden.
Der Erfolg einer richtigen Kur tritt meistens erst allmählich

ein. Darum Geduld haben und nicht jeden Monat eine
andere Kur anfangen! Denn so kann auch die beste Kur nicht
genügend wirken. Vor allem sei man vorsichtig gegenüber
Kurpfuschern Ihre Mittel sind entweder unwirksam oder
gar gefährlich oder dann enthalten sie die auch von den Aerz-
ten gebrauchten Medikamente, aber in unsicherer Dosierung
und zu viel zu hohen Preisen. Der Arzt muß für jeden
einzelnen Fall je nach den Ursachen und dem Befinden, die
Medizinen bis ins feinste dosieren und eine ständige Kontrolle
ausüben, weil die Mittel unter Umständen auf innere Organe
nachteilig wirken könnten.

Außer den Medikamenten erfordert die Kur eine
bestimmte Diät (event, salzarme Kost) und eine besondere L e -
b ens weise: Alkoholabstinenz, viel Schlaf, Vermeidung von
geistiger Ueberanstrengung und Aufregung. In allen schwereren

Fällen muß die Behandlung in einer ärztlich geleiteten Anstalt
beginnen. Die Auswahl und bestmögliche Dosierung der
Medikamente am Anfang verlangt eine ständige Kontrolle, u. a.

auch besondere nur in Laboratorien mögliche Untersuchungen.
Auch das geregelte Anstaltsleben an und für sich wirkt günstig.

Jeder, der es mit an Epilepsie Erkrankten zu tun hat,
kann dem Arzt zu deren zweckmäßigen Behandlung helfen,
wenn er den Verlauf der einzelnen Anfälle genau beobachtet
und aufzeichnet, wo der Krampf beginnt, ob er nur auf der
einen Körperseite oder auf beiden verläuft, ob der Kranke sich
in die Zunge beißt oder Urin abgeht usw. Auch achte er auf
alles, was die Anfälle irgendwie beeinflussen kann.

Gemeinverständliche Schriften (z. B. über epileptische Kinder

und andere Einzelfragen) geben ab und jede weitere
Auskunft über die Epilepsie, über unentgeltliche Sprechstunden
und Aufnahmebedingungen in Anstalten, über Untersti'itzungs-
oder Beschäftigungsmöglichkeiten für Epileptische und dergl.
erteilen bereitwillig und unentgeltlich: Die Poliklinik der
Schweiz. Anstalt für Epileptische, Südstr. 120, Zürich 8. Telephon

42.700, und die Geschäftsstelle des Schweiz. Verbandes
für Epileptische, Kantonsschulstr. 1, Zürich 1. Tel. 41.939.

Bücherschau.

1. Bücher-Eingänge.

Lebenskunde, von Fr. W. Foerster, Rotapfel-Verlag
Erlenbach-Zürich, S. 356, Fr. 7.—.

Jugendlehre, von Fr. W. Foerster, Rotapfel-Verlag, Er-
lenbach-Ziirieh, S. 425, Mk. 8.50, Fr. 10.80.

Paedagogik, von Hans Schlemmer, Pan-Verlag Kurt Metzner,

Leipzig-Berlin, S. 242.

Die erzieherische Bedeutung der Kulturgüter, von Bruno
Bauch, Verlag Quelle & Meyer, Leipzig, S. 63, Mk. 2.20.

Das Problem der Autorität, von Heinrich Barth, Gott-
helf-Verlag Bern, S. 30, Fr. 1.—.

Die psychologischen Grundlagen der Gewissensbildung, von Dr.
theol. C. F.. Wiirth, Verlag Otto Walter A.-G. Ölten, S. 180.

Geheiligte Natur- und Lebensanschauung, von Dr. E. Den-
nert, Adolf Klein-Verlag Leipzig, S. 93, Mk. 3.—.

L'Education de l'Adolescent par la Composition Libre, par
Constantin Muresanu, Editions Delachaux & Niest-
le, Neuchâtel-Paris, S. 208, Fr. 4.50.

Weltanschauung, Erziehung und Schule, von Dr. Wilhelm
R e y e r Kommissionsverlag Martin Riegel, Hamburg, S. 35,
Mk. 1.20.

Drei Generationen, von August Riekel, Verlag Ernst
Reinhardt, München, S. 200, üroch. Mk. 3.50, geb. Mk. 5.50.

Die neue Paedagogik und ihre Bildungsziele, von Dr. Ernst
Weber, Oberstudiendirektor in Bamberg, Verlag Carl Gies-
sel Bayreuth, S. 144.

Handwörterbuch der Soziologie, herausgegeben von Alfred Vier-
kandt, Ferdinand Enke-Verlag Stuttgart, Lieferung Nr. 4,
S. 680, kompl. Mk. 69.—, geb. Mk. 74.—.

Die wissenschaftliche Erschließung der Innenwelt einer
Persönlichkeit, von Dr. med. G. A. Roe mer, Stuttgart, Verlag
Emil Birkhäuser & Co., Basel, S. 42, Fr. 2.25.

Gesundheit und Ethik, von C. G. Tauber, Drei Masken Verlag

A.-G. München, S. 38.

Nietzsches Wirkung und Erbe, herausgegeben von Carl
Rauch, Verlag für Buchwerbung Carl Rauch, Berlin, S. 38,

Mk. 2.-.

Geisteswissenschaft und Willensgesetz, von Prof. Dr. T. Yura,
Tokio, Pan-Bücherei, Pan-Verlagsgesellschaft m.b.H. Berlin,

S. 135, Mk. 5.50.

Das Problem des Satzes vom ausgeschlossenen Dritten, von
Paul H o f m a n n Pan-Bücherei, Pan-Verlagsgesellschaft
m.b.H. Berlin, S. 45, Mk. 2.40.

Kants Ethik, von Arthur Liebert, Pan-Bücherei,
Pan-Verlagsgesellschaft m. b. H. Berlin, S. 56, Mk. 2.60.

Questions actuelles de pédagogie, par J. delà Vaissière,
A. D. Sertillanges, Marie Fargues, Jean Jaou-
e n A. F a u v i 11 e R. B u y s e Les Editions du Cerf
Juvisy Seine-et-Oise, S. 200, Etranger Fr. 13.—.

Pestalozzi: Laßt uns Menschen werden, ein Reigen in Worten,
ausgew. von Kurt Riedel,Alwin Huhle, Verlagsbuchhandlung

Dresden, S. 96.

Philosophisches Wörterbuch, von P. Thormeyer, Verlag
B. G. Teubner, Leipzig, Berlin, S. 231.

Archives Internationales de Physiologie fondé par Léon Frede-
rico, Liège & Paul Heger, Bruxelles, publiées par Léon Fre-
derico. Recherches sur la „Rufescine" Pigment de la
Coquille de l'Haliotis Rufescens, S. 79, Fr. 84.—.

Kindheit und Jugend, Genese des Bewußtseins, von Dr. Charlotte

Bühler, Professor an der Universität Wien, Verlag

S. Hirzel, Leipzig, S. 416, geh. Mk. 10.—, geb. Mk. 12.50.
Eine Erziehungsfrage, von Ed. O e r 11 i, Zürich 8, herausgegeben

vom Schweiz. Verein für Knabenhandarbeit und
Schulreform, zu beziehen bei O. Bresin, Küsnacht-Zch., 50 Cts.

Ueber die geistesbiologischen Grundlagen des Lesegutes der
Kinder und Jugendlichen, von Dr. Leo Weis man tel,
Verlag Dr. Benno F il s er, Augsburg, S. 290, broseh.
Mk. 8.—, geb. Mk. 9.50.

Naturgrenzen geistiger Bildung, von Wilhelm Hartnack

e, Verlag Quelle & Meyer, Leipzig, S. 220, geh.
Mk. 5.20, in Leinwand geb. Mk. 6.20.

Erziehung zum geographischen Denken, von Franz Drae-
ger und Walter Breidenbach, Gilde-Verlag.
G.m.b.H. Köln, S 144, mit Skizzen, Mk. 3.50.

239


	Kleine Beiträge

