
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 4 (1931-1932)

Heft: 10

Artikel: Pestalozzis Rede an sein Haus am Neujahrstage 1808

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851483

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zörichi cm lAf CITED Nr--10 '
Januar-Heft 1932 ^9 I I WW k I tLm k W\. IV. Jahrgang

ERZIEHUNGS-RUNDSCHAU
Organ für das öffentliche und private Bildungswesen der Schweiz
41. JAHRGANG DER SCHWEIZERISCHEN PAEDAGOGISCHEN ZEITSCHRIFT

25. JAHRGANG DER „SCHULREFORM"
Herausgegeben in Verbindung mit

Univ.-Prof. Dr. P. B o v e t, Prof. Dr. v. Gonzenbach, Prof. Dr. O. G u y e r, Prof. Dr. H. Hanselmann,
Rektor J.Schälin, Sem.-Dir. Dr. Schohaus und Sek.-Schulinsp. Dr. Schräg

Verantwortlicher Herausgeber: Dr. phil. K. E. L u s s e r, St. Gallen / Verantwortliche Redaktion : Dr. W. S c h o h a u s Kreuzlingen

Pestalozzis Rede an sein Haus am Neujahrstage 1808.

Vorbemerkungen.
Nach außen hin steht Pestalozzis Anstalt (die im Jahre

1804 im Schloß zu Yverdon eröffnet wurde) geachtet und
allgemein anerkannt da. Im Innern aber haben sich Erscheinungen

gezeigt, die ihn im höchsten Grade beunruhigen. Unter
seinen Mitarbeitern sind Mißstimmungen aufgekommen, die in

offene Konflikte auszubrechen drohen. Es fehlte vielfach am
lauteren, geraden, offenherzigen Geiste der Erziehung.

Pestalozzi hielt nun am Neujahrstage 1808 an seine

Hausgenossen eine Bußrede, in der in jedem Worte die Herzensangst

um sein Werk nachzittert. Er sucht alle Fehler in erster
Linie bei sich selbst. Er klagt sich an, er sei anmaßend gewesen,

er habe Unmögliches erstrebt, er habe sich eitlen
Selbsttäuschungen hingegeben, er sei träge, leichtsinnig, unordentlich,

selbstsüchtig, ehrsüchtig, unduldsam und undankbar
gewesen. Er kann sich in allen diesen Selbstbeschuldigungen
nicht genug tun.

Ein erschütternder Jammer spricht aus diesen Worten.
— Pestalozzi hatte einen Schädel und einen Sarg in den Saal

bringen lassen. Mit dieser Symbolik wollte er wohl zweierlei
ausdrücken. Einerseits sollte ein Appell an seine Hausgenossen
darin liegen: Haltet mich doch noch nicht für tot, noch stehe
ich ja neben meinem Sarge, noch lebe und wirke ich! Und
anderseits wollte er seinem Hause damit zurufen: Bald werde
ich allerdings unter den Toten sein; deshalb ist dieser Augenblick,

da ich noch reden kann, so ungeheuer wichtig. — Der
Schädel sollte wohl im besonderen noch den Gedanken
ausdrücken, „mein Werk ist vergänglich, es ist sogar jetzt schon

vernichtet; nur was überpersönlich daran ist wird weiter leben
als das Werk Gottes", ein Gedanke, dem er in der Rede

auch direkten Ausdruck gibt. — -So wird diese Ansprache
zu einer aus tiefster Seelennot emporsteigenden Beschwörung.
Pestalozzi steht in seiner heiligen Leidenschaft vor uns.

Diese Rede ist wohl in der ganzen deutschen Literatur
einzig in ihrer Art, — sie ist eben nicht Literatur, sondern
unmittelbarstes Ringen mit dem Leben. Wo besitzen wir ein

Dokument, in dem ein Mensch in ähnlich schrankenloser und

ehrlicher Weise sein Herz seinen Brüdern zu Füßen legt?
Durch alle Selbstanklage, durch Angst und Schmerz

hindurch klingt aber doch wieder die Zuversicht: „Was Gold
ist, verbrennt nicht, es läutert sich nur in der lodernden Glut".
„Mein Werk wird bestehen, aber die Folgen meiner Fehler
werden nicht vergehen. Ich werde ihnen unterliegen. Meine

Rettung ist das Grab." — Die Rede endet mit einem dankerfüllten

Anruf Gottes. W. Sch'.

*

Die Rede.

Das alte Jahr ist verflossen; das neue ist da. Ich
bin in Eurer Mitte, aber nicht mit dem Frohsinn, den
meine Umgebungen zu erfordern scheinen. Es ist mir,
ich sehe auch meine Stunde nahen. Es ist mir, ich
höre die Stimme ob meinem Haupte: Gib Rechnung
von Deiner Haushaltung, denn Du mußt sterben! —

Kann ich' mir sie geben? War ich ein Haushalter?
War ich einer für Gott? War ich einer für die
Menschen? War ich einer für mich selbst?

Ich bin glücklich. Das Geräusch meines Glückes
umsumset mich, wie ein Bienenschwarm, der einen neuen
Sitz sucht, die Ohren des nahenden Wanderers
umsumset. Aber ich werde sterben. Was ist dieses Sumsen

für mich? Ich verdiene mein Glück nicht. Ich bin
nicht glücklich. Das verflossene Jahr war nicht glücklich.

Das Eis brach unter meinen Füßen, wo ich immer
festen Schrittes auftauchen wollte. Das Werk meines
Lebens zeigte Lücken, die ich nicht ahnte. Das Band,
das uns alle bindet, zeigte sich an Stellen, wo es am
festesten geknüpft sein sollte, locker. Ich sah Verderben

einreißen, wo ich das Heil tief gegründet glaubte.
Ich sah sich Mißmut entfalten, wo ich die Ruhe sicher
achtete. Ich sah die Liebe erkalten, wo ich sie lodernd
heiß glaubte. Ich sah das Vertrauen schwinden, wo ich

es brauchte, um leben und atmen zu können. Ich sah

mich dem Herzen von Menschen entrissen, die ich bis
an mein Grab mit dem Meinigen eng vereinigt glaubte.
Eine Freundin starb mir. Seht hier ihren Schädel. — —
Seht hier meinen Sarg. Was bleibt mir übrig? Die Hoffnung

meines Grabes. Mein Herz ist zerrissen. Ich bin
nicht mehr, was ich gestern war. Ich habe die Liebe
nicht mehr, die ich gestern genossen. Ich habe das
Vertrauen nicht mehr, das ich gestern genossen. Ich habe
die Hoffnung nicht mehr, die ich gestern hatte. Was
soll ich' mehr leben? Wofür bin ich unter dem Fußtritt
der Pferde gerettet? Das Band ist zerrissen, das meinem

Leben einen Wert gab. Der Traum ist verschwunden,

der meine Sinne über meinen Wert und mein

219



Glück täuschte. Was soll ich mehr in einer Welt tun,
in der ich mich nur täuschte? und am meisten über
mich selber? Vielleicht täusche ich mich in einer Stunde
schon wieder. Doch die gegenwärtige, die erste Stunde
des Jahres soll täuschungslos mir meine Wahrheit vor
Augen stellen, wie sie mir gebührt. Ich gab meinem
Glücke zu viel Wert und verdiente es nicht.

Es ist ein tausendfaches Wunder, daß ich noch lebe.
Es war ein großes Wunder, daß ich unter dem Fußtritt
der Pferde gerettet wurde. Seht da, sie zerrissen das

Gewand über meinem Rücken und berührten meinen
Rücken nicht; seht, sie rissen das Gewand von meiner
Schulter und von meinen Armen und berührten meine
Schulter und meine Arme nicht. Ihr Fuß trabte an der
Haut meiner Stirne vorbei, und berührte meine Stirne
nicht. Es ist ein Wunder, daß ich noch lebe, daß ich
noch wirke. Ich war arm und versuchte was Reiche
nicht bloß nicht tun, ich versuchte was Reiche selber
nicht möglich glaubten. Ich wollte träumend mit meiner

Armut und Schwäche eine Kraft verbinden, die aller
Reichtum und alle Gunst der Welt dem Menschen in
dieser Lage nicht zu geben imstande ist. — Selbst
ohnmächtig bat ich die Ohnmacht, selbst unwissend bat
ich die Unwissenheit, selbst erniedrigt bat ich die
Niedrigkeit, selbst unmündig bat ich die Unmündigkeit um
Handbietung zu meinem Werk, das auf den ewigen
Pfeilern der Weisheit, der Kraft, der Würde und der
Reifung der Menschennatur als auf seinen einzigen
unerschütterlichen Fundamenten ruhen sollte. Es warder
Welt eine Torheit, aber Gottes Hand wachte ob mir.
Mein Werk gelang. Ich fand Freunde für mein Herz und
für mein Werk. Ich wußte nicht, was ich tat. Ich wußte
kaum, was ich wollte. Aber es gelang. Es entstand,
wie die Schöpfung, aus dem Nichts. Es ist Gottes Werk.
Oder wem gehört es? Wessen ist es? Wer steht auf
und spricht das Wort aus: Es ist mein Werk? Einmal
ich spreche es nicht aus; und auch Ihr sprecht es nicht
aus. Es ist nicht mein Werk; es ist nicht Euer Werk.
Stehet auf, Freunde! es ist Gottes Werk! daß uns Gottes

Werk wieder vereinige — nicht wie böse Menschen
sich wieder vereinigen —, daß uns Gottes Werk wieder
vereinige, wie Engel sich mit Engeln vereinigen. Ihr
erstauntet, als Ihr mich unter dem Fußtritt der Pferde
gerettet saht. Aber ist mein Werk nicht höher gerettet
als damals mein armer Leib? Es ist ein Wunder, daß
ich noch bin. Es ist ein hohes Wunder, daß mein Werk
die Gefahren in Burgdorf, daß es die Gefahren in Buchsee,

daß es die Gefahren in Iferten alle überstanden.
Es geht neuen Gefahren entgegen. Es wird sie mit

Gott überstehn. Aber werde ich sie überstehn? Daran
zweifelt mein Herz. Es fürchtet sich. Es ist unruhig.
Ich fühle es, ich verdiene mein Glück nicht. Es wird
sein Ende nehmen. Aber mein Werk wird darum nicht
untergehn. Was Gold ist, verbrennt nicht, es läutert
sich nur in der lodernden Glut. Wahrheit und Liebe, wo
sie immer rein gegeben werden, ergreifen das Menschenherz,

wenn auch die Weltweisen mit ihrem ganzen Ge¬

schlechte hadern. Es ist nicht ihre Weisheit, es ist ihre
Torheit, die mit ihrem Geschlechte hadert. Mein Werk
hadert nicht mit meinem Geschlechte, es hadert nicht
mit den Fürsten meines Geschlechts, es hadert nicht
mit den Knechten derselben, es wird bestehn.

Aber es wird nicht durch mich bestehn. Es soll
es nicht. Mein Leben war seiner nicht wert. Ich hatte
für die Wahrheit nicht Kraft und für die Liebe nicht
Unschuld. Für das Wohltun sah ich die Wahrheit nicht,
wo ich sie hätte suchen müssen. Ich fand sie nur, wo
meine Natur meinen Sinn von selbst reizte. Ich
verkannte sie und verweigerte die Liebe, wo sie meine
Pflicht war und mein Heil gewesen wäre, und gab sie
launenhaft dahin, wo sie verschmäht wurde und nichts
taugte. So verlor ich die Liebe der Welt, wie die Liebe
der Meinigen. Wen ich glücklich machen wollte, über
den brachte ich Leiden. Wem ich helfen wollte, dem
enthalf ich. Was ich vornehmen wollte, das griff ich

ungeschickt an. Auch mißlang m i r natürlich, was mir
mißlungen. Das Glück mangelte mir nie, aber ich konnte
es nie festhalten. Es entschlüpfte da meinen Händen
wo ein säugendes Kind es festgehalten hätte. Ich warf
mich der Täuschung von selbst in die Arme. Leere
Worte waren genug, mich zum Glauben und zur Liebe
hinzureißen. Ich liebte oft den Verworfensten, und konnte
Jahre lang nicht schlecht finden, was ich liebte. Dann
haßte ich aber auch doppelt, was ich schlecht fand. So

bereitete ich mir ein seltenes Unglück, eine seltene
Verlassenheit mitten unter meinem Geschlechte, das viel
an mir schätzte. Ich war roh in meinem Unglücke. Ich
trotzte der Verachtung, die ich vielseitig verdiente. Ich
war stumm und rasend beim Leiden derer, denen ich
helfen wollte und nicht helfen konnte.

Das Menschenalter meiner Prüfung ging vorüber.
Gott rettete mich noch einmal; ich war im Glück nicht
besser als im Unglück.

Ich war durch das Letzte noch nicht geläutert. Wie
durch ein Wunder endete Gott die Verachtung und
den Hohn, die mich wie einen Verworfenen von meinem
Geschlechte trennten. Gott hob mich Elenden aus dem
Staube, wie er wenige Elende aus dem Staube hob.
Er ließ ein Werk in meiner Hand gelingen, das Tausenden

mißlang, die alles tausendfach dazu hatten, was
mir mangelte. Aber mein Glück machte mich selbst
nicht edler, es hob mich selbst nicht höher, als ich
vorher war.

Mein Werk forderte Heldenkraft, ich blieb träge; es
forderte Wachens und Betens, ich wachte nicht, ich
betete nicht; es forderte Weisheit des Lebens, ich hatte
sie nicht; es forderte Kenntnisse, ich suchte sie nicht; es
forderte Wirtschaft, ich war unwirtschaftlich; es
forderte Selbstüberwindung, ich tat, was mir wohlgefiel;
es forderte Regelmäßigkeit und Ordnung, ich war
unordentlich und zerstreut; es forderte Weisheit in der
Behandlung von Freunden und Feinden, es ist unmöglich,
gegen beide mehr zu fehlen als ich hierin gegen sie
fehlte — und doch gelang mein Werk. Aber ich mangelte

220



ihm. Ich war seiner nicht wert. Es forderte vor allem
aus das reine Opfer meiner selbst. Ich brachte ihm
dieses Opfer nicht. Je glücklicher ich wurde, desto mehr
verlor ich meine Kraft. Ich schrieb das Gute, das Gott
mir erwies, mir selbst zu. Was als ein Wunder um mich
her geschah, das wähnte ich in meiner Torheit, ich tue
es selbst. Ich ließ mich für das ehren, was ich nicht
tat, und glaubte mich Schöpfer eines Werks, das nicht
mein ist. Ich glaubte mich die Ursache einer Wirkung,
die im ganzen Umkreis meiner Kräfte und meines Tuns
kein Fundament und keine Sicherheit für sich hatte.
Ich tat für dieses Werk nicht was ich sollte, ich tat nur
dafür was ich wollte. Ich tat nur das dafür, dessen
Vollbringen für mich selbst Reize in meiner sinnlichen Natur

hatte; ich tat nicht dafür, was mir durch Abneigung
meiner Sinnlichkeit schwer geworden wäre.

Da sein Gelingen gleichsam von selbst ging, weil es

Gott gelingen machte, glaubte ich, es brauche auch von
meiner Seite nur wenig. Je leichter es gelang und je
mehr sein Gelingen über allen Glauben ging, desto mehr
täuschte ich mich über das, was es forderte, und glaubte
nichts zu versäumen und versäumte doch beinahe
alles, was es forderte. Ich achtete mich tugendhaft, weil
törichte Menschen meiner Kraftlosigkeit das Lob der

Tugend gedankenlos zuwarfen. Zwar war die Heldentugend,

die mein Werk bedarf, über meine Kraft und
über mein Alter; aber ich hätte auch keinen Augenblick

glauben sollen, daß ich sie besitze. Diese
Täuschung brachte das gute Werk, insofern es mein Werk
war, dahin, wo alle Werke meines Lebens hinsanken;
sie brachte es dahin, in sich selbst zugrunde zu gehn
und in seinen Fundamenten vor unsern Augen in Trümmer

zu zerfallen.
Es genoß von allen Seiten nicht mehr, was es

von allen Seiten hätte genießen sollen. Es war durch
Liebe gegründet; die Liebe schwand in unserer Mitte;
sie mußte schwinden. Wir täuschten uns über die Kraft,
die diese Liebe fordert; sie mußte schwinden. Das Werk
forderte hohe Duldsamkeit, ich hatte sie nicht. Ich war
unduldsam, wo ich hätte dankbar sein sollen. O Gott!
Wie kam ich dahin! Wie versank ich in diese Tiefe! —
Ich weiß es, Gott! vor Deinem Angesicht und vor dem

Angesicht meiner Freunde sage ich es offen und frei:
Meine Selbsttäuschung stieg auf einen Grad, den ich in
mir selbst nicht möglich geglaubt hätte. Da Du, o Gott!
durch dauernde Wunder, ohne mein Zutun, schafftest
und erhieltest, glaubte ich, es brauche wenig zu seiner
Erhaltung. Und da ich jetzt sah, daß es viel, daß es

unendlich viel dazu braucht, meinte ich, andere sollten
für mich tun, was ich versäumt habe, und forderte roh,
was ich mit Demut hätte erbitten sollen, und wollte das

Dasein und Leben von Kräften erzwingen, die ich durch
meine Schwächen und Fehler selber in unserer Mitte
verschwinden machte. Ach, ich wollte jetzt mit
Gewaltsamkeit ausreuten, was ich mit Liederlichkeit habe
einreißen lassen. Das brachte Mißstimmung in unsere
Mitte. Das löste Bande auf, die ich ewig geknüpft

glaubte. Das zerriß Herzen, die ich ewig vereinigt
glaubte.

Da stehe ich jetzt. Da ist mein Sarg. Da ist mein
Trost. Ich bin nicht mehr imstande zu helfen. Das

Gift, das am Herzen unseres Werkes nagt, häuft sich in
unserer Mitte. Die Weltehre wird auch heute dieses
Gift stärken.

O Gott! gib, daß wir unserer Täuschung nicht länger

unterliegen. Ich achte die Lorbeeren, die man uns
streut, für Lorbeeren, die man einem Totengerippe
aufsetzt. Ich sehe das Totengerippe meines Werks, insofern

es mein Werk ist, vor meinen Augen. Ich habe es

Euch vor die Eurigen stellen wollen. Ich habe das

Totengerippe, das in meinem Hause ist, belorbeert vor
meinen Augen erscheinen und den Lorbeer plötzlich in
Feuer aufgehn sehen. Er mag das Feuer der Trübsale,
die über mein Haus kommen werden und kommen müssen,

nicht ertragen; er wird verschwinden; er muß
verschwinden. Mein Werk wird bestehn. Aber die Folgen
meiner Fehler werden nicht vergehn. Ich werde ihnen
unterliegen. Meine Rettung ist mein Grab.

Ich gehe hin; Ihr aber bleibet. Möchten diese Worte
jetzt mit Feuerflammen vor Euren Augen stehn! —

Freunde! Werdet besser als ich war, damit Gott
sein Werk durch Euch vollende, da er es durch mich
nicht vollendet. Werdet besser als ich war. Bringt Euch
durch Eure Fehler nicht eben die Hindernisse in den

Weg, die ich mir durch die meinigen in den Weg
gelegt habe. Laßt Euch vom Schein des Erfolgs nicht
täuschen, wie ich mich davon täuschen ließ.

Ihr seid zu hoher, Ihr seid zu allgemeiner
Aufopferung berufen, oder auch Ihr rettet mein Werk nicht.

Genießet der heutigen Tage, genießet der Fülle der
Weltehre, deren Maß für uns auf die oberste Höhe
gestiegen; aber gedenket, daß sie verschwindet wie die
Blume des Feldes, die eine kleine Zeit blüht, bald aber
verschwindet.

Noch einmal, werfet Euren Blick auf meinen Sarg.
Vielleicht enthält er in diesem Jahr meine Gebeine oder
die Gebeine eines Weibes, das um meinetwillen alles
Glück des Lebens mißte. Wenn wir sterben, so gedenket
meines Kindes, wie meines Werkes. Es sagte mir einer
von Euch: Es ist wahrscheinlich das letzte Jahr, daß

wir solche Freude feiern. Ich glaube es selbst. Ich denke
mir die Wände, die heute in Lichtstrahlen Leben und
Wonne reden, das nächste Jahr mit Trauertüchern
belegt, weil dieser Sarg, der jetzt da liegt, in die Erde
gesenkt und ich oder mein Weib oder vielleicht beide
zu Grabe gebracht werden. Dann mögen unsere
Gebeine ruhn und die Tränen Eurer Liebe und Eurer
Verzeihung mein Grab benetzen; und Gottes Segen ruhe
auf Euch. Ich gehe meinem Ende mit Ruhe und Hoffnung

entgegen. Aber ich denke mir noch einen andern
Trauerfall, dem ich mit Entsetzen entgegensehe. Ich
denke mir den Fall, daß ich leben und mein Werk durch
meine Fehler sinken und in sich selbst verfallen sehn
müßte — — ich könnte es nicht ertragen; ich würde

221



dann auch die Wände meiner Stube mit der Farbe der
Trauer belegen und mich von dem Menschengeschlech-
te, dessen ich mich nicht mehr wert fühlen würde, für
immer verbergen.

Doch, ich ende das Bild meiner menschlichen
Ansicht. Du, o Gott! bist höher als jede menschliche
Ansicht. Mein Werk ist durch Dich ein Wunder in meinen
Händen. Du hast es unter tausend Trübsalen errettet,
Du wirst es auch unter dem gegenwärtigen, unter dem
ich leide, erretten. Du, o Gott! wirst mir das Herz
meiner Freunde wiedergeben. Du wirst sie über alle

Selbsttäuschung und über alle Selbstsucht, die mich an
den Rand des Verderbens brachten, erheben. Du wirst
in ihnen mächtig und ihnen gnädig sein, daß meine
Gebeine in meinem Grabe frohlocken und mein Geschlecht,
nachdem ich die Folgen meiner Verwirrung bestanden,
meiner mit Dank und Nachsicht gedenke.

* **
Nachwort der Redaktion.

Ein neues Jahr hat auch für uns begonnen. Wir Erzieher
dürfen uns keinen Illusionen hingeben: Die Zeit ist unserem
Werke nicht günstig. Es muß uns bedrücken und beunruhigen,
wie in den Ländern, die besonders schwer unter der wirtschaftlichen

Not leiden, der Abbau auf keinem anderen Kulturgebiet

so forsch und unbedenklich vollzogen wird, wie in der
öffentlichen Erziehung. Durch rigorose Einsparungen wird z. B.
in Deutschland die Schule in solchem Maße benachteiligt, daß
vieles bedroht erscheint, was die Besten in jahrzehntelangem
Ringen aufgebaut haben.

Nun offenbart sich der Ungeist und die Schwäche der
Zeit in erschreckender Deutlichkeit: Die allgemeine kulturelle
Zerfahrenheit und Auflösung ist so weit fortgeschritten, daß
es für die kompaßlosen, geängstigten Menschen kaum mehr
andere Interessen gibt, als die augenblickliche individuelle Sicherung.

Das Geschehen im Leben der europäischen Völker wird
zunehmend durch kurzsichtigen Interessenkampf kleiner Gruppen

bestimmt.
Und dabei wird die Jugend verraten. Sie wird um ihr Recht

verkürzt, für eine bessere Zukunft die bestmögliche Ausbildung
zu bekommen. Das aber ist doch zweifellos der zuverläs¬

sigste Gradmesser für die geistige Kraft einer Nation, — das

Maß ihrer Anstrengungen für die Förderung der kulturellen
Tauglichkeit der heranwachsenden Generation, der geistige und
materielle Aufwand für die Ertüchtigung der Träger der
Zukunft.

Nach einem Worte Nietzsches wird ein Zeitalter kommen,
das kein wichtigeres Wort kennt als das eine: Erziehung.
Wir leben nicht in dieser verheißenen Zeit.

In der Schweiz kennen wir bis jetzt noch keinen
Schulabbau. Vielleicht erspart uns ein gütiges Geschick diese

äussere, technische Bedrängnis der Schularbeit. Aber wir dürfen
uns keinen Selbsttäuschungen hingeben: Auch bei uns sind
die wirtschaftlichen Interessen des Tages stärker als der Wille
und die Opferbereitschaft zu guter Erziehung der Jugend.
— Das bekommen heute besonders deutlich in verschiedenen
Kantonen die Befürworter der neuen Schulgesetzentwürfe
(welche doch in ihren Fortschrittsforderungen so bescheiden

sind) zu spüren: Reformen, die etwas kosten, erweisen sich
in der Oeffentlichkeit zum vorneherein als unbeliebt. — Dem,
der das noch nötig hatte, dem mußten die Augen durch das

bedrückende Ergebnis der Abstimmung vom 6. Dezember über
die Alters- und Hinterbliebenenversicherung endgültig geöffnet
werden: Es ist ganz sicher, daß die gemeinschaftsfremde
Gesinnung, die hinter der großen Mehrzahl jener 500,082 Nein
steht, eben ein unbesiegtes Bollwerk darstellt, welches auch

uns von den Erfüllungen unserer besten paedagogischen Sehnsucht

(und besonders unserer schulreformerischen Wünsche)
trennt.

Aber wir wollen nicht anklagen. Wir wollen bei Pestalozzi

lernen, uns in aufrichtiger Demut auf diejenigen Ursachen

aller Hemmnisse und Schwierigkeiten zu besinnen, die in
uns selbst liegen. Wir müssen uns ehrlich gestehen, daß in
der so verbreiteten Gemeinschaftsunfähigkeit des Volkes ein
schweres Versagen gerade eben der Erziehung zum
Ausdruck kommt, — der früheren Erziehung meinetwegen; aber
wir alle sind noch sosehr in ihrem Geiste befangen, daß wir
alle mitschuldig sind. Wir müssen immer und immer wieder
die Erkenntnis in uns erneuern, daß es gerade für die heutige
Schule keine wichtigere Aufgabe gibt als die, die jungen
Menschen zusammenzuführen und gemeinschaftsfähig zu
machen. Alle wirkliche Kultur beruht auf der Kraft des

Einzelnen, der Gemeinschaft mehr zu dienen als sich selbst.
Erziehen wir uns Erzieher dazu, die Jugend in solchem Geiste
führen zu können. Dann muß uns das angebrochene Jahr
trotz allen Erschwerungen Segen bringen. W. Sch.

Sorgenkinder.
Aus der Praxis des Erziehungsberaters.

Von Dr. Hans Hegg.

II.

Eine Trotzeinstellung führt zum Einbruchdiebstahl.

Ein 16-jähriger Junge hörte an einem Sonntage einen
Kameraden sagen, er hätte sein Portemonnaie in der
Werkstatt liegen lassen. Wenige Stunden später brach
unser Junge in die Werkstatt ein und stahl das
Portemonnaie. Der Gewinn war gering. Es enthielt kaum 50
Rappen. Dafür mußte er sich vor Jugendgericht wegen
Einbruchdiebstahls verantworten.

Mit seiner Ehrlichkeit stand es überhaupt nicht
zum besten. Oft schon hatte er seiner älteren,
unverheirateten Schwester, bei der er wohnte, Geld genommen.

Auch aus der Portokasse, die er als kaufmännischer
Lehrling verwaltete, stahl er Geld. Deswegen verlor er
die Lehrstelle.

Seine Aufführung war ganz allgemein schlecht. Er
trieb sich viel, in nicht einwandfreier Gesellschaft her-

222


	Pestalozzis Rede an sein Haus am Neujahrstage 1808

