
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 4 (1931-1932)

Heft: 5

Artikel: Individualpsychologie und Psychoanalyse [Fortsetzung]

Autor: Adler, Alfred / Pfister, Oskar / Zulliger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lachen und übermütigem Toben, der Geist, dem wir
so oft begegneten auf unserem eindrucksvollen Gang
durch die Ausstellung, der Geist freudigen Wachsens
und Werdens.

Hunderttausende haben bisher die Hyspa besucht
und der Andrang wird eher noch größer. Es ist zu
erwarten, daß namentlich auch Paedagogen aller
Richtungen die Gelegenheit wahrnehmen, diese den Fragen
jugendlichen Lebens ungewöhnlich stark zugewandte
Schau, die noch bis zum 2 0. September geöff-
n e t ist, zu studieren.

Der ungemein anschauliche und belehrende
Charakter der I. Schweiz. Ausstellung für Gesundheitspflege

und Sport gibt der Hyspa eine außergewöhnliche paeda-
gogische Bedeutung und empfiehlt besonders den

Schulbesuch der Ausstellung.

Die Ausstellungsleitung gewährt Schulen wesentlich
ermäßigten Eintritt. Sie sorgt für preiswerte Verpflegung
in der Ausstellung und für billiges Nachtquartier in Bern
und sie veranstaltet für Schulen unentgeltliche Führungen

durch die Ausstellung.
In Schulkreisen werden besonders interessieren die

Demonstrationen im Schulturnen am 10. und 11.
September und die Schweizerischen Mittelschul-Wettkäm-
pfe am 12. September.

Individualpsychologie und Psychoanalyse.
Eine Artikelreihe.

V.

Die Unterschiede zwischen Individualpsychologie und Psychoanalyse.
Von Dr. Alfred Adler, Wien.

(Alle Rechte vorbehalten.)

Ich stelle mir vor, daß ich eine Auseinandersetzung
über Psychoanalyse lese, und daß, wie es sich in letzter
Zeit häuft, darin Bemerkungen zu finden sind wie etwa,
daß die Individualpsychologie auf demselben Boden steht
oder sie nicht an Tiefe erreicht. Ich würde entgegenhalten:

ist nicht die tiefere Grundlage aller von Freud
behaupteten psychologischen Tatsachen, z. B. die Zensur
des Unbewußten, durchaus auf dem Streben von unten
nach oben aufgebaut? Wer schafft und leitet die Zensur?
Nach welchen Gesichtspunkten arbeitet die Zensur? Ist es

nicht das Streben nach Geltungund Ueberlegenheit, um aus

einem Gefühl der Minderwertigkeit herauszukommen und
eine Art Totalität, eine Art Gleichwertigkeit festzuhalten?

Ich möchte sagen: wir können uns unmöglich damit

begnügen, anzunehmen, daß die Zensur biologisch
eine Rolle spielt,wir müssen darauf hinweisen, daß, wenn
es so etwas gibt, es nur einen Sinn haben könnte, irgendwelche

unbewußte Regungen zu irgendeinem Zweck zu

verschleiern und zu verändern. Zu welchem Zweck? Wir
werden kaum einen andern Zweck finden können, als den,

der dazu dient, das Gefühl des Eigenwertes festzuhalten und

zu heben. Das würde heißen, daß die tiefere Grundlage
einer solchen Darstellung doch wieder zu finden wäre in den

Feststellungen der Individualpsychologie, in dem Streben

aus einem Gefühl der Minderwertigkeit heraus zu einer

Art Ueberlegenheit zu kommen. Das würde aber auch

heißen, daß in dem Werk eines Mannes, der diese

Auffassung einer Zensur auseinandergesetzt hat, wirksam ist;
die individualpsychologisch festgehaltene Idee des Stre¬

bens nach oben. Das würde heißen: in dem Unbewußten
Freuds findet die individualpsychologische Auffassungsich
bestätigt. Wenn das nicht bewußt zutage tritt, so müßte bei
Freud nach seiner eigenen Anschauung eine Zensur
angenommen werden, die diese tiefere Grundlage verhüllt. Auch
diese Zensur wäre geleitet durch das Streben von unten nach
oben. Da man oft auf die Behauptung stößt, als ob die
Psychoanalyse tiefer gehen würde, genügt der Hinweis,
daß die individualpsychologische Anschauung auch dem
Denken des Psychoanalytikers die Wege weist, z. B. auch
beim Oedipuskomplex, d. i. bei der Idee, als ob das Kind
den gegenteiligen Partner libidinös besitzen will. Die
Anschauung hat sich in letzter Zeit geändert — die Mädchen
haben keinen Oedipus-Komplex — weil mit der
wachsenden Erfahrung der Oedipus-Komplex als der fixe Pol
nicht festgehalten werden konnte. Eines ist sicher, daß

auch diese Aufstellung nicht konzipiert werden könnte,
wenn nicht gleichzeitig gedacht wird, daß der Sohn nach
den Lorbeeren, nach den Möglichkeiten, nach der Stärke
des Vaters strebt. Ob man das als Sexual-Libido auffaßt
oder dem ein weiteres kompliziertes Feld gibt — es ist
sicher, daß diese Auffassung nicht gedacht werden könnte,

wenn der Denker nicht unbewußt von der Idee beeinflußt

wäre, daß der Knabe über sich hinauswachsen will,
zu einer Ueberlegenheit über den Vater gelangen will
Wir sehen, wie stark diese Tatsache des Strebens nach

Geltung alle unsere Gedanken beeinflußt, auch die
Gedanken anderer Schulen. Ich glaube, man kann von einer
Lehre nicht mehr verlangen. Auch hier wieder in dieser

89



Konzeption, ist die tiefer liegende individualpsychologische

Dynamik zu sehen.

Ich möchte mich zu einer anderen Freud'schen
Auffassung wenden, zum Narzissismus. Sie wurde in einer
Zeit bekannt gemacht, wo die Individualpsychologie das

Egozentrische des Nervösen scharf hervorgehoben hat.
Es ist eine Frage der Terminologie. Will ich unter Narzissismus

nur eine sexuelle Eigenliebe verstehen, dann muß
der ,,Narzissismus", wenn er mehr sein soll als eine
der 1000 Varianten der Eigenliebe, geleugnet werden.
Wo die sexuelle Eigenliebe auftritt, da ist sie nur eine
der vielen Erscheinungsformen, in der einer nur an sich
denkt. Das vollzieht sich nicht nur innerhalb seiner sich
entwickelnden Sexualität, sondern in allen Beziehungen
seines Lebens. Wir finden dann das Bild eines in sich

gekehrten Kindes oder Erwachsenen, einen Lebensstil,
der nur dadurch zustande kommen kann, wenn einer vorher

alle anderen Menschen aus seinem Erleben
auszuschalten imstande war. Das andere ist der natürliche
Gang der Entwicklung, so daß wir derartige Erscheinungen

wie den Narzissismus nicht als angeborene Komponente

oder als Durchgangspunkt ansehen können,
sondern als sekundäre Phase, als ein Ergebnis, zustande
gekommen, weil einer die selbverständlich gegebenen
sozialen Beziehungen ausgeschaltet oder nicht gefunden

hat. Dann bleibt für das Erleben nichts übrig

als das Erleben seiner eigenen Persönlichkeit,
die Lösung aller Lebensfragen mit ausschließlicher
Rücksicht auf die eigene Person. Wenn man den

Begriff des Narzissisten außerordentlich erweitert
wie in der Psychoanalyse, so zeigt er nichts anderes
als den von uns ausführlich beschriebenen Typus des

egozentrischen Menschen. Wir werden feststellen müssen,
daß diese Ausschaltung der anderen einen Mangel an
Gemeinschaftsgefühl bedeutet, daß er entstanden sein muß,
weil einer sich die Kraft nicht zutraut und nicht gelernt
hat, innerhalb des Gefiiges, in das er gestellt ist, innerhalb

des menschlichen Zusammenhanges den ihm
gegebenen Aufgaben gerecht zu werden. Damit sagen wir,
daß in der Konzeption des Narzissismus der wichtigste
Teil übersehen ist: die dauernde Ausschaltung der
anderen, die Einengung der Aktionssphäre. Wir sehen
daraus mit Recht, daß das ein Mensch ist, der sich nicht
für stark hält, daß Narzissismus ein Schwächegefühl
bedeutet, einem Minderwertigkeitsgefühl entsprungen, welches

gleichzeitig aus sich heraus Kompensation sucht
durch scheinbare Erleichterung der Situation. Daß diese

Haltung in Konflikt kommt mit den sozialen Fragen des
Lebens ist evident. Es ist also festzustellen, daß wir hier
einen Mangel an Gemeinschaftsgefühl finden, wie er
einem stärkeren Minderwertigkeitsgefühl entspricht, wo
ein Kind sich wie in Feindesland sieht und glaubt,
nichts mehr leisten zu können oder nur, indem es alle
Ereignisse nahezu zwangsweise auf sich bezieht und
alle Bindung ausschaltet.

Ich möchte noch ein Wort zum Todeswunsch sagen,
der später in der Psychoanalyse eine große Rolle ge¬

spielt hat. Dieser Todeswunsch ähnelt dem Narzissismus

aufs Haar. Er ist nichts anderes als die noch weiter
gehende Ausschaltung aller Beziehungen zum Leben.
Auch er ist der Ausdruck des Schwächegefühls. Dieser
Todeswunsch läuft parallel mit der Idee des Pessimismus.
Die Psychoanalyse ist pessimistisch. Der Todeswunsch
ist ein vielleicht unverstandenes Bekenntnis der Schwäche

gegenüber der Wirklichkeit und Mangel an Interesse
für die anderen, an der Mitarbeit. Wir finden darin den

Mangel des Gemeinschaftsgefühls, er ist ein letztes
Auskunftsmittel für den Schwachmütigen. Wenn ein Autor
zu einer solchen Auffassung gelangt, als ob der
Todeswunsch das Allgemeine wäre, dann muß man die
Behauptung aufstellen, daß dies selbst ein Bekenntnis der

Schwachmütigkeit ist. Er empfindet die Welt voll
Unruhe und Schwierigkeiten, vor denen er kapituliert. Auch
hier ist es der Ausdruck eines Minderwertigkeitsgefühles,
präsentiert in wissenschaftlicher Form.

Das I d e a 1 -1 c h ist eine späte Konzeption der
Psychoanalyse. Das Ideal-Ich hat eine verfluchte Aehnlich-
keit mit dem Gemeinschaftsgefühl. Dieses Ideal-Ich will
nichts anderes, als was durch das Gemeinschaftsgefühl
als Ideal hingestellt ist: das Streben nach einem Ziel der
Mitmenschlichkeit. So findet sich im Ideal-Ich versteckt
die finalistische Anschauung der Individualpsychologie.
Wenn man an das U e b e r -1 ch denkt, so müssen wir
sagen, das ist die spätere Konzeption dessen, was wir
als das fiktive Ziel der Ueberlegenheit kennen gelernt
haben. Das ist auch nur ein neues und nicht schönes Wort,
nachgebildet dem Wort „Uebermensch". Hieße es so,
dann würde jeder den Abklatsch des Gottähnlichkeits-
strebens feststellen können. Es heißt nicht so, weil man
die Individualpsychologie aus Mißverständnis in die Nähe
Nietzsches versetzt hat. Hier erscheint nichts anderes
als das individualpsychologische Ziel der Ueberlegenheit.

Ich möchte nun den maßgebenden Grundunterschied
zwischen Psychoanalyse und Individualpsychologie zeigen.
Er liegt nicht etwa darin, daß Freud die von der
Individualpsychologie zuerst geschaffene, später als unrichtig

verlassene Trieblehre aufgegriffen hat. Ich habe das

Streben nach Geltung in den Vordergrund gebracht. Nicht
das ist der Unterschied, sondern daß Freud davon
ausgeht, daß der Mensch von Natur aus nur seine Triebe
befriedigen will — Lustprinzip — daher vom Standpunkt

der Kultur aus als durchaus böse anzusehen ist.
Das ist die Konzeption der Freud'schen Auffassung,
daß dieser von Natur aus böse Mensch nur zum Zwecke
der besseren Lebensführung dieses unbewußte Böse durch
die Zensur verdeckt, während die Individualpsychologie

feststellt, daß die Entwicklung des Menschen kraft
seiner ungeeigneten Körperlichkeit unter dem erlösenden

Einfluß des Gemeinschaftsgefühles steht, so daß

alle seine Triebe in die Richtung des allgemein
Nützlichen gelenkt werden können. Das unzerstörbare
Fatum des Menschengeschlechts ist das Gemeinschaftsgefühl.

Das ist in der Individualpsychologie die Wahrheit,
in der Psychoanalyse Finte. Die Individualpsychologie

90



behauptet demnach, daß der Mensch kraft seiner
Körperlichkeit, also eines biologischen Faktors, zum
Gemeinschaftsgefühl zum Guten neigt. Neurotiker, Verrückte,

Selbstmörder etc. werden wir erst dann finden, wenn
das Gemeinschaftsgefühl gedrosselt wird. In diesem Falle
wird das Kind egoistisch, verliert das Interesse an den
anderen und drängt sein biologisch begründetes
Geltungsstreben auf die unnützliche Seite, um das Ziel einer

persönlichen Ueberlegenheit zu erreichen. Wer diesen

Unterschied klar erfaßt hat, wird nicht daran denken

können, daß diese zwei Lehren mehr gemeinsam
haben als einzelne Worte. Das hat jede Lehre gemeinsam

mit jedem Wörterbuch. Es ist unzulässig, sich auf
derartige Dinge zu stützen.

Ich habe mit diesen Ausführungen viel Wichtiges
nicht berührt. Ich könnte von der verschiedenen
Bedeutung sprechen, die wir den Kindheitserinnerungen
beilegen. Wir finden keinen Typus von Kindern darin,
die den Oedipus-Komplex haben, aber einen Typus der
verzärtelten Kinder. Wir kennen auch andere Typen,
Kinder mit minderwertigen Organen und den Typus der
Kinder, die nie etwas von Mitmenschlichkeit erlebt
haben. Hier ist der Rahmen viel weiter als in der
psychoanalytischen Anschauung. Auch die Anschauungen
über den Traum sind grundverschieden.

Trotz der, wie ich glaube, vielfachen wissenschaftlichen

Gegensätze war ich immer bereit anzuerkennen,
daß Freud durch seine Bestrebungen vieles klargestellt
hat, vor allem die Position der materialistisch gerichteten

Neurologie außerordentlich erschüttert hat und der

Psychologie als Hilfswissenschaft der Medizin ein breites

Tor geöffnet. Das ist neben seiner detektivischen
Kunst des Erratens kraft des common sense sein
Hauptverdienst. Daß er nicht weiter gekommen ist, daran sind
die Grenzen seiner Persönlichkeit und die Grenzen der
Persönlichkeit seiner Schüler schuld.

Mir scheint, daß in der ganzen Frage der Urtriebe
und der Heredität eine große Verwirrung herrscht. Nehmen

wir an, daß im Leben eines Menschen sich nichts

entwickelt, wofür nicht die Möglichkeit von vorneherein
gegeben ist, dann sehen wir, welchen Mißbrauch man
mit dieser nicht wegzuleugnenden Tatsache treiben kann.
Niemand war so kühn, zu behaupten, daß sich irgendwann
später im Leben etwas zeigen könnte, das nicht schon

embryonal gegeben ist. Diese Möglichkeiten sagen aber noch

nicht, daß etwas, was wir im Leben vor uns sehen,
sich schon in dieser Form embryonal gestaltet hat; alle
die Möglichkeiten können verschiedenartig
ausgestaltet werden. Wenn wir unsere Auffassung vom Streben

nach Geltung beleuchten wollen, müssen wir
sagen: es ist selbstverständlich, daß es nur zustande kommen

kann, wenn es in der Anlage begründet ist. Was

wir sehen, wie etwa den Charakter, kann aber nicht
außerhalb der Gemeinschaft gedacht werden, weil dieses

Streben nach Geltung als Charakter gesehen als soziale

Funktion angesehen werden muß, die sich nur im Rahmen

einer Gemeinschaft zeigen kann. Wir werden nicht ver¬

gessen, daß das Kind in seinen ersten Tagen seine körperliche

Schwäche gegenüber den kulturellen Forderungen
erlebt, daß sie auf dieses Kind, insbesondere, wenn es

zu vergleichen 'beginnt, wie ein Stachel wirkt. Welche
Möglichkeiten immer vorliegen mögen, die ein
Machtstreben entwickeln, der Stachel führt immer dazu, mehr
sein zu wollen. Da der Faktor der Evolution
unaufhörlich wirksam ist — und Streben nach Geltung ist
sein seelischer Ausdruck —, kann das Streben zu einem
Streben nach persönlicher Macht ausarten. Hier greift
das Gemeinschaftsgefühl regulierend ein. Das Streben
nach Macht ist nur die verzerrte Seite des Strebens
nach Vollkommenheit. Es wird dem Kinde täglich
nahegelegt über seine Schwierigkeiten hinauszukommen,
dorthin zu gelangen, wo es Sicherheit findet, wo es

eine Befriedigung seiner Bedürfnisse erwarten kann.
Die Zielsetzung aber muß vorangehen. So

haben wir das Streben nach Geltung aufzufassen als eine im
Biologischen wurzelnde Funktion. Aber nicht in der
Form, als ob das, was wir heute als Streben nach
Ueberlegenheit sehen, angeboren wäre. Wäre das so, so
käme man freilich zu dem Schlüsse, daß der Mensch,
so häufig nach egoistischer Macht gierig, von Natur
aus böse ist. Wir finden aber immer, daß das persönliche
Machtstreben zustande kommt durch einen Irrtum aus
der frühesten Kindheit, wo die Seele des Kindes nicht
reif genug ist, richtige Schlüsse zu ziehen. Wir sehen,
daß sich nach dem 4. oder 5. Lebensjahr ein Prototyp

gestaltet, eine ursprüngliehe Lebensform, eine
psychische Konstitution, die selbständig wirksam

wird, selbständige Schlüsse zieht, in tausend
Varianten sich seiner ursprünglichen Eigenart nach
entwickelt. Wir können von unserem Standpunkt nachweisen,

in wieweit und warum diese ursprüngliche
Entwicklung des Kindes abweicht von dem, was wir als

Gemeinschaftsmenschen erfaßt haben. Von einem Ur-
trieb des egoistischen Machtstrebens kann nicht
gesprochen werden, weil es die Objektivierung gegenüber
einem sozialen Zusammenhang, eine soziale
Relationserscheinung ist.

Ich habe noch nie eine Aeußerung vernommen, die
das Lustprinzip mit dem Gemeinschaftsgefühl in
Zusammenhang bringen will. Das Lustprinzip ist nach Freud
mit dem Triebleben verknüpft, das Gemeinschaftsgefühl

ist der kompensatorische Faktor für das körperliche
Minderwertigkeitsgefühl des Menschen. Man kann sich
den Menschen in seiner Schwäche nicht anders
vorstellen als unterstützt durch die Gemeinschaft. Man
könnte sagen, daß dieses Geschöpf isoliert nicht leben
kann, daß 'es nur lebensfähig ist durch die Hilfe der
Gemeinschaft. Wir können die Gemeinschaft als den

wichtigsten kompensatorischen Faktor der menschlichen

Schwäche ansehen. Das Erlebnis des

Gemeinschaftsgefühles hat mit Lust nichts zu tun. Es ist lustvoll

für den Gemeinschaftsmenschen, aber nur deshalb,
weil er in die Gemeinschaft eingebettet ist, es ist unlustvoll,

für den, der die Gemeinschaft als Fessel empfindet,

91



der nur nach' persönlicher Genugtuung verlangt. Z. B.

für den Mörder ist es lustvoll, gegen das Gemeinschaftsgefühl

zu handeln, für den Neurotiker ist es lustvoll
sich auf andere zu stützen. Das Ziel, der Lebensstil
erzwingen die Lust oder Unlust, wobei zu bemerken ist,
daß der Mitmensch in seinem Ziel nicht nach Lust,
sondern nach Glück strebt. Da wir Individualpsychologen so
außerordentlich stark, „wie in einer Art Elephantiasis"
(Pfaundler) die Einheit des menschlichen
Seelenlebens betonen, so ist es keine Frage, daß die

Lustempfindung parallel laufen muß entsprechend dem Ziel.
Nietsche sagt ungefähr: „Die Lust stellt sich ein, wenn
es kraft der Gangart eines Menschen am Platze ist."
Deswegen kann man das Lustprinzip als ordnenden
Gedanken nicht verwenden, sondern nur das Streben nach
der idealen Endform.

Seit langer Zeit bemühe ich mich, hier eine biologische

Analogie zu entdecken. Ich weiß nicht, ob sie mehr
wäre wie ein Gleichnis. Auch im Organischen spielt sich
der Prozeß ähnlich ab. Im Keim liegt als Möglichkeit vor
z. B. daß sich das Ei einer Henne immer zur Henne
entwickelt. Dieser im Organischen stattfindende Prozeß,
der finale Tendenz hat, die wieder latent im Urkeim
gelegen ist, ist offenbar auch dem seelischen Urprozeß
beigemengt und wird irgendwie durchzudringen trachten.
So kam ich zu dem Begriff des Strebens nach
Totalität, das nichts anderes heißen kann, als das
Suchen nach einer Situation, in der alle Kräfte, Triebe,
Gefühle, bewußte und unbewußte Regungen etc. einheitlich

darnach streben, die Schwierigkeiten des Lebens zu
überwinden. Dieses Suchen, diese Bewegung, mündet
in eine Form aus. So kann ich von einer idealen Endform
sprechen.

Einzelne Psychoanalytiker haben es selbst
hervorgehoben, daß sich der Kastrations-Komplex aus
dem „männlichen Protest" entwickelt hat. In
unserer Kultur steckt der Fehler, weibliche Gestaltung und
weibliches Verhalten als minderwertig, als verkürzte
Lebensform anzusehen. Im „Nervösen Charakter" finden
sich Fälle beschrieben, wo die Patienten ihr Gefühl des

Verkürztseins so ausdrücken, daß sie vom Verlust des

Penis sprechen.
Anfänglich war bei Freud der Traum eine

Wunscherfüllung, — um infantile, sexuelle Erregungen zur
Auslösung und Befriedigung zu bringen. Er mußte dann alles,
was in den Träumen vorkommt, sexuell auffassen. Daher

stammt auch die Auffassung von den Sexual-Sym-
bolen. Der Träumer wolle den Blick nach rückwärts kehren.

Ich habe darauf hingewiesen, daß der Träumer
nach vorwärts blickt, die Lösung einer Aufgabe bezweckt.
Das ist der Grundunterschied. Ich glaube nicht, daß
Freud auch diesen Gesichtspunkt übernommen hat, als
ob der Traum versucht, ein vorliegendes Problem einer
Lösung zuzuführen. Es sind im weiteren Verlaufe unserer
Auffassung neue Gesichtspunkte hinzugekommen, z. B.
Was ist der Zweck des Traumes? Das hat mich am
meisten beschäftigt: warum träumen die Menschen, wenn

sie ihre Träume nicht verstehen? Die Lösung, die Freud
gegeben hat, ist zu sehr aus der Luft gegriffen; der
Mensch träume, damit er nicht erwache, damit er sich
mit der Erfüllung seiner infantilen Erregung
beschäftige und den Schlaf nicht störe. Ich erlebe es oft,
daß die Patienten erwachen, wenn sie träumen. — Weiter

ist dieser Punkt nie berührt worden, während ich die
Frage aufgeworfen habe: warum träumt ein Mensch?
Eine zureichende Lösung schien ich nicht gefunden zu

haben, bis mir der Gedanke aufdämmerte: daß der Mensch
seine Träume nicht versteht, das liegt in der Absicht
des Träumers. Er will den Traum seinem Verständnis
entziehen. Das kann kaum einen anderen Sinn haben,
als daß im Traum etwas geschieht, was er mit dem
Verstand nicht rechtfertigen könnte. Der Traum hat die
Absicht, den Träumer zu betrügen. Der betreffende Mensch
sucht sich in einer bestimmten Situation selbst zu betrügen.

Ich habe auch verstanden, warum man den Traum
nicht versteht. Er ist nur dazu da, um eine Stimmung
zu erzeugen. Diese Emotion darf nicht durchleuchtet
werden, sie muß als Emotion bestehen und wirken,
geschaffen aus der Individualität eines Menschen. Das muß
offenbar dem Wunsch entsprechen, da dieses Individuum
sich die Lösung seines Problems entsprechend dem common

sense nicht zutraut, sie mittelst einer Emotion und
entsprechend seinem Lebensstil durchzuführen. Wenn ich
die Mittel des Traumes untersuche, finde ich, daß sie das

richtige Arsenal eines Selbstbetruges darstellen. 1. Die
Auswahl bestimmter Bilder. Nicht in den
Bildern ist die Erklärung zu finden, sondern in der Auswahl,
d. h. daß der Träumer in der Auswahl seiner Gedanken
durch eine Tendenz geleitet wird. Wir kennen die Kraft,
die auswählt, es ist die Individualität eines Menschen,
seine Einheit, sein Ziel, und so finden wir schon in dem
einen Gesichtspunkte, daß hier die Individualität waltet
und nicht der common sense. Der Mensch ist nicht
imstande, das Problem nach dem common sense zu lösen,
sondern dadurch, daß er ein Bild auswählt, welches eine
seinem Lebensstil geneigte Emotion erzeugt. Durch die
Emotion geschieht nichts anderes, als was er kraft seiner

Individualität auch getan hätte; der Träumer will
sich nur verstärken, er will sich recht geben. So konnte
ich verstehen, daß der Traum die Brücke vorstellt, vom
gegenwärtigen Problem zur Individualität. Andere Mittel

des Traumes, zum Zwecke der Autointoxication sind
2. die Gleichnisse und Symbole. Auch hier ist
das Wichtigste: warum gerade dieses Gleichnis? Warum
überhaupt ein Gleichnis? Auch in der psychologischen
Struktur des Gleichnisses ist die Neigung zum Selbstbetrug

enthalten. Es wäre sehr interessant bezüglich
der dichterischen Gleichnisse die psychologische Struktur

bloßzulegen; auch hier ist es ein Betrug, Betrug im
weitesten Sinn, irgend einer Absicht auf einem Umweg
gerecht zu werden, hier zum Zwecke der poetischen
Verklärung. Alle Symbole haben den Zweck, den Betreffenden

mit einer Stimmung zu erfüllen, kraft deren er
ausführt, was er auch entsprechend seiner Individualität

92



ausführen würde. Es gibt noch eine Menge anderer Mittel,

z. B. 3. die Simplification im Traum. Das ist
das bedeutsame Mittel des Selbstbetrugs, ein Problem so
weit einzuengen, daß nichts übrig bleibt als ein kleiner
„unschuldiger" Rest. Dann erlebt er das Problem nicht
als Ganzes, sondern nur als einen kleinen Teil. Da hat er
die Möglichkeit, eher den Weg zu gehen, den er gehen

will, als wenn er durchgängig Umschau hält. Diese Mittel

sind nicht nur dem Traum eigen. Wenn sich einer im
wachen Leben betrügen will, dann verwendet er dieselben

Mittel. Er arbeitet mit der Auswahl bestimmter
Erinnerungen und Bilder, er verwendet auch Gleichnisse
und Symbole und auch die Simplification. So ist unser
Ergebnis von dem der Psychoanalyse grundverschieden:
„Der Traum ist die via regia zum Unbewußten". Das
bedeutet einen Gegensatz zum wachen Denken. Wir
sagen: dieser Gegensatz existiert nicht. Auch das

Unbewußte ist kein Gegensatz des Bewußten. Wenn
einer das Bewußte analysierend aus dem Zusammenhang
reißt, kann er Unterschiede entdecken, wer aber das
Bewußte zu deuten lernt, der versteht, daß das Bewußte
ebenso unbewußt ist. Einen Gegensatz gibt es da nicht.
Deshalb konnte die Auffassung Freud's nicht haltbar
sein, wenn er meint, die Neurose entsteht aus dem Konflikt

zwischen dem Bewußten und Unbewußten.
Zu alledem noch: Man kann aus dem Triebleben

den seelischen Aufbau eines Menschen nicht verstehen,
weil der Trieb „richtungslos" ist (S. auch Hermann
Schwarz). — Das Hauptproblem der Psychologie ist
nicht, die ursächlichen Wirksamkeiten wie in der Physiologie

zu erfassen, sondern die richtenden, ziehenden,
Triebe und alle anderen seelischen Bewegungen
leitenden Ziele. So kam die Individualpsychologie zu ihrer
finalistischen Auffassung. —

Die Notwendigkeit zur Ichbildung ist in der
Evolutionstendenz der Urzelle (von Menschen und anderen
Lebewesen) begründet. — Die Zelle samt ihrer Evolutionstendenz

stellt das Ich vor. Außerhalb dieses Ichs gibt
es nichts, — kein „Es" und keinen „Trieb" und keine

„libido" —, was das Material zur Stellungnahme gegenüber

den Lebensfragen abgeben könnte. Das Ich aus den

Trieben, — gar aus dem sadistischen und masochisti-
schen — entwickeln zu wollen, heißt diesen Trieben
die Ichgestalt zuschreiben, Wissen und List in die Zensur

—, in Ueberich- und Idealichentwicklung legen, —
ebenso Richtung gegen die, — obwohl in verschiedener

Gestalt —, nach der Geburt auftretenden Menschen in

alle drei, — ein Geltungsstreben in den Oedipuskomplex,
ins Idealich, in den Kastrationskomplex (s. Männlicher

Protest) —, ein Ziel in die abwandelbaren Sexualtendenzen

etc. — Kurz der Trieb wird hier zum Dämon in

fertiger Gestalt. —
Die Frage der Ganzheit der Persönlichkeit, die den

wesentlichen Beitrag der Individualpsychologie zur mo¬

dernen Medizin ausmacht, erscheint in der Psychoanalyse
als unwesentlich. Wie diese Ganzheit jede seelische
Teilerscheinung durchdringt und individuell färbt, fällt
aus der Betrachtung der Psychoanalyse, die wie hypnotisiert

in jedem Anteil nach der sexuell-libidinösen Struktur

sucht. — 1
1

Es würde zu weit führen, in dieser Arbeit auch
noch den Beweis zu führen, daß die Freud'sche Psychologie

der Psychopathologie des verzärtelten
Kindes entnommen ist und diese in sexuellem

Dialekt beschreibt.
An allen Punkten rächt sich das Uebersehen der

Ganzheit als Gestalterin und Grundmelodie des

durchschlagenden Motivs, das alle Teile, Kräfte, Triebe, auch
die Sexualität zur einheitlichen Stellungnahme zwingt.
Daher das Mißverständnis eines Gegensatzes von
Bewußtem und Unbewußtem, daher auch die enthusiastische

Akzeptierung der Ambivalenz, beides im Gegensatz

zur Einheit der Persönlichkeit.
Auch in der Behandlung zeigt sich die Psychoanalyse

unzulänglich. Das besagt nicht, daß nicht auch
geheilte Patienten existieren. Wir greifen das Grundprinzip
an, die Uebertragung und die schwächliche Nothilfe der
Sublimierung. Die „Uebertragung" in der Psychoanalyse
hat zwei Gesichter. In Hinblick auf das eine ist nicht
mehr darin zu finden als die unveränderliche Ganzheit
der Persönlichkeit und ihre Stellungnahme auch dem Arzt
gegenüber. Dieser Gesichtspunkt gehört also der
individualpsychologischen Persönlichkeitspsychologie an. Durch
die ständige Unterstreichung von sexuellen Zusammenhängen

zweitens, — ob sie nun bestehen oder nicht —
kommt, wie immer im Leben eine sexuelle Atmosphäre
zustande, die zur Annäherung oder Abstoßung führt.

Wenn wirklich nur die Sublimierung der bösen Triebe
übrig bleibt, wie will man die durchführen, ohne vorher
das Gemeinschaftsgefühl gehoben zu haben, ohne den
Mut zur Mitmenschlichkeit, zur Leitung geweckt zu
haben? Sapienti sat.

In einer zukünftigen Geschichte der Entwicklung der
Psychologie und Psychopathologie wird die Freud'sche
Lehre als der bewundernswerte Versuch figurieren, das
Seeleniebert des verzärtelten Kindes als eine allgemein
gültige Psychologie in den stärksten Ausdrücken der
Sexualterminologie zu beschreiben.

Der Hinweis auf geheilte oder gebesserte Fälle ist
kein hinlänglicher Beweis für die Güte einer Methode.
Eher die Tatsache der ungeheilten Fälle. Denn trotz
aller theoretischen Formeln ist der Arzt gezwungen, seine

Fähigkeit dem common sense Rechnung zu tragen zur
Auswirkung zu bringen. Auch der Patient kann seinen

eigenen common sense im Laufe von Diskussionen
entbinden, vielleicht oft, ohne daß der Arzt es merkt.
Common sense, — das heißt aber: Der menschlichen
Gemeinschaft entsprechendes Denken.

93



VI.

Die Unterschiede zwischen Psychoanalyse und Individualpsychologie.
Von Dr. Oskar P f i s t e r Pfarrer in Zürich.

Die Psychoanalyse hat nichts Geringeres als die
Tiefendimension des menschlichen Geisteslebens der
umfassenden und exakten wissenschaftlichen Forschung
erschlossen. Sie ist eine schöpferische Idee allerersten Ranges

und als solche eine lebendige Wirklichkeit,
entwicklungshungrig, differenzierungslüstern, vervollkommnungsdurstig.

Wie die eine Sonne in der Pflanzenwelt die
bunteste Farbenfülle hervorzaubert, je nach der Eigenart
und Umgebung jedes Organismus, so muß die schöpferische

Idee in verschiedenen denkfähigen und selbständigen

Persönlichkeiten gemäß ihren besonderen
Erfahrungen verschiedene Gestalten annehmen. Dies
unterscheidet sie von der stereotypen Formel der Mathematik
und Physik. Wer eine große schöpferische Wahrheit in

enge Formeln schnürt und ihren Auswirkungswillen lähmt,
ist ihrer nicht wert. Dies unterscheidet den wahrhaft
großen Geist vom Dreiviertelskopf, daß er sich ehrfurchtsvoll

vor der Idee beugt, sie nicht meistern, den Sturmwind

nicht mit Bretterwänden festhalten will. An eine Idee

glauben, 'heißt, ihr zutrauen, daß sie ihren Wahrheitsgehalt

durchsetzen, den Irrtum jedoch abschütteln wird,
wie der menschliche und tierische Leib das ihm Wesensfremde

ausscheidet und abstößt.
Daß die von Sigmund Freuds Seherblick geschaute

Psychoanalyse sich in verschiedenen Köpfen ungleichartig

auswirkte, ist weder überraschend, noch beklagenswert.

Man müßte in der Geistesgeschichte wenig bewandert

und im Glauben an die Wahrheit wenig gefördert
sein, um eine dogmenselige Kirchenbildung der Freud-
schen Tiefenpsychologie zu erwarten und zu begrüßen.
Ich halte es für wertvoll und heilsam, daß ein Adler,
Jung, Stekel, Rank u. a. sich von Freud trennten, um auf
eigenen Pfaden die riesigen Kontinente, die der Meister
entdeckt hatte, zu durchforschen. Daß so verschiedene
Typen ausziehen konnten, und doch noch weit mehr
ebenso entdeckungssüchtige und selbständige Forscher
froh und dankbar den Zusammenhang mit dem Schöpfer der
Psychoanalyse pflegen, zeugt es nicht mit erquickender
Deutlichkeit vom unerhörten Reichtum der Freudschen
Konzeptionen? Nur wird man sich einprägen müssen,
daß weder das Weggehen, noch das Daheimbleiben an
sich einen Vorzug darstellt, wennschon der Bruch mit
dem Vater dem an ihn Gebundenen ein besonderes
Hochgefühl und das gefährliche Bewußtsein, dem Vater über
den Kopf gewachsen zu sein, einträgt.

Freud selbst hat, wie wir in einem vorangehenden
Artikel anführten, Adlers Verdienste um die Erforschung
der Ichtriebe gewürdigt. Unsere Aufgabe besteht nicht
darin, dieses angenehme Geschäft fortzusetzen. Uns ist

im Gegenteil die scharfe Herausarbeitung der Gegensätze

zugewiesen worden.

I. Die psychologischen Unterschiede.

Die Arbeitsweise Freuds und Adlers ist, ihrer geistigen

Begabung entsprechend, so verschieden, als nur
denkbar. Wir wiesen bereits in einem vorangehenden
Aufsatz auf die unglaubliche Akribie hin, mit der Freud
die psychischen Tatsachen bearbeitet, den Kehrichteimer
der Seele, wie ihr Sanktuarium untersucht, dem Arzte
gleich, der die Ausscheidungen des Feibes mit derselben
Gewissenhaftigkeit prüft, wie den Schlag des Herzens
oder den Luftstrom der Lungenflügel. Was für ein
Aufwand von Geduld beim Anhören und Einholen von
Einfällen! Man denke doch, was es bedeutet, wenn ein so
titanischer Denker, wie Freud, der die gewaltigsten
Probleme in seinem Geiste umherwälzt, sich mit den
anscheinenden Albernheiten abgibt, die der Klient in keinem
Kaffeeklatsch zu äußern wagte! Aber wo er das Seelenleben

anpackt, da wird es interessant. Seine Induktion
schreitet in schwerfälligen Schuhen, aber die
eisenbeschlagenen Sohlen tragen weiter, als leichte Stiefelchen,
die rasch dahinhüpfen.

Adlers Psychologie zeigt nichts von Umständlichkeit.

Sie erfreut sich des Vorzugs einer unüberbietbaren
Handlichkeit und Einfachheit. Die Christian Science odei
der wackere Apotheker Coué dürfen sich nicht rühmen,
die Neurologie auf ein knapperes Westentaschenformat
beschränkt zu haben, als Adler. Auf zweirädrigem Karren,

genauer besehen, sogar auf einrädrigem, wie im
Lande der Mitte, fährt Adler nicht nur die ganze
Neurosenlehre, sondern sogar die ganze Lehre vom Individuum,

wo Freud mit einem ganzen Eisenbahnzug die
Fracht nicht befördern kann.

Dies bedeutete nicht nur eine Annehmlichkeit,
sondern auch — wenigstens in den Augen vieler — einen

Gewinn, und ich würde keinen Augenblick zögern, mit
klingendem Spiel zu Adler überzugehen, wenn nur nicht
zwei Warner im Wege stünden. Sie heißen Lebensfülle
und Lebensnot. Ich überlasse es jedem, sich damit
zufrieden zu geben, daß Neurosenbildung und gewisse
Charakterentwicklungen aus Organminderwertigkeit,
unbefriedigtem Geltungstrieb, geschädigtem Gemeinschaftsgefühl

allein abzuleiten seien, wobei dann erst noch das

Gemeinschaftsgefühl nur „der kompensatorische Faktor
für das körperliche Minderwertigkeitsgefühl des
Menschen" sein soll (o. S. 91); aber ich könnte mir die Fäuste
blutig kneten und vermöchte doch den unendlich reichen
Stoff des Lebens nimmer in diese primitive Kuchen-

94



form zu pressen. Wo Adler sich befriedigt niederläßt
im Bewußtsein, die Quelle des Lebens gefunden zu
haben, da beginnt für die Psychoanalyse erst
die eigentliche Wanderung.

Ein Beispiel: Erscheint da eines Tages ein etwa 12-

jähriger Schüler, der schwer darunter leidet, daß ihn
bei den unpassendsten Gelegenheiten ein heftiger
Stuhldrang befällt, der unter den peinlichsten Umständen,
z. B. in der Kirche, sogar zur Darmentleerung führen
kann. Natürlich berichtet der Jüngling auch, ohne von
Adler gehört zu haben, daß er sich wegen seines
Leidens als minderwertig vorkommt und sehr darunter
leidet. Es stellt sich auch sofort heraus, daß er zu den
Eltern nicht sehr gut steht, viel an ihnen herumnörgelt
und ihnen manchen Kummer bereitet.

„Ei, da haben wir ja das ganze Krankheitsgebilde!"
rufen wir beglückt im Sinne Adlers: Organminderwertigkeit,

denn ein braver Darm hätte sich nicht so
unmanierlich benehmen können, und mangelhaftes
Gemeinschaftsgefühl. Was willst Du noch mehr? In wenig
Minuten ist das Geschwür bloßgelegt, wo die Analyse
wochenlang herumstochern würde!

Es wäre bequem, wenn die theoretische Aufgabe
sich so hübsch mit einem Griff und Ruck der zahnärztlichen

Zange erledigen ließe. Noch interessanter wäre
der Fall darum, weil unser kleiner Mittelschüler

die ganze Entdeckung der Individual-
psychologie — wenigstens für seine Person —
selbst gemacht hätte. Er weiß, daß sein Darm
schwach ist, daß er an Minderwertigkeitsgefühlen
leidet, daß seine Leistungen in der Schule, sein Betragen
gegen die Eltern infolge dessen beinträchtigt sind, daß

er daher einen „nervösen Charakter" besitzt. Nur die

„fiktive Leitlinie" kennt er nicht, und kein Unbefangener
wird sie jemals entdecken. Andichten kann man ihm
natürlich unzählig viele, nach Adler, Mrs. Eddy, Coué,
Dubois und anderen. Unser Klient paßte auch nicht zu

Adlers für die verwandte Erscheinung der Enuresis

behaupteter Theorie, daß das Leiden sehr häufig auf Trotz
beruhe und Schutz gegen einen als Erniedrigung
empfundenen Zwang bezwecke (Praxis und Theorie der

Ips. S. 226); er trug sein Leiden still für sich und

erpreßte mit ihm keine äußeren Vorteile.
Ich füge hinzu, daß ich eine große Zahl solcher

selbständiger Entdecker der Individualpsychologie antraf; nur
daß sie zu vorsichtig waren, ihren eigenen Fall als

allein möglichen Weg zum Erwerb einer Neurose
anzusehen und den ganzen wunderbar reich strukturierten
Mikrokosmos des Individuums aus solchen Binsenwahrheiten

zu begründen.
Aber sehen wir unser darmleidendes und im

Gemeingefühl benachteiligtes Bürschchen psychoanalytisch
an! Beginnen wir nach dem Augenschein, den jedermann
ohne Vorbildung mit Leichtigkeit an unserem Beispiel

vornehmen könnte, mit tiefenpsychologischer Untersuchung!

Suchen wir nach Freud die geheimen Ursachen

und Absichten, die das seltsame pantomimische Spiel

der Neurose veranstalteten! Da weist sich sofort, daß
eine lange Vorgeschichte, die uns Adlers Hypothese
verbarg, den Ausschlag gab. Leider muß ich mir versagen,

das ungeheuer komplizierte Wurzelnetz dieser
Fehlentwicklung darzustellen. Nur ein paar Einzelheiten: Die
Analyse fand nicht ohne Mühe, dafür aber mit prachtvoller

Sicherheit eine Reihe von frühinfantilen, sexuellen

Erlebnissen, namentlich Analbesichtigungen von
kleinen Knaben und Mädchen, die durch mütterliches

Eingreifen Verdrängungen und Ueberbetonungen
hinterließen. Andere Reizungen jener Körpergegend traten

hinzu. Die Begierde wurde gerade infolge der mütterlichen

Strafrede auf die verpönte Stelle gelenkt, dann
aber gestaut und fixiert, sodaß dann bei beginnender
Pubertätsentwicklung die Genitalgegend der normalen
Libidobesetzung entbehren mußte. Der Stuhldrang bildet
somit den Exponenten sexueller Regungen; daher bricht
das Uebel aus z. B. bei einem mit obszönen Zeichnungen
und Versen verunzierten Closet. Es erhebt sich aber
auch sogleich bei der geringsten Furcht, weil auch sie

bekanntlich bei „Nervosität" sexuelle Sensationen weckt,
die bei unserem Analerotiker nach hinten verlegt werden.

Ganz im Sinne Freuds fragen wir nicht nur nach den

Wünschen, die direkt den Stuhldrang oder die
unfreiwillige Stuhlentleerung bewerkstelligen — daß es sich

um anale Triebbefriedigung handelt, liegt ja auf der
Hand —; wir erkundigen uns auch nach weiter
zurückliegenden Absichten unseres jungen Hysterikers. Wir
finden sie etwa in dem Plan einer Selbstbestrafung
(moralische Bestimmung) und in der Selbstwarnung vor der
schweren Gefahr, einer analen Perversität zum Opfer
zu fallen (biologische Bestimmung des Symptoms). Eine

„Lebenslinie" bedeutet dies noch nicht. Wir verfolgen
bei unserer Analyse schrittweise die Entstehung und den

Aufbau der Neurose, wie auch der Charaktermängel,
der Gereiztheit, der Nörgelsucht, in der wir mit Adler
eine Ueberkompensation des Minderwertigkeitsgefühles
erkennen, stoßen dabei aber auch noch nach Freud auf
sehr viele andere, unbewußte Motive der Liebesdefekte,
z. B. unglückliche Liebe zur Mutter, Haß auf den Vater,
somit auf die Oedipusbindung, die Adler so unüberwindliches

Gruseln einjagt, u. a. m. Wir setzen stets Ursächlichkeit

erst dann, wenn wir uns gesichertes Wissen
psychologischer Gesetzmäßigkeiten zutrauen dürfen, hüten
uns vor falschen Verallgemeinerungen und vor
Verwechslung des Post hoc mit dem Propter hoc. O wie
viele Träume, Fehlhandlungen, Stimmungen, kuriose
Einfälle, Gefühlsfluten und -ebben, Impulse und Impulsverluste

und hundert andere Erlebnisse sind zu zergliedern,
bis die psychoanalytische Aufgabe erledigt und jedes
Symptom aus dem Gesamtleben verständlich gemacht
ist! Man kann sich' kaum einen stärkeren Unterschied
zweier wissenschaftlicher Köpfe vorstellen, als denjenigen

zwischen dem im Handumdrehen fertigen Adler,
der seinen Klienten rascher in die Fessel seines
Geltungstriebes eingeschlossen hat, als ein gewandter
Detektiv seinen Delinquenten, und dem unendlich gründli-

95



chen Freud. Und doch mußte sogar Freud schon öfters
Verallgemeinerungen zurücknehmen! Man möchte mit dem

Schöpfer der Psa. über die dem Makrokosmus nicht
nachstehende Kompliziertheit des Mikrokosmos hadern,
wenn diese mannigfaltige Lebensfülle nicht auch Reichtum

bedeutete. Und so finde ich bei Freud und Freuds
Methode denn doch unendlich mehr Befriedigung meiner
intellektuellen Sehnsucht, als bei Mrs. Eddy, Couc, Adler
und anderen Schematikern.

Nicht nur in ihrer Umständlichkeit, sondern auch
in den Forschungsergebnissen erweist sich die
Psa. als eine ganz verwünscht unbequeme Wissenschaft.
Bei Adler entwickelt sich nicht nur die Neurose, sondern

sogar der ganze nervöse Charakter prompt von einem
Punkte aus. Früher war der Aufbau sogar noch viel
einfacher. Aus dem „männlichen Protest", aus dem

„Aggressionstrieb" gegenüber der Minderwertigkeit eines

Organes entwickelte sich dies alles. Das Gefühl geistiger
und moralischer Minderwertigkeit spielt so

wenig eine Rolle, als die Liebe oder das Gemeinschaftsgefühl.

Die Seele stund gleichsam auf einem Beine. Hei,
was kämpften unser paar Analytiker gegen die in jener
Konstruktion enthaltenen Uebertreibungen! Schon 1914
schrieb ich die Worte: „Gegenüber der Bedeutung, die
dem Sexual- und Liebesleben im weitesten Sinne
zukommt, scheint der Vater der Minderwertigkeitstheorie
förmlich mit Blindheit geschlagen. Die Sexualität und
Liebe liefern nach Adler lediglich eine Kette von
Episoden auf dem Wege zur Selbsterhebung. Der
„Aggressionstrieb" und das Gelten- oder Beherrschenwollen
bilden die einzigen von Adler berücksichtigten Brücken
zum Nächsten."1) „Ich muß diese Hauptthese Adlers
rundweg ablehnen. Die äußere Beachtung des Lebens

zeigt uns genug Menschen, die Ehre, Macht,
Lebensstellung, ja das Leben selbst ihrer Liebe opfern" (Ebenda).
Im Jahre 1918, zwei Jahre bevor Adler in seiner „Praxis

und Theorie der Individualpsychologie" mit seiner

„Lehre vom Gemeinschaftsgefühl" hervortrat, wandte ich
mich neuerdings gegen Adler mit dem Satze: „Erst
wenn man einem Leidenden das Adlcrsche Dogma von
der Einflußlosigkeit des Liebeslebens auf die Neurosen
eingeprägt hat und einige Zeit die Behandlung sexueller
Stoffe ablehnte, bleiben erotische Angaben aus."2)

Wir können uns somit freuen, daß Adler seine
ungeheuerliche Einseitigkeit überwunden hat. Er selbst
schrieb mir zu meiner Genugtuung nach seinem
Zugeständnis des Gemeinschaftsgefühls, daß er der Psa.
näher gekommen sei. Wenn er zuvor an seiner Geige
nur eine einzige Saite zuließ und die ganze Psychologie
des Individuums im Streben nach — Geltung aufgehen

ließ, so fügte er jetzt seinem Instrument eine zweite
Saite an.

L Pfister, Die Paedagogik der Adlerschen Schule. Berner
Seminarblätter, Juli/Sept. 1914, VIII. Jahr, S. 164.

2) Pfister, F. W. Foerstcr — ein Psychanalytiker? Schriften

des Pestalozzi-Fellenberghauses in Bern, S. 13.

Aber die Bekehrung ist doch nur eine halbe, oder
nicht einmal dies. Das „Gemeinschaftsgefühl" ist weit
davon entfernt, ein Grundtrieb zu sein und dem Begriff
der Liebe zu entsprechen. Es ist nur Gefühl, kein Streben,

'wie der allein urtümliche Geltungstrieb. Auch ist
das „Gemeinschaftsgefühl" nur ein Verlegenheitsprodukt,
geschaffen infolge der Einsicht in die ungenügende
Körperlichkeit. Wörtlich sagt Adler in seinem Parallelaufsatz

zum gegenwärtigen: „Die Individualpsychologie
behauptet demnach, daß der Mensch kraft seiner Körperlichkeit,

also eines biologischen Faktors, zum
Gemeinschaftsgefühl zum Guten neigt", o. S. 91 ; „das
Gemeinschaftsgefühl ist der kompensatorische Faktor für
das körperliche Minderwertigkeitsgefühl des
Menschen." (91) — Da Adler sich auf die Biologie beruft,
so seien ein paar Fragen gestattet: Wenn die Katze in
milder Mondnacht ihr Brunstgeschrei erschallen läßt,
besingt sie vielleicht auch nur ihre Einsicht in die
ungenügende Körperlichkeit? Wenn die Eisbärin, die Aeffin,
die Hündin ihr Leben einsetzt für ihre Jungen, geschieht
es auch nur, um das körperliche Minderwertigkeitsgefühl
zu kompensieren? Merkt Adler noch immer nichts vom
genuinen Trieb nach Arterhaltung? Der Jüngling liebt
das Mädchen nicht, weil die erwachte Sexualität ihn
zu ihr hinzieht, sondern weil er seine körperliche
Minderwertigkeit eingesehen hat! — Dann genügte es wohl,
dem von ungestillter Liebessehnsucht Verzehrten zu

sagen: „Dich gelüstet im Grunde nicht nach Liebe,
sondern nach Besänftigung deines auf deine Leiblichkeit
gerichteten Minderwertigkeitsgefühles?" — und das

neue Selbstgefühl höbe die Liebe auf? Dann nähmen
alle sexuellen Begierden, alle Liebesfreuden und -leiden,
alle Perversitäten und Laster ein Ende, sobald sie als

„Kompensationen für körperliches Minderwertigkeitsgefühl"
erkannt wären? Und wie seltsam wäre der Zufall,

daß diese Liebe erst mit der Geschlechtsreifung erwacht!
Oder schafft die Pubertätsentwicklung erst organische
Minderwertigkeit? Die meisten Jünglinge sind doch auf
ihre erwachende Männlichkeit stolz! Und ferner:
Winkelried starb nicht aus Liebe zu seinem Volke, sondern
im Grunde nur deshalb, weil er seine Körperdefekte nicht
besser wett machen konnte? Die herrlichsten Liebestaten,

die den Stolz, den Segen, die Krone der Menschheit
ausmachen, sie wären nur Ersatz für den ungenügenden
Konrad, wie Spitteier so drollig den Leib benennt?
Und was für eine herrliche Rolle erlangen Kunst und
Poesie bei dieser narzisstischen Körperbetrachtung, die
die ganze Psychologie des Individuums umspannt und
ausmacht? Die ganze Betrachtungsweise scheint mir in
ihrem krassen Materialismus fast so grotesk, wie wenn
jemand das Wohlgefallen am Violinspiel auf die Freude
an Schafsdärmen reduzieren wollte.

Ich behandelte eine Anzahl von Zwangsneurotikern,
die sich von Dirnen oder männlichen Personen schlagen
ließen. Sie litten schwer unter ihrer Perversität. Das
Feuer ihrer Triebhaftigkeit quälte sie unheimlich. Von
Gefühlen körperlicher Minderwertigkeit war jedoch nicht

96



das geringste aufzufinden, und einen „männlichen
Protest" konnte ich in ihrem glühenden Begehren, wie
ein kleines Kind ausgezankt und geprügelt zu werden,
nirgends wahrnehmen, wohl aber das direkte Gegenteil,

sich masochistischen Wonnen hinzugeben und für
bewußte oder unbewußte Fehler zu bestrafen. Verkörpern

solche Flagellanten nicht den Protest gegen die
Männlichkeit und werfen sie nicht Adlers Lehre wuchtig

über den Haufen, wie übrigens unzählige Neurotiker,
die sich durch Erniedrigungstendenzen (Selbstbestrafungen)

in die Krankheit treiben?
Gewiß gibt es Menschen, bei denen das Geltungsstreben

das Zentralinteresse ihres manifesten Seelenlebens
ausmacht. Viele litten darunter und baten mich um
analytische Hülfe. Aber immer ließ sich bei ihnen ein

pathogener Prozeß nachweisen, der auf Verdrängung
der ursprünglichen Liebe zurückging. Ich habe nie einen
normalen Mensch gesehen, bei dem die Liebe nur der
Lückenbüßer minderwertiger Leiblichkeit gewesen wäre.
Ich sah gesunde, starke und schöne Menschen reich
sein an Liebe, die sie nach Adler eigentlich gar nicht
nötig gehabt hätten, sah aber auch körperliche Schwächlinge

strotzen von Egoismus, und es ist mir ganz und gar
unverständlich, wie eine sorgfältige biogenetische
Betrachtung des Menschen die Mitwirkung der Sexualität

und Artinstinkte bei der Entstehung der Freundschaft
und Liebe leugnen, ja sogar die selbst zur Hingabe
des eigenen Lebens führende Liebe auf Egoismus
reduzieren kann. Adler kennt von den unzähligen Menschentypen

einzig und allein den Streber und Selbstgefälligen,
dessen ganzes Sinnen und Trachten darin aufgeht, „das
Gefühl des Eigenwertes festzuhalten und zu heben"
(S. 89); diesen Typus aber kennt er meisterhaft. Ich
beneide ihn um seine Einseitigkeit nicht.

Wie Adler, hat auch Freud große Wandlungen
durchgemacht. Aber alle seine Phasen überragen an
Weitblick und Tiefe die Konstruktion seines Schülers
bei weitem. Zuerst stellte er der unbestimmt großen
Zahl von Ichtrieben den Sexualtrieb entgegen. Darnach
schuf er den weitesten Raum für Adlers Geltungstrieb
und Machtwillen, gönnte aber auch der Geschlechtlichkeit

und dem Ungeheuern Reich der Liebe ihr
angestammtes Recht. Aehnliches gilt von den späteren
Klassifizierungen (Liebe-Haß, Lebenstrieb-Todestrieb). Sehr oft
verwendet man Adlers Kategorie mit Vorteil; aber bleibt
man bei ihr stehen, vernachläßigt man über den Ichtrieben

den ihnen korrespondierenden Liebestrieb, so entsteht
ein falsches Bild.

Uebrigens ist der Ausdruck „Gemeinschaftsgefühl"
sehr unbestimmt. Er bezeichnet eigentlich nur das

Gefühl, in Gemeinschaft zu stehen. Dieses Gefühl steckt
aber auch im Haß, Neid, in der Schadenfreude. —

Einen der wichtigsten Unterschiede zwischen Freud
und Adler erblicke ich in der Stellung, die dem Gewissen

zugeteilt wird. Die Psa. erhebt es zu einem ungeheuer
wichtigen biologischen Faktor. Nie hat ein Psychologe
oder Biologe so wie Freud das Dichterwort verstanden:

„Der Uebel größtes ist die Schuld". Alle Neurosen sollen

aus Schuldgefühlen hervorgehen und Selbstbestrafungen

darstellen. Bei Adler ist von dieser ethischen
Orientierung nichts zu verspüren. Auch die Moral ist nur
ein Arrangement, das der Selbstsicherung und dem
Geltungsstreben dient, sie ist verfeinerter Egoismus, sonst
nichts. Auch Freuds Herleitung des Gewissens befriedigt

mich nicht. Was für tiefe individual- und sozialhygienische

Instinkte in der Entstehung der Moral mitwirken,

welche Imperative der menschlichen Geistesnatur
in ihr sich auswirken, hat auch Freud nicht gezeigt, wie
ja überhaupt das Gebiet der Philosophie ihm ferner
liegt. Seine Ansicht, daß die Moral einfach auf Erziehung
und Fremdbeeinflussung beruhe, scheint mir durch die
Großen widerlegt, die für ihre eigenartige ethische
Gewißheit in den Tod gingen. Allein die biologisch-psychologische

Bedeutung des Schuldgefühles und der dem
Guten zustrebenden Selbstbestrafung hat er unvergleichlich

tief und klar erfaßt, während Adler mit seinem
monotonen Hinweis auf Geltungsstreben und
Minderwertigkeitsgefühl nicht ins Zentrum vordrang.

Den Grundunterschied zwischen sich und Freud
formuliert Adler folgendermaßen: „Freud geht davon aus,
daß der Mensch von Natur aus nur seine Triebe befriedigen

will — Lustprinzip — daher vom Standpunkt der
Kultur aus als durchaus böse anzusehen ist" (S. 90).
Richtig verstanden ist Freuds Mensch mit seinen

ursprünglichen Liebestrieben im Lichte der Kultur bei weitem

nicht von so ausschließlich böser Natur, als der ewig
auf seinen Eigenwert erpichte, aggressive, „männlich

protestierende" Mensch Adlers, der nur aus

Schwachheitsgefühl und Berechnung Gemeinschaftsgefühl,
nicht Liebe produziert und in sein Programm aufnimmt.
Daß man auf Lust ausgeht, ist an sich gar nicht böse.
Es fragt sich nur, woran man Lust hat. Ich wüßte nicht,
was für ein Unrecht es wäre, seine Lust am Wohle
der Menschheit, an Gott als dem Inbegriff alles Hohen,
Schönen, Heiligen zu haben. Leider kann ich auch nicht
leugnen, daß im kleinen Kinde ein großer Egoist steckt;
tut es vielleicht Adler? Aber in ihm steckt auch der
Grundtrieb der Liebe. Adler fährt fort: „Das ist die

Konzeption der Freud'schen Auffassung, daß dieser von
Natur böse Mensch nur zum Zwecke der besseren

Lebensführung dieses unbewußte Böse durch die Zensur
verdeckt." Was heißt „bessere Lebensführung"? Ist
es nicht sehr anerkennenswert, wenn der Mensch sich so

über die anfängliche Unkultiviertheit mit Hülfe eines

Ideals (Freud nennt es „Ich-Ideal") aufschwingt? Und
wer sagt denn, daß diese idealistische Tendenz der
Menschennatur fremd sei? Entspricht sie ihr nicht tausendmal
besser als die ehrenrührige Adlersche Behauptung, das

A und O des Menschen sei das Streben nach Geltung?
Hat Adler nichts gehört von Freuds Begriff der Subli-

mierung, nach welchem auch die Tendenz zu höheren,
nicht triebhaften Leistungen zu den menschlichen
Bedürfnissen gehört? Sicherlich kann auch ich Freuds
anthropologischen ''Pessimismus nicht teilen. Seine Religions-

97



psychologie rechnet mit einer viel dunkleren genuinen
Kriminalität, als Calvins Lehre von der Erbsünde, oder
Kants Doktrin vom radikalen Bösen. Aber Freud legt
der Menschennatur doch auch den Drang und die
Fähigkeit zu, sich über diese atavistische
Bestialität zu erheben. Er glaubt an die Liebe
und höhere Menschwerdung, während Adler nur den

eitlen Ichling ernst nimmt. Nach Freud ist die Liebe
zu anderen virtuell angeboren, nach Adler ein sekundäres

Produkt, hervorgebracht zur eigenen Sicherung wegen

„ungeeigneter Körperlichkeit". Dies ist der
Hauptunterschied der beiden Männer.

Aus dem Gesagten ergibt sich, daß ich Adlers
Eitelkeitspsychologie unmöglich als umfassende Individual-
psychologie gelten lassen kann. Freud hätte viel mehr
Recht, sich als Individualpsychologen hinzustellen. Seine

Monographie über Leonardo da Vinci dringt, obwohl sie

von einer bloßen Kindheitserinnerung ausgeht, sehr
viel mehr in die Tiefe und Breite als Adlers
Besprechung Dostojewskis (Ips. 195—202). Zu einer
wirklichen Individualpsychologie gehörte, daß man alle

eigentümlichen Züge der Individuen untersuchte, von den

psychischen Reaktionen auf Sinnesreizungen an bis hinauf
zu den höchsten logischen, aesthetischen, moralischen,
religiösen Leistungen, und wer wollte behaupten, daß

Adler, indem er nur die Geschichte des Geltungswillens

herausklaubt und sie überdies höchst einseitig mit
der Bewertung des eigenen Körpers in ursächliche Beziehung

setzt, ein so ungeheuer umfassendes Werk geleistet
habe? Es wäre an der Zeit, daß Adler den Ausdruck
„Individualpsychologie" durch „Psychologie des Geltungswillens"

oder „Eitelkeitspsychologie" ersetzte.
Es liegt uns nun ob, Adlers einzelne Beanstandungen

der Psychoanalyse zu prüfen. Allein wie sollte eine

Verständigung möglich sein, wo Adler einerseits eine

sorgfältige analytische Durchdringung der für Freud
maßgebenden Phänomene ablehnt, andererseits seine
schablonenhafte Umknetung ohne den leisesten Versuch eines
Beweises einfach hinstellt und von seinen Gläubigen blinden

Gehorsam fordert, genau wie Mrs. Eddy, Paul Dubois
oder Coué für ihr mitgebrachtes Schema?

Den Oedipuskomplex der Psychoanalyse lehnt Adler

ab, ohne ihn auch nur richtig zu kennen. Er definiert ihn
als „die Idee, als ob das Kind den gegenteiligen Partner
libidinös besitzen will" (o. S. 89). In Wirklichkeit gehört
zur Oedipusbindung noch das weitere Merkmal des Hasses

auf den gleichgeschlechtlichen Elternteil. Wie wenig
Adler die psa. Literatur kennt, ersieht man aus der
Behauptung, daß nach ihr neuerdings die Mädchen keinen
Oedipus haben (oder haben sollen?). In Wirklichkeit
ist auch in der neueren psa. Diskussion sehr oft vom
weiblichen Oedipuskomplex mit seiner Bindung an den

Vater und seinem Haß auf die Mutter die Rede. Der
Angabe Adlers, es handle sich auch hier nicht um eine

primär sexuelle, sondern um eine bloße Geltungsangelegenheit,

— der Sohn strebe nach den Lorbeeren,
Möglichkeiten und nach der Stärke des Vaters — läßt
sich leicht begegnen durch den Hinweis auf jene Neuro-
tiker, die den Vater als einen Pflegevater nie kannten, in
ihrer erotischen Entwicklung aber durch Inzestverdrängung

und -fixierung geschädigt wurden. Behauptet Adler
etwa, solche Individuen seien nur erkrankt, weil sie „zu
einer Ueberlegenheit über den (gar nicht gekannten)
Vater gelangen wollten"? Oder findet er nicht selber, eine
solche Deutung wäre an den Haaren herbeigezogen?
Ich selbst hege Zweifel gegen Freuds Auffassung, die
Oedipusbindung für alle und jegliche Neurosen
verantwortlich zu machen — sehr früh verwaiste neurotische
Anstaltskinder scheinen mir diese Auffassung zu widerlegen

— ; aber in seh!r vielen Fällen fand ich das Oedi-
pusmotiv in seiner krassesten Gestalt als krankheitsge-
staltende Ursache, z. B. bei asthmatischen Mädchen, die
nach Angabe der Träume und Einfälle den kodierenden
Vater nachahmten. Wenn die Sexualität keine Rolle spielte,

wohl aber das Bedürfnis nach körperlicher
Ueberlegenheit, warum zeigte das Symptom nicht vielmehr
z. B. hysterisch-krampfhafte Wiedergabe seiner
Zimmergymnastik, bei welcher die Körperkraft viel stärker
hervortrat? Der Sch'ematiker mag sich von Adlers durch
nichts wahrscheinlich gemachter vager Lieblingsidee
überzeugen lassen, wer aber auf die genauen Tatsachen
eintritt und beobachtet, wie genau einzelne sexuelle
Situationen manche Krankheitsbilder determinieren, kann
sie nur glatt ablehnen.

(Fortsetzung folgt.)

*

VII.

Psychoanalyse und Paedagogik.
(Schluß.)

Von Hans Zulliger, Ittigen (Bern).

Bei der Erziehung liegen die Verhältnisse etwas
anders, denn sie geschieht auf einem andern als
intellektuellen Wege. Dasjenige ist wirksam, dauernd und
nicht nur ein Scheinerfolg in der Erziehung, was Zeit
braucht zum Reifwerden und damit bestätigt, daß es

gewachsen ist. Erziehung ist ein langsamer
Entwicklungsprozeß, sie ist nicht ein Zauber.

Man kann einem Kinde durch Zuspruch und Strafen

unter Umständen ein moralisches Verhalten von
einer Minute auf die andere gleichsam anblasen, ge-

98



wiß — man kann ein Kind unter Zwang äußerlieh
dressieren und zivilisieren. Aber man muß wissen, was man
will und was man erreicht hat. Mit der Ohrfeigenpaeda-
gogik erreicht man augenblickliche Erfolge (manchmal
zwar auch nicht), aber sie reichen nur so weit, als sich
das Objekt solcher Erziehung im Aktionsradius des Ohr-
feigenpaedagogen befindet, denn der Erfolg ist nicht
von innen heraus gewachsen, eher nur angetüncht. Und
solcher Firnis fällt leicht wieder ab.

Das Kind, meinen wir, soll nicht aus Furcht vor
der Strafe sich gesittet benehmen und „gut" handeln,
sondern aus ureigenem innerlichem Bedürfnis — nicht
als Zwang von außen, sondern als Nötigung von innen
her.

Deshalb durfte dem armen Jungen auch nicht der
leiseste Tadel gezeigt werden. Er hätte nur sein
Zutrauen erschüttert. Solches muß in der Erziehung
verhindert werden. Die Tatsache, daß er die Aprikose aufaß,

zeigte nur, daß meine paedagogische Bemühung
für ihn noch nicht gewirkt hatte, oder daß sie für ihn
noch zu wenig eindringlich war. Der Fehler lag also

an mir, aber ich hätte ihn schwerlich damit
gutgemacht, wenn ich nun aus Beunruhigung über mein pae-
dagogisches Unvermögen zu Gewaltmitteln gegriffen
hätte, um den Jungen zu zwingen, erzogener zu scheinen.

Deshalb mußte sein Bericht mit freundlichem
Kopfnicken quittiert und das weitere der Zeit und neuerlicher
Beeinflussung überlassen werden. Diese setzte ja damit
ein, daß der Junge in Gesellschaft seiner Kameraden
veranlaßt wurde, über die eigenen Diebstähle zu berichten

und sie psychisch zu verarbeiten.
Daß eine Wirkung, die sich notwendigerweise aus

der Geschichte mit und um die Aprikose einstellen
mußte, nicht ausblieb, zeigt der Vorfall, der im Winter
nach der Aprikosengeschichte passierte: Die Mädchenklasse

hat an gewissen Tagen Kochschule. Nun hatte
die Parallelklasse eines Kollegen mit der gleichen
Kochlehrerin Kuchen gebacken, und die Mädchen durften
ihrem Lehrer ein Stück davon bringen. Meine Mädchen
hörten davon, gaben sich außerordentlich Mühe, als sie

später auch zum Kuchenbacken kamen, und sie wollten

mir nun wie ihre Kameradinnen aus der Parallelklasse

von dem Gebäck bringen. Doch die Lehrerin
erlaubte es ihnen nicht, der Rest des Kuchens müsse
einer Familie im Nachbarhaus gebracht werden. Die
Schülerinnen fanden es ungerecht, daß ihnen das Ergötzen

nicht gegönnt wurde, ihren Lehrer mit den Ergebnissen

ihrer eigenhändigen Kochkunst zu erfreuen.
In der darauffolgenden Kochstunde nun machten sie

Wiener Schnitzel, und als die Kochlehrerin nicht
gerade hinsah, verschwanden zwei davon an einen
versteckten Ort: die legte man für den Lehrer weg, er

sollte sie am nächsten Tage in der großen Pause

verspeisen können.
Am andern Tage jedoch imponierte den Mädchen

die Sache wenig mehr: sie hatten Zweifel daran, daß

sie richtig gehandelt hatten, und „ob unser Vor¬

gehen vom Lehrer und überhaupt als gut
befunden werden könn e." Darum beschlossen sie,
die Schnitzel lieber selber zu essen (dazu hatten sie diese

ja zubereitet), und der Lehrerin alles mitzuteilen, was sie
heimlich getan hatten, warum sie es getan hatten, und
sie gaben dabei ihrer Unzufriedenheit unverhüllten
Ausdruck.

Die Lehrerin empfand die Vorwürfe als
Respektlosigkeit, und sie verklagte mir die „ungezogenen"
Schülerinnen.

Durch einen Zufall also — nämlich weil die
Kochlehrerin klagte, war es mir möglich, die bestimmte
Einsicht zu erhalten, daß die Aprikosengeschichte auf die
Mädchen eingewirkt hat.

Man ist versucht, mir entgegenzuhalten: wie kann
denn bewiesen werden, daß die Geschichte mit den
Schnitzeln in Beziehung stehe mit der Aprikosengeschichte?

1st nicht denkbar, daß die Mädchen von sich aus
in der Art reagiert hätten, wie uns erzählt worden ist?

Es wäre aus den freiwilligen schriftlichen Mitteilungen

der Mädchen aus früherer Zeit — nachweisbar, daß
es ihnen vor den Verhandlungen mit dem Aprikosendiebstahl

nicht so sehr drauf ankam, etwas zu entwenden,
von dem sie zudem noch das Gefühl hatten, es gehöre
eigentlich ihnen, wie es bei den Schnitzeln doch der
Fall war. Jetzt sagten sie aus, daß sie darüber
zweifelten, ob ihr Entwenden oder Verstecken der Schnitzel

„vom Lehrer und überhaupt" als gut befunden

würde. Das weist doch gewiß auf die erhaltenen
Sittenlektionen hin. Sie dachten sich wohl, ich würde,
falls ich wüßte, wie die Schnitzel in meinen Besitz
kamen, in Analogie mit der Aprikose verweigert haben,
sie zu essen. Dazu kommt noch der eigene Zweifel,

ob das, was sie taten, „überhaupt" gut gewesen
sei- M ; Mill!

Ueberlegen wir uns diese Umstände, so will uns
doch bedünken, die Aprikosengeschichte habe auf sie

eingewirkt, und was sie ethisch dabei gewonnen
haben, dessen Aeußerung sei bei den Kochschülerinnen
zum Vorschein gekommen.

Blicken wir zurück und fragen wir uns über den

weitschichtigen Prozeß, der auf die „Aprikosenlektionen"
folgte, dann dürfen wir behaupten: Das Einzelerlebnis,
vom Führer zum Gemeinschaftserlebnis gemacht, wirkte

nicht allein auf das Ichideal und das Gewissen jenes
einzelnen Schülers, der das ursprüngliche Erlebnis hatte

(in unserem Falle René), es wurde vielmehr am
Ichideal aller Schüler der Gemeinschaft
etwas verändert oder beigefügt. Dabei wurde
von Seiten des Führers nicht mit äußerlich auferlegten

Geboten oder Verboten, also nicht mit dem
Z wang gearbeitet, die Veränderungen kamen aus
innerer Nötigung, aus Angleichung der Schüler an
den Lehrer, aus der Identifikationstendenz
der Gemeinschaft mit dem Führer zustande.

Es ist wohl nicht ein überheblicher Gedanke, wenn
man annimmt, daß auch in der Knabenklasse eine ähn-

99



liehe seelische Umstellung stattgefunden hat, auch wenn
kein äußerlicher Beleg dazu vorliegt: die Veränderung
entspricht dem Kausalitätsgesetz.

Der Lehrer, der auf oben erwähnte Art gleichsam
als Brennpunkt die Schuldbekenntnisse der Schüler auf
sich zu lenken versteht und die Gewissen entlastet,
wächst über seine Eigenschaft als Wissensmittler hinaus
zum Führer, und ebenso organisch wird aus der
Schülerschar eine „Gemeinschaft", d. h. eine Masse, deren
Individuen sich untereinander identifizieren und ein gemeinsames

Ideal besitzen, dessen Vertreter sie im Führer
sehen.

Die Besprechungen nehmen viel Zeit in Anspruch,
aber sie wird mehr als nur eingeholt durch die Intensität
des Lernbetriebes, wie sie sich als Folge der
Gefühlbeziehung ohne besonderes Dazutun des Lehrers ergibt.
Wo die geschilderte seelische Einstellung die Schüler
an den Lehrer-Führer bindet, da hält auch das
Gedächtnis besser, und allgemein und in sämtlichen
Fächern wird besser und rascher verstanden und begriffen.

Es ist gesagt worden, das Wesentliche am Führer-
tum bestehe in der Faszination, der Führer sei als
solcher geboren, so wie der Künstler eben als Künstler
zur Welt gekommen sei.

Vielleicht mag das für die Führer und Künstler
von großem Formate richtig sein. Es würde jedoch
keinem Menschen einfallen, z. B. in der Malerei die ungeheuer

vielen mittelmäßigen, eher durch Fleiß als durch
Begabung gewordenen sog. Talente nicht und nur die

wenigen ganz Großen des Jahrhunderts als „Künstler"

zu bezeichnen. Aehnlich verhält es sich mit dem
Führertum: in einem gewissen, für den bescheidenen

Anspruch des Lehrers sicherlich genügenden Grade läßt
es sich erlernen. Es ließ sich nicht erlernen aus
den Untersuchungen der alten Schulpsychologie, die alle

nur beschreibender und statistischer Art sind. Aber die
Untersuchungen Freuds und der Psychoanalyse haben

uns über den Ablauf im Wesen der Massen- und der
Führerpsyche, über ihre eigene und gegenseitige Dynamik
und über ihre Parallelen zur individuellen Psyche
unterrichtet, und wir meinen, aus dieser Kenntnis dürfte sich

praktisch ebenso Nutzen ziehen lassen, wie ihn die
Neurosenbehandlung aus der Psychoanalyse gewonnen hat.

V.

Psychoanalytische Paedagogik führt uns mitten in
das Problem der Gemeinschaftsschule hinein, nicht weil
dies heutzutage gerade paedagogisches Schlagwort und
in der Mode ist, sondern, wie ich dargestellt zu haben
glaube, aus psychologischen Motiven. Sie steht heute
noch an ihren Anfängen, ihre Methodik ist noch von
niemanden geschrieben, und wenn sie einst geschrieben
wird, so kann es sich nicht um spezielle Anweisungen,
eher nur um mehr allgemeine Richtlinien handeln.

Die Widerstände gegen die psychoanalytische
Paedagogik kommen einesteils von den Paedagogen selbst.

Sie bedeutet für sie eine schwere Belastung und oft
auch eine Mut- und Selbstbehauptungsprobe. Ihre Wege
sind für den Bürger weniger durchschaubar, und der
Lehrer muß es ertragen können, wenn ein gutmeinender
Papa nicht mit seinen Maßnahmen einverstanden ist.
Mit der Aufklärung werden diese dem Mißtrauen
entsprungenen Widerstände nach und nach geringer und
verschwinden zuletzt gänzlich, es verhält sich hier wie
überall: die Pioniere haben es am schwersten.

Andernteils wird mit Recht gesagt, es könnte mit
der Psychoanalyse viel gepfuscht werden. Deshalb ist
zu verlangen, daß jemand, der irgendwie und besonders
in der Erziehung die Psychoanalyse anwenden will, diese
erst in gründlicher Weise kennen lernen muß. Sonst
ist es schon besser, er experimentiere nicht mit blinden
Händen an Kindern herum, sondern erziehe im historischen

Sinne weiter.
Wenn es vorkommt, daß Unverantwortliche mit der

Psychoanalyse pfuschen, so sagt das gegen die Idee noch
nichts. Wo eine Idee richtig ist, da gilt es, ihr nachzustreben

und Mittel und Wege zu suchen, sie zu
verwirklichen. Wenn eine Sache als gut und wertvoll
befunden wird, dann darf sie nicht deshalb unterbleiben,
weil sie möglicherweise unangenehme Nebenerscheinun.-

gen zeitigt, für die nicht die Sache, sondern einzelne
leichtfertige und unerwünschte Mitläufer verantwortlich
sind.

Psychoanalytische Paedagogik steht nicht im
Gegensatz zu den Erziehungsgrundsätzen, die von den grossen

Erziehern wie Pestalozzi oder Rousseau
aufgestellt worden sind.

Ihre Vorteile bestehen darin, daß sie:
1. den Lehrer befähigt, psychologisch fundierte

Schülergemeinschaften zu gründen und als Führer zu
leiten. Wo er diese Aufgabe aus intuitiver Begabung
bereits erfüllen kann, da gibt ihm die Psychoanalyse die
psychologische Vertiefung und das Verständnis seiner
Intuition, dazu die Mittel, selbst dort gemeinschaftsbildend

zu wirken, wo seine Intuition versagt. Die Fähigkeit,

Gemeinschaften zu bilden, bleibt nicht länger ein
vereinzelter Glücksfall unter der Masse der Paedagogen,
sie ist etwas Erlernbares geworden;

2. dem Lehrer die Hilfe zur Hand gibt, dort, wo
ein Kind aus bestimmten Gründen nicht gemeinschaftsfähig

ist oder aus der Gemeinschaft heraus zu fallen
droht, mit individueller Behandlung einzuspringen und
das betreffende Kind für die Gemeinschaft zu retten;

3. den Lehrer, gestützt auf seine Einsicht der
Triebentwicklung der Schüler und auf sein Wissen um die

Triebumsetzung, Triebverknüpfung und die Dynamik
seelischen Geschehens, solche erzieherische Maßnahmen
ergreifen läßt, die das Kind von innen heraus kultivieren
und nicht nur von außen her — durch Dressur und
Abrichtung — zivilisieren und es vom Lustprinzip weg
zum Realitätsprinzip wachsen lassen;

5. den Schülern ihre Lernarbeit erleichtert, die
gestützt auf das besondere Gefühlsverhältnis zum Leh-

100



renden, rascher und leichter vonstatten geht und eine

eigentliche „Schulmüdigkeit" nicht aufkommen läßt, und
6. sowohl Schüler und Lehrer eher und besser

befriedigt.

Gewiß bedarf unser Schulwesen einer Menge
organisatorischer Umänderungen, um mit der fortschreitenden

Zeit Schritt zu halten. Wir wollen die
Bestrebungen der sog. Schulreform nicht unterschätzen, auch

wenn sie in dieser Arbeit nur angedeutet worden sind,
sie jedoch auch nicht überschätzen und glauben, es sei
auf dem Gebiete der Paedagogik nicht weiterzukommen,

bevor andere äußere Organisationen vorhanden
sind. Das wäre ein Irrtum: wir wollen nie vergessen,
daß die beste Organisation unfruchtbar bleiben muß,
wenn sie von Unfähigen gehandhabt wird — daß es

der Geist ist, der sich die Formen schafft und 'sie

sprengt, wo sie unzulänglich geworden sind — daß der

Geist sich immer neue Formen schaffen muß und
niemals die Formen Geist schaffen.

Es ist heute so, daß psychoanalytische Erziehung
ohne Abänderung gegebener Schul-Organisationen möglich

ist, aber es wird nicht möglich werden, die Schul-

Organisation wesentlich abzuändern, ohne dabei
psychoanalytische Gesichtspunkte in Betracht zu ziehen. Denn
das Wesentliche an jeder „neuen Schule" besteht nicht
in der Aufnahme besonderer Lehr- und Lerntechniken,
anderer Lehrstoffe, besserer Zeiteinteilung, Materialien,
Verfahren, Förderung der Begabteren, sondern in der

Erziehung im engeren Sinne, der Erziehung zu Charakteren

und Persönlichkeiten, die im Rahmen der Gesellschaft

ihren Platz richtig ausfüllen können. Dabei kann
uns keine andere Lehre solche Dienste leisten, wie die

Psychoanalyse, und darum gehört ihr in der Paedagogik
die Zukunft.

Schatten über der Schule.
Referat von Dr. K. E. L u s s e r,

gehalten an der Bezirks-Konferenz vom 9. März 1931, in
St. Gallen.

IV. Teil.

Ein weiteres aktuelles Problem, dem Dr. Schohaus
ein Kapitel seines Buches widmet, lautet: „Disziplin".
Sicher ruht in jedem Menschen ein Stück Tier; diese
fundamentale Wahrheit dürfen wir bei noch so
idealistischer Einstellung nicht übersehen. Sicher ist es eine

Aufgabe der Schule, die Wildnis Mensch zu lichten
und zu bezwingen. Sicher muß jede Schule Disziplin
haben und ist ohne sie keine Schule möglich. Sicher
ist das Einordnen in die Disziplin auch ein Erziehungsfaktor

zur Einordnung in das soziale Gefüge der
Zukunft. Hier wird vielleicht Dr. Schohaus vielfach
mißverstanden. Er anerkennt durchaus die Notwendigkeit
der Disziplin und hat Geist und Zweck vernünftiger
Disziplin geradezu klassisch formuliert, wenn er schreibt:
1. „Das Kind soll sich, um mit Pestalozzi zu reden, aus

seiner „wilden Tierheit" zu „gezähmter Menschlichkeit"

entfalten. Es soll lernen, seiner Subjektivität, seiner

Triebhaftigkeit Schranken zu setzen, um so die

Fähigkeit kultureller Einordnung in den sozialen

Organismus zu erlangen. Alles, was die Schule an

vernünftiger Disziplinierung vom Kinde fordert, dient der

Entwicklung seines sittlichen Willens. Wo die

Nötigung zur Uebung solcher Selbstbeherrschung fehlt,
wird dem Kinde die wichtigste Hilfe zur Entfaltung seiner

sittlichen Persönlichkeit vorenthalten.
2. Im besonderen hat das Schulleben dem Kinde das

Verständnis dafür zu vermitteln, daß die Bedürfnisse,

Absichten und Anstrengungen der Mitmenschen zu

achten sind. Die Beobachtung von Ruhe und die

Einordnung im Unterricht sind insofern nichts
anderes als der Ausdruck des Respektes vor der
Arbeit des Lehrers und vor dem Willen der
Klassengenossen, an derselben teilzunehmen.

3. Disziplin ist im Schulbetrieb bis zu einem gewissen
Grade eine „technische" Notwendigkeit. Die richtige

Abwicklung eines bestimmten Programmes wird
ohne sie unmöglich.

Diese Erfordernisse sind îo natürlich, daß eine an
ihnen orientierte Schulordnung den Kindern zwar
gelegentlich etwas unbequem, niemals aber die Quelle
eigentlicher Leiden sein kann. Die Kinder anerkennen im
allgemeinen sinnvolle Disziplinansprüche instinktiv und
ohne weiteres. Sie lassen sich mit Festigkeit, Vernunft,
Güte und Humor sehr leicht in zur Gewohnheit
werdende Schranken weisen.

Weshalb aber bringt die übliche Schuldisziplin den
Kindern so häufig wirkliche Leiden? Leiden sind ja
in der Jugend durchwegs der subjektive Ausdruck für
Entwicklungsgehemmtheiten.

Das kommt daher, weil die Schule die Kinder vielfach

in eine ihnen wesensfremde Ordnung
hineinzwingt, in ein durch Regeln bestimmtes Leben, das
nicht nur dem Drang nach ungehemmter Triebentfaltung,

sondern auch den durchaus berechtigten, der
Gesamtentwicklung günstigen Bedürfnissen nach freier
Bewegung widerspricht.

101


	Individualpsychologie und Psychoanalyse [Fortsetzung]

