
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 4 (1931-1932)

Heft: 4

Artikel: Individualpsychologie und Psychoanalyse

Autor: Adler, Alfred / Pfister, O. / Zulliger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JSP SCHWEIZER ,v. i:,„8
ERZIEHUNGS-RUNDSCHAU
Organ für das öffentliche und private Bildungswesen der Schweiz
41. JAHRGANG DER SCHWEIZERISCHEN PAEDAGOGISCHEN ZEITSCHRIFT

25. JAHRGANG DER „SCHULREFORM"
Herausgegeben in Verbindung mit

Univ.-Prof. Dr. P. B o v e t, Prof. Dr. v. Gonzenbach, a. o. Prof. Dr. H. Hanselmann,
Univ.-Prof. Dr. Matthias, Rektor J. S c h ä I i n Sem.-Dir. Dr. Schohaus und Sek.-Schulinsp. Dr. Schräg

von
Dr. phil. Karl E. Lusser

Individualpsychologie und Psychoanalyse.
Eine Artikelreihe.

Vorbemerkung der Redaktion: Endlich sind wir in der
Lage, die bereits letztes Jahr vorbereitete und angekündigte
Arfcikelreihe über Individualpsychologie und Psychoanalyse zu
veröffentlichen. Die Verzögerung hatte ihren Grund in der
Arbeitsüberlastung Dr. Adlers und in seiner längern Abwesenheit
in Amerika. Die Verzögerung wird aber reichlich durch den
Umstand ausgeglichen, daß wir nun in der Lage sind, einen
Originalartikel des berühmten Begründers der Individualpsychologie
zu veröffentlichen. Wir befolgen auch bei dieser Artikelreihe

unseren Grundsatz, zu einem Thema auch gegensätzliche
Meinungen zum Ausdruck kommen zu lassen und fügen darum
bei, daß die Redaktion der SER nicht mit allen Darlegungen
einig geht.

Im nächsten Heft wird Herr Dr. Adler speziell die
Unterschiede der Individualpsychologie gegenüber der Psychoanalyse

behandeln, während Herr Dr. Pfister die Unterschiede
der Psychoanalyse ^gegenüber der Individualpsychologie
hervorheben wird.

I.

Individualpsychologie.
Von Dr. Alfred Adler, Wien.

Die individualpsychologische Theorie fußt auf der

Erfahrungstatsache des Primordiats der Keimzelle als

eines Ichs, einer Ganzheit, einer wenn auch mit
unseren Mitteln schwer erkennbaren Persönlichkeit, der
beim Menschen alle menschlichen Entwicklungsmöglichkeiten

mitgegeben sind. Außerhalb dieses Ichs der Keimzelle

gibt es weder ein „Es" noch „Triebe" sadistischer
oder welcher Art immer. Zu den menschlichen
Entwicklungsmöglichkeiten gehören, in millionenfacher
Verschiedenheit/Triebe, Gefühle, Motilität, Denkkraft, Leistungsfähigkeit

in ihren minimalen Ursprüngen. Hier liegt das

freilich bescheidene Feld der Hereditätsforschung, die
aber niemals die evolutionäre, schöpferische Kraft des

Ich übersehen sollte, besonders aber nicht die nach
Vollendung strebende Tendenz, eine ewige Aufgabe des
Individuums.

Denn dieses Ich, die keimgegebenen Möglichkeiten
der primitiven Zelle, findet gegenwärtige und vielleicht
auch dauernde Schranken an den Gegebenheiten der
Gemeinschaft, der Beschaffenheit des Kosmos, der
Erdkruste, der Zweigeschlechtlichkeit und allen Wegbereitungen

derselben. Im Erleben aller Realitäten liegt der
Zwang zur Anpassung und Ueberwindung. Dadurch ist
die Aufgabe gesetzt, für allé Ewigkeit, der die Ganz¬

heit des Individuums die Ganzheit der Menschheit
ausgesetzt ist, ein Eingebettetsein in allmenschliches Werden

und Tun, dem jede menschliche Kreatur unterliegt,
wo jedes Individuum durch sein Verhalten und durch
seinen Lebenslauf seine größere oder geringere Eignung
und Anpassung erweist. Dabei ist die Einmaligkeit jedes
menschlichen Lebensstils weder durch Heredität noch
durch Milieueinflüsse sondern nur durch das zielstrebige,

nach Vollendung drängende individuelle schöpferische

Gestalten.
So wird der allem seelischen und körperlichen

Wachstum zugrunde liegende finale Prozeß entschleiert
Und es ergibt sich trotz aller psychologischer
Spruchweisheit die Notwendigkeit einer finalen Anschauung

zum Verständnis seelischer Vorgänge im Gegensatz

zu rein kausalen.
Die Finalität in der Betrachtung seelischer

Prozesse drängt sich mit solcher Urgewalt in die Betrachtung

des Trieblebens, der Denkvorgänge, des Gefühlslebens

und der Aktivität, daß selbst dort, wo, wie so

häufig, die Individualpsychologie mit recht wenig Kenntnis

und Geschick bekämpft wird, auch der verwegenste
Opponent im Banne der Finalität steht. Und selbst die

Bildersprache anderer psychologischer Richtungen baut

59



sich in deren Unbewußten auf als ein Streben auch
irgend einer Art von Vollendung, im Suchen nach Ueber-
legenheit, um einem Minderwertigkeitsgefühl zu
entkommen. (Oedipuskomplex, Narcissismus, Zensor, Uebe-

rich, Idealich, Schuldgefühl etc. Triebhaftigkeit) Jenseits
der wissenschaftlichen Voreingenommenheit dürfte wohl
kein Zweifel bestehen, daß die indps Konception viel
tiefer liegt und nicht übersehen werden kann.

Auch die weitverbreitete Zweifelsucht mancher
Kritiker glaube ich beheben zu können, die der Indps
folgende Rechte bestreiten: 1. sich Indps zu nennen. Da
wir die Ganzheit des Individuums in seiner Bezogenheit
zu den unumgänglichen Lebensfragen untersuchen, könnte

sich dieser Zweifel wohl beheben lassen. 2. Sich
eine Wissenschaft zu nennen. Dieser Irrtum beruht ganz
und gar auf einem Mißverständnis darüber, was
Wissenschaft eigentlich ist. Meist meinen diese Kritiker,
Wissenschaft sei eine Summe von empirischen Tatsachen,
aus einem Laboratorium oder durch unmittelbare
Anschauung gewonnen. Dann wäre mancher Laboratoriumsdiener

der eigentliche Wissenschaftler. Wisschenschaft
heißt vielmehr für den Zusammenhang und die
Beziehung der unmittelbaren Erfahrungen ein erklä-
rendes Prinzip gefunden zu haben, dem sich alle
unmittelbaren Erfahrungen einordnen lassen, ohne
einen Widerspruch aufkommen zu lassen. Dabei
ist die Bedeutung des common sense von
ausschlaggebendem Wert. 3. Daß sie der Metaphysik keinen
Raum gibt. Da das oben beschriebene erklärende Prinzip

der Indps jenseits der unmittelbaren Erfahrung liegt
und sich nur durch die — bisher — vollkommene Wi-
derspruchslosigkeit mit den unmittelbaren Erfahrungen
rechtfertigt, erledigt sich auch diese Meinungsäußerung
in glatter Weise.

Ernster scheint mir der Einwand, daß Indps eine

ethische, wertende Anschauungsform sei. Dieser
ungerechte Tadel enthält eigentlich, ganz abgesehen von dem
nicht zu leugnenden letzthinigen ethischen Wert aller
wissenschaftlichen Wahrheit, ein starkes,
uneingeschränktes Lob, gelegentlich auch schüchtern ausgesprochen,

die Goncedierung der „praktischen Vernunft", der
menschlich und gesellschaftlich zutage liegenden Brauchbarkeit

der Indps. Das „Soll", das „Fiat", das in jeder
Erkenntnis liegt, ist nicht die Erkenntnis selbst. (Man
verzeihe mir diesen Exkurs in den psychologischen
Kindergarten.)

Die schöpferische Kraft des Kindes im Aufbau seines

Lebensstils ist in gewissen Grenzen frei und
ungebunden. Erst wenn es sein Ziel nach mannigfachen
Vorversuchen und Meinungen konkret gestaltet hat,
alle andern zu beherrschen, an den notwendigen
Leistungen teilzunehmen, allen Entscheidungen auszuweichen,

und noch konkreter, reich, stark, mutig, vorsichtig,

schlau, wahrheitsliebend, was alles sich in der Phantasie,

in der Berufswahl, in der Wahl der Symptome
ausprägt, ist es determiniert, aber nicht durch
Ursachen, sondern durch sein Ziel, oder was dasselbe ist,

durch seinen Lebensstil. Dieser Einheit der Persönlichkeit,

diesem unbewußten Lebensplan, fügen sich
gleichlaufend das Denken, das Fühlen, das Handeln, das Wollen,

alle Charakterzüge, das Bewußte und das
Unbewußte ein. Nur wer das „Bewußte" wörtlich nimmt,
wer nicht erfaßt hat, daß ein bewußter Vorgang „sein
eigentliches Gegenteil" bedeuten kann, wer vergessen
hat, daß Bescheidenheit auch Hochmut bedeuten kann
(Sokrates) wird immer Gegensätze des Bewußten und
Unbewußten zu entdecken glauben. Wer nicht erfaßt
hat, daß Konflikte des Bewußten und Unbewußten, ebenso

wie der Konflikt im Zweifel des Bewußten zur
„zögernden Attitude" gehören, wird den Gleichlauf vermissen.

Am frühesten war die Aufmerksamkeit der Indps
auf jene Einflüsse gerichtet, die bei unserer scharfen
Erfassung der Einmaligkeit des Individuums
„erwartungsgemäß" nicht „kausal" die Ganzheit beeinflussen
können. So kamen wir zum Verständnis der Bedeutung
von der verschiedenen Wertigkeit der Organe für das

Erleben, für die Meinung des Kindes inbezug auf seine
Rolle im Leben. Der Einmaligkeit der Organminderwertigkeit

entspricht auch die Einmaligkeit im Eindruck auf
das seelische Wachstum. Ist man in das Netz der
„Typisierung" verstrickt, so wird man von der Tausendfältigkeit

der seelischen Erfolge überrascht, besonders wenn
man der „freien" schöpferischen Kraft des Kindes keine
Rechnung trägt. Bei richtiger Anwendung des indps
Grundsatzes, keine Formel zu verwenden,
sondern Schlüsse im Sinne des common sen-
s e, nicht das eigene Urteil als maßgebend zu betrachten,

sondern den Spuren zu folgen, die das Kind
gegangen ist, wird man der kindlichen Konstruktion der

„psychischen Konstitution" gerecht werden.
Dem Erleben der Organminderwertigkeit können Stärke
und Schwäche entspringen. Und dazwischen liegen
tausend Varianten. Immer aber wird es sich um einen
Versuch der Anpassung, um ein Ziel der Vollendung
handeln.

Die genauesten Kenntnisse über Wahl des Lebensstils

verdankt die Psychologie und die Paedagogik den

indps Untersuchungen des verzärtelten, von einei
zweiten Person abhängigen Kindes. Von den einfachsten
bis zu den kompliziertesten Fällen zieht sich die
Erscheinung der „Anlehnung", der „Erwartung" (die schon

Kräpelin aufgefallen war), der geringen Entwicklung
des Gemeinschaftsgefühls. Ich darf wohl nach jahrelangem

Suchen behaupten, daß nahezu ausschließlich alle
menschlichen Fehlschläge, Schwererziehbarkeit, Neurose,

Psychose, Selbstmord, Verbrechen, Trunksucht,
Morphinismus und Cocainismus und ein ganz großer Teil
abwegiger Lebensanschauungen auf das Gefühl der
Unsicherheit zurückzuführen sind, das man am deutlichsten

bei ehemals verzärtelten Kindern antrifft. Wobei
nicht zu vergessen ist, daß auch solche unter ihnen zu
finden sind, die bei Ueberwindung der hiehergehörigen
Schädlichkeiten ganz große Leistungen vollbracht ha-

60



ben, während andere auch mit einem blauen Auge
davon gekommen sind, wenn sie nicht einer strengen
Funktionsprüfung unterworfen wurden.

Freilich ist die Entscheidung, ob einer diesem
verzärtelten Lebensstil angehört, nicht immer leicht. Ich
möchte nach meiner Erfahrung das Urteil darüber nicht
jedem beliebigen Kritiker überlassen.

Auch Lieblosigkeit in der Erziehung, die Rivalität
der Geschwister, unglückliche Ehen der Eltern,
Familientraditionen, die soziale Umwelt und die ökonomischen
Verhältnisse lassen ihre Spuren zurück. Aber auch in dieser

Beziehung ist es wichtig, bei der Tausendfältigkeit
dieser Spuren darauf zu achten, was das Kind daraus
gemacht hat.

Unsere scharfe Betonung der Ganzheit, die seither
fast Allgemeingut der Psychologie geworden ist, führte
uns ganz im Anfang schon in die Zeit zurück, in der
wir den Aufbau des Lebensstils feststellen konnten, ohne
daß wir gezweifelt hätten, daß dieser Lebensstil schon

vor unserer Entdeckung bestanden hat. Dieser Lebensstil

ist recht eigentlich die psychische Konstitution
des Individuums und kann nur geändert werden nach

Aufdeckung des Fehlers in ihm und nach voller Ueber-

zeugung des Untersuchten. Unser „Ueberzeugen" des
Untersuchten sollte doch nicht als Intellektualismus
angesehen werden, da wir bei unserer Ganzheitsbetrachtung

fraglos die Beeinflussung der ganzen Persönlichkeit

im Auge haben. Unter anderem dienen uns Erinne¬

rungen, Träume, Phantasien, kurz alle Ausdrucksbewegungen

als Wegweiser zum Verständnis des Lebensstils,
wie besonders zum Zwecke der Ueberzeugung des
Untersuchten. Erst wenn wir in allen diesen Erscheinungsformen

die gleiche Grundmelodie, die gleichen seelischen

Klangfiguren festgestellt haben, die Ganzheit, die das

ganze seelische Gewebe durchzieht, sind wir unsrer
Sache sicher.

Weitgehende Untersuchungen haben uns darüber
belehrt, daß unter allen Umständen der Grad des erworbenen

Gemeinschaftsgefühls, des Interesses für den
andern und für das Wohl der Gesamtheit den Unterschied
der Lebensstile ausmacht, vielmehr als alle anderen
Faktoren. Dies gilt so sehr als Grundsatz der Indps, daß wir
eine Verbesserung des in jedem Falle künstlerischen
Aufbaues der Ganzheit nur erwarten, wenn es gelingt, die
Anpassung des Individuums im Sinne der Mitmenschlichkeit,

der Mitarbeit, der Liebe zu verbessern. Diese
Aufgabe setzt ein intensives Verständnis der Indps voraus.

Es fällt uns nicht ein, dem Untersuchten mit einer
Formel an den Leib zu rücken. Wohl aber sind wir durch
unsere Grundanschauungen geleitet, ohne dabei die
Einmaligkeit, die tausendfältigen Varianten zu vergessen. Wie
sehr dabei der common sense gewahrt werden muß,
wie groß die Schulung in der Zusammenhangsbetrachtung
sein muß, wissen vielleicht nur die wenigen, die in
jahrelanger Arbeit Indps betrieben haben.

II.

Psychoanalyse.
Von Dr. O. Pf is ter, Pfarrer in Zürich.

1. Das Wesen der Psychoanalyse im allgemeinen.

Die Psychoanalyse (Psa.) ist
a) eine von Sigmund Freud begründete wissenschaft¬

liche Methode zur Auffindung unbewußter, und
zwar aus dem Bewußtsein verdrängter Vorstellungen,

Gefühle und Wünsche, ihrer Ursachen, Motive
und Wirkungen,

b) eine noch unabgeschlossene Summe von
theoretischen Erkenntnissen über jene
unbewußten Tatsachen, sowie die in ihnen
waltenden Gesetze,

c) ein zunehmender und sich vertiefender Komplex
von Maßregeln zur Beeinflussung jener
unterschwelligen Determinanten int
Dienste der Hygiene, Paedagogik,
Seelsorge und Kulturförderung.

Dagegen will sie keine umfassende Psychologie sein,
indem sie direkt nur gewisse verdrängte unbewußte
Tatsachen des individuellen und sozialen Seelenlebens be¬

arbeitet. Auch erhebt sie keineswegs den Anspruch, eine
Ethik oder Weltanschauung einzuschließen oder von sich
allein aus begründen zu können.

2. Die Psa. als psychologische Methode.

Die Psa. knetet nicht mit derbem Handgriff alle
Erscheinungen in eine mitgebrachte Gußform, und läßt
nicht zu Boden fallen, was in dieser Schablone keinen
Platz findet, sondern sucht in mühsamen Einzeluntersuchungen,

die stets zu Ueberraschungen über Ueberra-
schungen führen, die Manifestationen, d. h. Kundgebungen

des Unbewußten, kennen zu lernen. Mit Hilfe von
Einfällen, die ohne Hypnose und Suggestion gewonnen
und sorgfältiger Deutung unterzogen werden, sucht sie
den ganz besonderen Sinn der Träume, Stimmungen,
Fehlhandlungen, neurotischen Symptome und hundert
anderen Phänomene, die untersucht werden sollen.
Stehenbleiben bei der Zurückführung auf Sexualität,
Geltungstrieb, Gemeinschaftsgefühl oder andere Gemeinplätze

wäre für sie ebenso geschmacklos, wie wenn der

61



Besucher einer kunstgewerblichen Ausstellung nur zu
berichten wüßte, die vorhandenen Gegenstände bestehen

aus Kupfer, Zinn, Eisen, Holz oder Leder. Erst bei
'ins Einzelste dringender Gründlichkeit enthüllt sich der
psychologischen Wißbegierde der genaue Sinn, die
tiefere Struktur, die genaue unbewußte Absicht und
biologische Bedeutung der psychischen Einzeitatsachen und
ihr innerer Zusammenhang, sowie die Gesetzmäßigkeit
der sie hervorbringenden Vorgänge. Mögen oberflächliche

Ignoranten die aus einer Menge tiefschürfender
Einzelanalysen hervorgegangene Analyse eines neurotischen

Symptoms oder einer durch Verklemmung im
Unbewußten bewirkten Fehlentwicklung des Charakters
bespötteln, mögen manche die Psychologie lieber nach Art
des Koches betreiben, der den Deckel von der Pfanne
abhebt, besten- oder schlimmstenfalls einmal umrührt und
befriedigt den Deckel wieder aufsetzt, die Psa. läßt sich
nicht irre machen. Die von ihr geforderte Sorgfalt ist
nicht nur notwendig, um der unendlichen Mannigfaltigkeit
der Individuen gerecht zu werden und ödem Schematismus

zu entgehen, sondern auch, weil jede psychische
Aeußerung nur in ihrem Zusammenhang mit den
zentralen Lebensinteressen und der seelischen Gesamtökonomie

verständlich wird.

3. Die Gegenstände.

Als wir die Auffindung verdrängter Vorstellungen,
Gefühle und Wünsche als Aufgabe der psa. Exploration
angaben, ergänzten wir diese Bestimmung sofort durch
den Hinweis auf die Pflicht, auch die gesetzmäßigen
ursächlichen und finalen Zusammenhänge, in welche jene
unterschwelligen Tatsachen hineingehören, zu entdecken.
Die Analyse muß uns belehren, wie jene Determinanten
entstunden, wodurch sie in Verdrängung gerieten, oder
wie sie aus anderen verdrängten Tatsachen durch
unterschwellige Umformung hervorgingen. Sie muß uns
zeigen, was für Wirkungen die Verdrängung hervorrief, z. B.

Fixierungen von gewissen Vorstellungen und Wünschen,
die sich im Widerspruch zur Fortentwicklung im
Unbewußten festklemmen und das Bewußtsein hemmen, wie
Wasserpflanzen, die die Oberfläche des Sees nicht erreichen,

aber den Schwimmer fesseln und vielleicht
verderben. Zu diesen Verdrängungswirkungen gehören ferner

die Regressionen, die in einem Wiederaufleben
früherer, meist infantiler Inhalte oder Funktionen bestehen,,
die Kompensationen, die oft in so seltsamer Weise
frühere Symptome ablösen, die Uebertragungen, bei denen
der Analytiker öder sonst eine begegnende Person infolge
von Affektverpflanzung so unberechtigt geliebt und gehaßt,
bewundert oder verachtet werden, die Widerstände, die sich
der Aufhellung so wuchtig entgegenstemmen usw. Es

enthüllt sich dem Blick des Analytikers ein ungeheuer
reiches Kräftespiel, eine Fülle von ^gleichartigen Abfolgen,

die sich in Gesetze formen lassen, eine gänzlich
neue, unendlich inhaltsreiche Tiefenpsychologie, gegen
die der monotone Hinweis auf „Geltungstrieb",
„Minderwertigkeitsgefühle", „Mangel an Gemeinschaftsge¬

fühl" und ein paar andere psychische Tatsachen sich
erschreckend dürftig ausnimmt. Man denke an bisherige
psychologische Rätsel, wie den Traum, die Halluzination,
die Zwangsvorstellung, das Déjà vu, die Fehlleistungen, die

Synästhesien (z. B. das Farbenhören), die Zungenrede,
die Kryptographie und -lalle, die künstlerische Inspiration,

den Expressionismus, die Gefühlsebbe und -flut,
die Kleptomanie und zwangsmäßige Pseudologia, sowie
hundert andere mit unendlich minutiöser Sorgfalt
untersuchte Erscheinungen, man denke an die gewaltige
Arbeit, die auf die Prüfung ihrer Motive und Dynamik
verwendet wurde, und vergleiche diese Arbeit mit dem
summarischen Verfahren, das sie ohne viel Federlesens mit
kühner Schwingergeste ins Prokrustesbett eines
mitgebrachten Schemas, z. B. die Lehre vom Geltungsstree
ben, wirft! Man kann sich kaum einen größeren Gegensatz

denken.

4. Sexualität und Ichtriebe, Liebe und Haß, Lebens¬

und Todestriebe.

Die gegnerische Behauptung, Freuds Psa. schnüffle

immer nur nach sexuellem Verdrängten, ist zwar
sehr wirksam, aber falsch. Wer seine Polemik auf die

Erregung von Unwillen prüder Leute abstellt, und wer
die Salonfähigkeit und Eignung für Backfische für ein

notwendiges Kriterium der Seelenkunde hält, sich über
den furchtbaren Ernst der Wahrheit und die Not Leidender

aber hinwegsetzt, mag die alte Anklage fortsetzen.
Er wird immer solche finden, die ihn mit offenen Armen
begrüßen. Allein es ist bemühend, die böse Lüge immer
wieder aufgetischt zu sehen.

Richtig ist, daß Freud dem Triebgebiet, das man

gewöhnlich als Sexualität bezeichnet, mehr Aufmerksamkeit

als irgendeiner seiner Vorgänger gewidmet hat.
Aber war es nicht angesichts der menschlichen Leiden
dringende ärztliche Pflicht, und haben nicht selbst viele

Gegner bekannt, daß Freud sich durch seine Untersuchungen

auf diesem Gebiet die größten Verdienste
erwarb? Richtig ist, daß er die Entstehung der sexuellen

Perversitäten, die bisher einfach auf rätselhafte
Nervenvorgänge zurückgeführt wurden, in subtilen Forschungen

psychologisch verständlich machte. Richtig ist, daß

er, ohne Nietzsche zu kennen, nachwies, daß die
Sexualität bis in viele der höchsten Geistestätigkeiten hinauf

ihren Einfluß geltend macht.
Aber es ist demagogische Unlauterkeit, zu

versichern, Freud leite das gesamte Geistesleben aus der
Sexualität ab. Im Gegenteil warnte er sogar davor, die
Träume stets sexuell zu deuten. Dem Sexualtriebe stellte
er die Ichtriebe gegenüber (man beachte den Singularis
und den Pluralis!). Den Untersuchungen Adlers über
die Ichpsychologie widmete er auch zur Zeit der schärfsten

Polemik Anerkennung und beanstandete nur die
einseitige Berücksichtigung des Willens zur Macht und Ver-
nachläßigung oder Vergewaltigung aller übrigen Triebe.
Ferner betonte Freud oft, daß er das Wort „Sexualität"

nicht im populären Sinne gebrauche, sondern al-

62



les darunter verstehe, was das griechische Wort „Eros"
oder das deutsche Wort „Liebe" ausdrücken. Man hielt
es auf gegnerischer Seite für vornehm, dies dem
Publikum vorzuenthalten und den „Pansexualismus" Freuds
zu brandmarken. (Natürlich ist nicht Adler gemeint.)

Von der Einsicht ausgehend, daß die Sexualität zum
Aufbau des Ichs große Beiträge liefert, hat Freud
später die Triebe anders eingeteilt. Liebe und Haß,
Lebens- und Todes- oder Destruktionstrieb ist die
Einteilung, die für ihn jetzt Geltung besitzt.

Man muß sich nur immer klar vor Augen halten,
daß alle Einteilungen nur abstrakte Bedeutung haben.
Verwechselt man gedankliche Unterscheidung mit
realer Scheidung und Geschiedenheit, so fällt man in
die alte Vermögenspsychologie zurück. Im Geltungstrieb
steckt viel Sexualität, in der Sexualentwicklung viel
Geltungsstreben; aber es geht nicht an, das eine
konstant auf das andere zu reduzieren und nur dem einen
oder anderen Begehren wirksame Ursächlichkeit
zuzusprechen. Es wäre so geschmacklos, wie wenn man
alle menschlichen Tätigkeiten dem Eßtrieb unterordnete
und sogar Kunst und Wissenschaft lediglich als Mittel
für Nahrungserwerb ausgeben würde. Man vergesse doch

nicht, daß alle psychischen Funktionen einem Organismus

angehören! Seit 1916 kämpfe ich unaufhörlich für
die „organische Betrachtungsweise", nach welcher jede
seelische Tätigkeit nur im Zusammenhang mit dem
Lebensganzen verständlich wird, und die Isolierung der
einzelnen Triebe abgesehen von ihren elementarsten Aeus-

serungen, die generelle Unterwerfung des einen
Triebgebietes unter das andere zu Irrtümern und Vergewaltigungen

führen.

5. Das verdrängte Moralische.

Wie verkehrt es ist, Freud eine Zurückführung
aller Geistestaten auf das Sexuelle vorzuwerfen, beweist
nichts deutlicher als sein Sublimierungsbegriff. Unter
Sublimierung versteht der Schöpfer der Psa. bekanntlich

die Abkehr vom Sexuellen und Hinwendung zu
nichtsexuellen höheren Zielen. Eigentlich widerlegt schon
sein Verdrängungsbegriff die gegnerischen Denunziationsbestrebungen.

Denn von je her ließ er die neurosenbildenden

Verdrängungen aus Konflikten des Gewissens
(heute im „Ich-Ideal" enthalten) mit der Sexualität
hervorgehen. Die Neurosen sind für Freud Selbstbestrafungen.

So erlangt das Moralische für die Psa. eine so

ungeheuer wichtige Bedeutung wie niemals zuvor in

einer Psychologie oder Biologie.
Während aber früher Freud beim moralischen Konflikt

immer die Triebe den Kürzeren ziehen ließ und mir
sogar eine Arbeit zurückwies, *) weil sie das Gegenteil
beweisen wollte, tritt er seit 1923 warm für die Lehre
vom verdrängten Moralischen ein. Um so weniger kann

man fortan behaupten, die Tiefenpsychologie wühle nur

*) Sie erschien 1921 englisch in der Zschr. „Psyche and

Eros" (Jan. 1921), Vol. II, p. 1—111, 90-99 unter dem Titel:
„Experimental Dreams Concerning Theoretical Subjects".

im Unrat des Unbewußten herum, das dem Auge besser

verborgen bliebe. Für die Paedagogik und Seelsorge ist
es oft enorm wichtig, dem angeblichen Immoralisten und
Atheisten die richtenden Mächte, die er verleugnet,
aufzudecken. Manche Neurose läßt sich gar nicht beseitigen,

ohne diese verdrängte Moral und Religion
aufzuhellen. **)

6. Kausale und finale Betrachtung.

Es trifft zu, daß Freud nach den Entstehungsursachen

der Neurosen, der Träume, des Witzes und vieler
anderer psychischer Gebilde Umschau hielt. Ohne
Kausalbetrachtung gibt es bekanntlich keine Erklärung, ohne
Erklärung keine Wissenschaft.

Nun aber wirft man ihm vor, daß er die finale
Anschauung außer acht gelassen habe und nimmt für sich
die Priorität in dieser Hinsicht in Anspruch. In
Wirklichkeit hat niemals ein Psychologe die Finalität des
Geisteslebens so gründlich aufgedeckt, wie Freud. Die
sämtlichen Manifestationen, d. h. Schöpfungen des

Unbewußten, die Neurosen, Träume, Visionen, Angsterscheinungen,

Zwänge usw. führt er auf unbewußte Wünsche

zurück, somit auf Finalitäten. Er redet von
„Abwehrneurosen" (1894), von Krankheitsgewinn,
Unlustersparnis, Lusterwerb, der Traum will den Schlaf schützen,

die Angst ist ihm eine Schutzmaßregel, (daneben
gibt es noch anderen „Reizschutz"), die Symptome dienen

der Absicht der „Selbstbestrafung" usw. Nicht nur
der Inhalt der Manifestationen entstammt direkt
Finalitäten, sondern es liegen dahinter noch andere Absichten.

Der Unterschied zwischen Freud und einigen
Späteren besteht nur darin, daß er für die bunte Fülle des
Lebens und den Reichtum der Individualität, die
Vielseitigkeit des Lusthungers, die Gewalt des sittlichen
Bewußtseins, kurz für die Buntheit der seelischen
Zielsetzungen ein weit umfassenderes und tieferes Verständnis

besitzt, als seine Gegner.

7. Die psa. Technik.

Die Psa. ist keine bloße „Individualpsychologie",
obwohl sie die Eigenart des Einzelnen nach unvergleichlich

viel mehr Richtungen verfolgt als Adler. Sie weiß,
daß mit der bloßen Aufdeckung der Entstehungsursachen,
der Struktur, der latenten Zielsetzungen, die hinter einer
Neurose oder einer Fehlentwicklung des Charakters stekken,

das Spiel noch lange nicht gewonnen ist. Vielmehr
bedarf es emotionaler Kräfte, um die ja aus einem
emotionalen Kräftespiel entsprungenen schlimmen Symptome
und die sie aufrecht haltenden Widerstände zu
überwinden.

Freud hat in mehr als 35-jährigem Ringen eine
Technik geschaffen, die unter Umständen recht schwer
auszuüben ist. Während Adler in seinem Buche „Praxis

**) Vgl. mein nächster Tage erscheinendes Büchlein „Der
innerste Richter" (In der Serie „Kleine Schriften zur Menschenkenntnis

u. Seelsorge", herausg. v. Prof. Dr. W. Gruehn, Berlin
u. Dorpat), Verl. Ed. Pfeiffer, Leipzig.

63



und Theorie der Individualpsychologie" mit ein paar Sätzen

über die Praxis auskommt, untersuchte Freud mit
bewunderungswürdiger Sorgfalt die Gesetze, die beim

Heilungsvorgang zum Ausdruck gelangen, und zog
daraus eine höchst ansehnliche Zahl von therapeutischen,
auch auf die paedagogische Behandlung von Opfern der
Verdrängung anzuwendenden Regeln, deren Darstellung
ein ganzes Buch füllt. Bei Freud läuft die Behandlung
keineswegs auf bloße Persuasion und Suggestion hinaus.

Die Anwendung einer tiefer dringenden Analyse stellt
an den 'Analytiker große Anforderungen. Er muß von den

Hemmungen und Blendungen des Unbewußten selbst
befreit sein, um unparteiisch urteilen zu können und

zur Ergründung der peinlichsten Stoffe den Mut, sowie
die nötige 'unbefangene Sachlichkeit auftreiben zu können.
Er muß die Gesetze der Uebertragung und des
Widerstandes kennen, um ihnen als Heiler gewachsen zu sein.
Er muß die Universalität und Tiefe der Psyche, ihre zen¬

tralen Interessen und wahren Lebenspläne kennen, um
nicht bei irgendeiner Vorstation rettungslos stecken zu
bleiben und sich den Einblick in die tiefer liegenden
Ursachen zu verunmöglichen. Er muß die männlichen
Tendenzen der Seele so gut kennen, wie die von Adler
leider ganz übersehenen weiblichen Züge. Die egoistischen
und egoistischen Strebungen müssen ihm so vertraut
sein, wie die altruistischen und ihr triebhafter Ursprung.

Für den Erzieher bedarf es starker Selbstverleugnung,

um nicht durch allzu frühe Ermahnungen den

bestmöglichen Ausgang der psa. Behandlung, nämlich die

Lösung aller unterschwelligen Bindungen und dadurch
die Befähigung zur wertvollsten Lösung des

Lebensproblems, zu gefährden. Für uns Paedagogen und
Seelsorger ist die Versuchung noch stärker als für den
Arzt. Doch1 damit stehen wir bereits vor den paedago-
gischen Aufgaben der Psa, und ich freue mich, hierüber
einem andern das Wort überlassen zu dürfen.

III.

Psychoanalyse und Paedagogik.
Von Dr. Hans Zulliger, Ittigen (Bern).

I.
Die Psychoanalyse hat ihren Ursprung in der Medizin

genommen. Ihr Schöpfer, Sigmund Freud,
erfand eine besondere Methode, um die unbewußten
Ursachen bestimmter nervöser Erkrankungen bewußt zu
machen, aufzulösen, zu beseitigen und die Patienten zu
heilen.

Das Unbewußte, das bis dahin von den
Philosophen, so insbesondere von Schopenhauer und
Fechner wohl behauptet wurde, erlebte seine
wissenschaftliche Entdeckung, Abgrenzung und Formulierung.
Die Mechanismen der unbewußten Dynamik der Kräfte
wurden erkannt, die Affektpsychologie erhielt ungeahnten

Gewinn, und bald einmal erfuhr man, daß das
Seelische im Menschen sowohl nach der Triebseite und
dem Unmoralischen, als ebenso nach der kulturellen
(Gewissens)-Seite hin viel ausgeweiteter ist, als er selbst
weiß.

Rasch ergab sich aus der psychoanalytischen Therapie

die merkwürdige Tatsache, daß das zutage geförderte
psychologische Material, das sich vorerst nur als ein
Nebengewinn des Heilverfahrens ergab, zur Hauptsache

wurde. Die Lehre Freuds wurde zur Psychologie
des Unbewußten, zur Tiefenpsychologie; diese

hat die wesentlichere Bedeutung erlangt, als die
psychoanalytische Technik der Neurosenbehandlung.

Die Psychoanalyse hat alle möglichen Disziplinen
befruchtet. Ihre Anwendung auf die Medizin
bedeutet heute nicht mehr als eine Anwendung, die aus
historischen Gründen allerdings über die ausgebauteste

Technik verfügt. Es ergaben sich später noch zwei weitere

Kategorien von direkter Anwendung der Psa. auf
den lebendigen Menschen als Objekt: die Kinderanalyse,
über die Anna Freud die grundlegenden Arbeiten
schrieb, und die psychoanalytische Paedagogik. Schon
die Kinderanalyse, die bei neurotisch erkrankten
Kindern angewendet wird, hat in ihrer therapeutischen Technik

gewisse Abweichungen von der sog. „klassischen"
Analyse der Erwachsenen machen müssen. Eine dieser
Abweichungen besteht darin, daß sie ein Stück Paedagogik

in sich aufnehmen mußte, doch bedeutet sie noch
immer eine Spezialität der therapeutischen Psychoanalyse,

die sich unter vier Augen im Ordinationszimmer
des Analytikers abspielt.

Die psychoanalytische Paedagogik jedoch wird vom
aktiven Lehrer innerhalb einer Schulklasse betrieben werden

müssen, sie wendet sich nicht an ein einzelnes Kind(.
sondern an eine .Anzahl von Kindern zugleich, nämlich
an eine Schulklasse ; sie hat nicht den Zweck
zu heilen, sie will vorbeugen und steht
somit der Hygiene näher als de r Medizin. Die
drei wichtigsten Gründe, weshalb es angezeigt ist, die
Psa. auch für die Paedagogik fruchtbar zu machen, sollen

hier aufgezählt werden.
1. Die Psychoanalysen der Neurotiker haben immer

wieder gezeigt, daß die Wurzeln der Fehlentwicklungen
und Neurosen in der Kindheit liegen. Einer psa. Paedagogik

muß es wahrscheinlich möglich werden, einen
jungen Menschen so zu leiten, daß er ungefährdet an
jenen Klippen der Entwicklung vorbeikommt, an denen

64



er bislang so leicht scheiterte. Wenn Freud die
therapeutische Psychoanalyse als eine „Nacherziehung"
bezeichnet hat, so muß es der psa. Paed, gelingen, die
Erziehung auf eine Weise zu gestalten, daß eine
Nacherziehung im späteren Alter nicht nötig wird.

2. Die moderne Paedagogik*) hat viel schwierigere

Aufgaben zu lösen als etwa die vor fünfzig Jahren.
Unsere Zivilisation hat die Familie im alten,
patriarchalischen Sinne zerstört, und die Folgen für die
Charakterentwicklung der jungen Generationen sind nicht
ausgeblieben. Die Sehlde hat schon heute in vielen
Fällen die Erziehung im Elternhause nicht fortzusetzen,

sie muß sie ersetzen, weil die soziale Struktur
unseres Zeitalters es mit sich gebracht hat, daß sich die
Eltern nicht mehr wie einst im Elternhause oder in
der ständigen Umgebung der Kinder aufhalten und sich
durch Gewöhnung, Beispiel und Zuspruch der Erziehung
widmen können. Um den neuen Aufgaben gerecht zu

werden, hat die Schule nicht nur den Fortschritt
machen müssen vom Lernen zum Erarbeiten, um das Kind
auf diesem Wege Einsicht gewinnen zu lassen in den

Produktionsprozeß, sie machte sich auch die Psychologie

dienstbar für die Erziehung im engeren Sinne.
Die Tiefenpsychologie gibt dem Paedagogen noch viel
schärfere Mittel zur Hand als die Bewußtseinspsychologie

und bietet ihm weitgehende Hilfen selbst noch
dort, wo alle andern Mittel versagen.

3. Die Psychoanalyse geht kritisch an die Paedagogik

selbst heran und klärt so die Begriffe. Sie zerstört
Illusionen, aber sie wirkt nicht allein zersetzend,
sondern sie weist bessere, dem kindlichen Wesen ange-
paßtere Wege. Hier sei auf das geniale Buch „Sisyphos"
von Siegfried Bernfeld verwiesen. Die von der Psa.

ausgehende Kritik an der Paedagogik wirkt sich jedoch
nicht allein theoretisch in Büchern und Abhandlungen

*) Die Erziehung fängt natürlich nicht erst im Schulalter

des Kindes an, und auch die frühkindliche Erziehung
müßte heutzutage andere Wege gehen als früher, weil sich

die Milieuverhältnisse in den Familien in mehr als einer
Hinsicht und für die kindliche Entwicklung schwerwiegend
verändert haben. In unserer Abhandlung beschränken wir uns

jedoch auf die Schulerziehung. Die Beispiele aus der

Praxis, die in der Folge zur Illustration verwendet werden,
wurden an Schülern im Alter von 12 bis 16 Jahren gewonnen,
die einem Stadtvorortmilieu entstammen, Kinder von Bauern,

Arbeitern und Beamten sind, und die gleichsam einen

Querschnitt aus der Bevölkerung unseres Landes ergeben.

Solange wir noch keine Mütterschulen besitzen, erstreckt
sich die wissenschaftliche Paedagogik fast ausschließlich

auf die Schule. Eltern suchen von wissenschaftlicher
Paedagogik meist erst dann etwas zu erfahren, wenn sie sich in

der Erziehung ihrer Kinder aus bestimmten Gründen selbst nicht
mehr zu helfen wissen und die Dinge so schlimm stehen, daß

sie fachmännischen Rat im Sinne der Heilerziehung
angehen.

Ueber psychoanalytische Erziehungsberatung.
einesteils, anderteils über psychoanalytische

Hauserziehung zu sprechen, ginge weit über den Rahmen

unserer kleinen Arbeit, die nicht mehr als Umrißzeichnung
eines Teilgebietes der Erziehung sein will, eben der Schul-

Erzièhung.

aus, sie besteht auch in jedem Paedagogen selbst, der
im psa. Sinne erziehen will, als eine scharfe Selbstkritik.

Schließlich ist zu sagen, daß der Schöpfer der
Psychoanalyse, Freud, einer Anwendung seiner Wissenschaft

auf die Paedagogik nicht etwa feindlich
gegenübersteht. Er hat sich im Gegenteil sowohl in seinen
Schriften als auch in persönlichen Ermunterungen
Paedagogen gegenüber dahin ausgesprochen, daß er von
der Anwendung seiner Lehre auf die Erziehung ebenso

große Erwartungen hegt, als von der psychoanalytischen

Therapie der Neurosen.

IL

Der Zürcher Pfarrherr Dr. O. Pf is ter war einer
der ersten, der nachwies, daß die Psychoanalyse in der
Erziehung verwendet werden kann.2) Ich bin zuerst
seinen Spuren gefolgt. Meine ersten Publikationen
beschrieben die Lösung kleiner, monosymatomatischer
Kinderneurosen und Fehlentwicklungen.3) Später kam
ich zur Einsicht, daß es sich bei der Anwendung der
Psychoanalyse auf die Schul-Erziehung mehr um ein

massenpsychologisches als um ein. individuellpsychologisches

Problem handelt.
Wenn der Paedagoge therapeutische Arbeit leisten

will, dann bedarf er einer vollständigen technischen und
theoretischen Ausbildung. Es liegt auf der Hand, daß

sich heute nicht ein jeder eine solche leisten kann.
Dahingegen ist es eher möglich, sich in die psychoanalytische

Lehre einführen zu lassen. Vorerst durch das
Studium der Literatur, dann durch die von den Unterrichts-
ausschüssen der Internationalen Gesellschaft
für Psychoanalyse organisierten Kurse. Die
allerbeste Einführung aber bleibt die eigene psychoanalytische

Kur (Lehranalyse) durch einen erfahrenen Schüler

Freuds.
Der analysierte Paedagoge merkt nach dem Abschluß

seiner Kur recht bald, daß er seinen Schülern gegenüber

in einem völlig andern und neuartigen
Gefühlverhältnisse steht. Dieses zwingt ihn zu einem andern
als gewöhnlichen Verhalten, und als Gegenwirkung fühlt
er eine neuartige Gefühleinstellung der Kinder.

Seine paedagogische Tätigkeit ist nämlich weniger
als vor seiner Kur 1 i b i d i n ö s gefärbt. Er ist in einer

jeden Beziehung sachlicher geworden. Vorerst
erstaunt er, was für ein Maß von Haß ruhig ertragen werden

kann. Sein Berufsnarzismus, Berufsstolz, seine Be-

L>) Pfister, Die Psychoanalytische Methode, Klinckhardt,
Leipzig.

Pfister, Die Liebe des Kindes und ihre Fehlentwicklungen,
Bircher, Bern.

3) Zulliger, Psychoanalytische Erfahrungen aus der
Volksschulpraxis, Bircher, Bern.

Zulliger, La Psychanalyse à l'école, Flammarion, Paris.
Zulliger, Aus dem unbewußten Seelenleben unserer

Schuljugend, Bircher, Bern.
Zulliger, Gelöste Fesseln, Huhle, Dresden.
Zulliger, Gör oss fria! Tiden, Stockholm.

65



rufs- und Bedeutungsüberschätzung sind in einer
solchen Art eingeschränkt, daß er es nicht mehr als eine

Beleidigung oder mit Angst empfindet, wenn seine

Bemühungen an den Schülern keinen Erfolg zeigen wollen.

Er ist auch nicht mehr gewillt, jenen libidinösen
Ansprüchen entgegenzukommen, die die Kinder an ihn
stellen möchten.

Es ist wohl angezeigt, das neuartige Verhältnis
konkreter darzustellen. Der Lehrer hatte (beispielsweise)

vielleicht seinen Beruf deshalb gewählt, um seinen

Sadismus, seine Herrschsucht austoben zu können,

er will vielleicht selber ein gleicher Tyrann werden,

wie er ihn einst als Kind beim Vater oder beim
Lehrer erfahren hat — oder aber, er will an den
Kindern gutmachen, was einst an ihm, als
er noch ein Kind war, gesündigt worden
ist, er ist deshalb nachgiebig und kann nicht Disziplin
halten — die Lehrerin ist möglicherweise regelrecht in
die kleinen Schüler wie eine Mutter verliebt,
sie ersetzen ihr gleichsam die eigenen Kinder, und sie

erwartet von ihnen die Liebesbeweise, wie sie eine Mutter-

von ihren Kindern erhält und ist enttäuscht und
niedergeschlagen, wo diese Liebesbeweise ausbleiben,
unglücklich und resigniert im Beruf — oder sie hatte
einst eine Schar von Geschwistern, die sie darum haßte,
weil sie sie bei der Liebe der Eltern konkurrenzierten,
nun hat sie diesen Haß längst verdrängt, und als

Reaktionsbildung empfindet sie zu ihren
Schülern Geschwisterliebe — usw. Die
psychoanalytische Kur befreit von
solchen unbewußten Bindungen, und daraus
ergibt sich der sachlichere Standpunkt. Dem analysierten
Lehrer wird es sofort verdächtig, wenn er einen Schüler

oder eine Schülerin als besonders sympathisch
oder unsympathisch empfindet, er untersucht sich
und wird bald merken, daß er einer unbewußten
Personenverwechslung unterlegen ist — so wird es ihm
leichter, „unparteiisch" und im Empfinden seiner Klasse

„gerechter" sich zu verhalten.
Er wird nicht trotzig, beleidigt und verbittert, wo

er H a ß gegen ihn wahrnimmt, denn er kann ihn
verstehen, und unter Umständen gelingt es ihm, ihn zu
lösen. Denn er kennt die Quellen des Hasses, oder er
kann sie am Kinde aufdecken. Er kennt auch die
„schicksalhafte" Lächerlichkeit4) seines Berufes, die aus dem
Haß entsprungen ist und selbst vor den größten unter
den Paedagogen wie Pestalozzi nicht Halt machte,

und er weiß sie ruhig zu ertragen.
Jeder Lehrer hat seinen Beruf mit Liebe besetzt,

mit Libido besetzt. Erreicht er bei einem Kinde
nichts, so reizt ihn dies gerne zu Trotz, Zorn oder
irgend einer andern Form affektgeladener Abwehr. Oder
aber er verzweifelt an sich und verfällt der Depression.
Der analysierte Lehrer ist ruhiger, er reagiert auf die

4) Zulliger, Paedagogen erliegen dem Fluche der
Lächerlichkeit. In Heft 6 des Jahrgangs 1929 der „Schulreform",
Bern.

„Dummheit" oder die „Renitenz" der Schüler nicht mehr
wie einer, der sich persönlich angegriffen, beleidigt oder
herabgesetzt fühlt.

Er merkt auch bald, wo ein Kind sich durch besondere

Artigkeiten, Aufmerksamkeits- oder Liebesbeweise
die besondere Zuneigung des Lehrers ergattern und zu
ihm in ein libidinöses Paar-Verhältnis kommen

will, etwa so wie die Tochter in einer Geschwisterschar

zum Vater oder der Sohn zur Mutter, und er
zwingt solche Schüler zur Entsagung, indem er sich
versagt.

Durch solches Verhalten bringt er die Schüler nach
und nach in eine auch für diese neuartige Gefühlslage,
die dem Verhältnis der Geführten zum Führer
entspricht. Diese Gefühlsbindung ist in ihrer Struktur ganz
anders, als wenn der Lehrer in seinen Schülern unbewußt

Söhne und Töchter sieht, ganz anders, als wenn
die Schüler im Lehrer unbewußt den Vater sehen und

geneigt sind, an ihm ihren „Familienroman" zu wiederholen.

Die psychoanalytische Paedagogik besteht in der

neuartigen Verhaltungsweise des Lehrers, die dem
seelischen Verhältnis des Führers zur Masse entspricht.

III.
Nachdem wir nun die psychoanalytische Paedagogik

in großen Zügen umrissen haben, sind wir erstaunt
zu hören, daß uns die Fachleute der Psychoanalyse, die

Therapeuten, Einwände prinzipieller Art machen.
Sie wehren sich dagegen, daß die Psychoanalyse

mit der Paedagogik etwas zu tun habe und sagen:
„Die Psychoanalyse ist ein Prozeß, wobei nichts
verboten, g e boten, unterdrückt, verdrängt wird. Die
Paedagogik steht in direktem Gegensatz dazu, sie arbeitet
mit Verboten, Geboten, mit Lob und Tadel, mit
Dressur und Abrichtung, sie hilft verdrängen

und scheut sich dabei nicht, alle Hilfsmittel der
Gewalt zu beanspruchen, sie ist äußerer Zwang, Ein-
schachtelung in fragwürdig „gute" zivilisatorische
Schablonen." Die historische Auffassung des Begriffes der

Paedagogik gibt ihnen Recht. Im allgemeinen arbeitete
die Erziehung so, wie sie sie schildern, und wie jener
„Simplizissimus"-Witz sie kennzeichnet, wo die Dame

zur Erzieherin der Kinder sagt: „Fräulein, gehen Sie in
den Garten hinunter, sehen Sie was die Kinder machen,
und verbieten Sie es ihnen!"

Man kann sich jedoch auch eine andere Erziehung
denken. Das Bild, wie wir es eben malten, ist paradox,

und in Wirklichkeit sah es nur in Einzelfällen so

schlimm aus. Um aber Gegensätze herauszuarbeiten, sind
scharfe Formulierungen nötig, und wir hatten es eben

mit solch einer zu tun. In Wirklichkeit haben es die

Paedagogen immer verstanden, oft andere Wege als

die der Dressur zu gehen. Sie bannten die Ablenkung
und das „gute Beispiel".

Sehen wir einmal zu, wie die angewandte Psychoanalyse

arbeitet und was sie sich zum Ziele setzt. Sie will

66



den Menschen an die Realität anpassen.
Jeder Neurotiker befriedigt unbewußt mit seiner Krankheit
auf geheime und unkenntliche Art bestimmte Triebe,
deren Entwicklung ins Soziale irgendwo in der Kindheit
stecken blieb, und die sich nicht weiter anpaßten. Die
Psychoanalyse ist den Triebschicksalen, den
Triebumsetzungen und Verknüpfungen nachgegangen und sucht
während der Kur die Entwicklungsfixierungen aufzuheben

und die kulturelleren Umänderungen zu ermöglichen.

Die Triebe sollen „sublimiert", d. h. auf eine
höhere Stufe gehoben, sie sollen desexualisiert, ihrer
egoistischen und egozentrischen Tendenz enthoben und in
altruistische Bahnen gelenkt werden, und der Patient
soll seinen Oedipuskomplex erledigen können. Sie
erreicht ihr Ziel, indem sie die Triebregungen dem
Patienten bewußt macht, ihn sie verarbeiten läßt und aus
der Erfahrung weiß, daß der Mensch mit seinem
Ichideal und Gewissen die Fähigkeit in sich hat, sich zu
kultivieren, und sie überwacht diesen Kultivierungsprozeß.

Dieser geschieht von innen heraus, man könnte
hier den Begriff „Eigengesetzlichkeit" anwenden.

Die Paedagogik verfolgt ähnliche Ziele wie die

therapeutische Psychoanalyse: auch sie will den
Menschen zivilisieren und kultivieren, sie will das Kind
veranlassen, die Linie des Lustprinzipes aufzugeben,

um jener andern des Realitätsprinzipes zu

folgen, es soll auf die Befriedigung roher Triebansprüche

verzichten zugunsten feinerer, sublimierterer,
altruistischerer, gesellschaftlich gewährleisterer und ichgerechterer

Befriedigungen.
Dennoch bleiben Psychoanalyse und Paedagogik

zwei verschiedene Gebiete. Psychoanalyse ist eine Technik

zur Aufdeckung des Unbewußten und die Lehre des

Unbewußten im Menschen. Paedagogik jedoch ist eine

an einer bestimmten Weltanschauung oder an Kulturidealen

orientierte Lehre oder Technik. Weltanschauungen

und Kulturideale sind verschieden und erliegen den

zeitgemäßen Veränderungen des subjektiven Denkens
bestimmter Gesellschaftskreise, Nationen oder Rassen. Das
Unbewußte ist eine biologische Gegebenheit und bleibt
sich in struktureller Hinsicht gleich, welcher Rasse oder
Zeitepoche seine Träger, die Menschen, auch angehören.

Ohne also die Paedagogik der Psychoanalyse völlig

gleichsetzen zu wollen, können wir uns eine Erziehung

denken, die ihre, der Psychoanalyse so ähnlichen
Ziele auf ähnlichem Wege zu erreichen sucht und nicht
in absolutem Gegensatze zu ihr zu stehen braucht.

Wir wollen dies an ein paar einfachen Beispielen
zeigen. Eine Mutter, die beobachtet hat, daß ihr
Vierjähriger unsauber ist, läßt ihn seinen Trieb an Spielen
mit Erde, Lehm, Sand und Wasser, Plastilin, Tubenfarben,

Farbstiften sukzessive austoben, indem sie ihm
solche Spiele zeigt und von den „dreckigeren" sanft

zu den „reinlicheren" fortschreitet, den Trieb so vom
Kinde unbemerkt und ohne Verbote und Strafen in

kulturellere Bahnen lenkend.

Eine Mutter, der es nicht recht ist, daß ihr
anderthalbjähriges Töchterchen mit den Geschlechtsteilen
spielt, statt einzuschlafen, hängt ihm eine farbige
Zelluloidkugel über dem Bettchen auf, die sein Interesse fesselt

und damit es damit spiele. Der Spieltrieb wird so

abgelenkt auf ein anderes, neueres und deshalb
interessanteres Objekt, ohne daß es nötig ist, das Töchterchen
auf die Händchen zu schlagen, ihm das Deckbettchen
oder gar die Händchen selber straff anzubinden usw.

Ein Lehrer dessen Jungen Prahlhänse sind und
das Blaue vom Himmel blaguieren, verwendet einmal
oder mehreremale — je nach Bedarf — eine Stunde, wo
sich die Schüler von Herzen ausblaguieren können,
vielleicht in Form einer Wette, wer es am besten könne.
Schließlich sehen die Jungen ihre Lächerlichkeit selber
ein und äußern das Bedürfnis, nun wirkliche
Leistungen zu zeigen. Dann dürfte ein kleiner psychologischer

Exkurs angezeigt sein, warum man das Bedürfnis

hat, zu prahlen. Die Prahlsucht wird durch die

Uebertreibung ins Groteske abgedämpft, durch
die Besprechung durchschaut und verunmöglicht,
solange es sich um normale Kinder und nicht um neurotische

Zwangslügner handelt.
Ein Lehrer, der wahrnimmt, daß seine Jungen

streitsüchtig werden, sogenannte Knabenkriege führen wollen,
um ihrer überschäumenden Kraft loszukommen, wird
das Bedürfnis nach vermehrtem Turnen und Sport fühlen
und ihm nachgeben, wo Schulgärten sind, wird er die
Jungen dazu anleiten, die Beete umzugraben, er veranlaßt

sie, dem Abwart Holz zu spalten oder Kohlen in
den Keller zu schaufeln, und daran ihren Ueberschuß an
Kraft auszutoben, er wandelt so die rohen Triebe nach
sozial gerichteten Zielen um und läßt die auf Personen

gerichtete Agression in Kampfspielen wie z. B. Schwingen

und Ringen verpuffen, um sie zugleich in
gesellschaftlich erlaubte Bahnen abzulenken. Einmal so weit,
schwinden gröbere Befriedigungen wie z. B. das
Interesse an Schinkenklopfen-Spielen von selbst, ohne
daß Verbot und Strafandrohungen notwendig sind.

Eine Zwischenbemerkung: es haben hier keine
Rezepte gegeben werden wollen. In der Erziehung gibt es

überhaupt nie Rezepte, denn sie macht sich, wo sie
nicht auf die Dressur ausgeht und psychologisch durchdacht

ist, von Fall zu Fall anders und muß der Einsicht
und der Intuition, oft auch dem Humor des Erziehers
überlassen werden.

Es hat hier nur auf plastischere Art gezeigt werden
sollen, daß es wirklich Mittel in der Erziehung gibt,
die nicht mit äußerem Zwang arbeiten, die die Triebe
umsetzen und den Menschen von innen heraus zivilisieren,

und die im Sinne psychoanalytischer Paedagogik
gewertet werden müssen. Denn dabei ist nicht
verdrängt, sondern sublimiert worden. Das theoretische Rüstzeug

für den Kultivierungsprozeß der Triebe findet man
bei Freud in den „Drei Abhandlungen zur Se-
xualtheori e", ferner in den Aufsätzen „U e b e r
Triebumsetzungen insbesondere der Anal-

67



e r o t i k", „Triebe und Triebschicksal e",

„Formulierungen über die zwei Prinzipien
des psychischen Geschehen s". Zum

Verständnis der andern, der sogenannten „höheren" Seiten
der menschlichen Seele, ihrer Einwirkung und ihres
Zusammenhanges mit den Trieben, dienen uns die Arbeiten

„Zur Einführung des Narzissmus" und

„Das Ichunddas Es". Um jedoch die Kräftedynamik
und die Kräftekonstellation zu durchschauen, die zu

Massen-Organisationen führen, um die geistigen Bedingungen
zu erkennen, die eine Masse, einen Führer und die
Beziehungen zwischen Masse und Führer ausmachen, eignen

wir uns das Wissen an, das uns Freud in „T o t e m

und Tab u" und in „M assenpsychologie und
Ich-Analyse" geschenkt hat.

Die Inhalte dieser Arbeiten können im Rahmen dieses

Vortrages nicht referiert werden. Es sei hier nur
soviel gesagt, daß aus der Völkerkunde nachweisbar ist,
daß am Anfang jeder Massenbildung eine starke gemeinsame

Not steht, die schließlich gemeinsam bekämpft
und überwunden wurde und unter den Ueberwindern
jene Bindungen herstellte, die eine Gemeinschaft ausmachen.

Diese Bindungen sind derart, daß sich die
Individuen einer Masse untereinander
identifizieren, seelisch gleichsetzen,, wie Brüder lieben,
und daß sie vom heftigen Identifikationswunsch
mit der Führer getragen werden. Dieser Führer ist

ihnen, indem sie ihn selber idealisieren, etwas wie ein

Mensch gewordenes Ich-Ideal.
Das Verhältnis wird sofort klar, wenn wir ein Stück

primitiver Völkerkunde ansehen. Man denke sich einen
Stamm eines Volkes auf den australischen Inseln, über
die ein Häuptling oder König herrscht. Die Stammesgenossen

leben in einer Art Kommunalwirtschaft, jeder hat

gleichviele Rechte und Pflichten und Feinde, die ihre
Köpfe jagen wollen. Der Stamm verehrt eine Gottheit,
von der er Schutz erwartet. Der König oder Häuptling,
der oft zugleich Medizinmann, Richter, Priester und Lehrer

in seiner Würde vereinigt, wird als eine Art
Uebermensch betrachtet,, der mit der Gottheit enger als das

gewöhnliche Volk verbündet ist und deshalb verehrt wird.
Ihn umgibt eine sonderbare Macht, oft als „mana"
bezeichnet, die ihn der Gottheit annähert und ihn über die
Masse hinaushebt. Alles was er berührt, ist mit diesem

„mana" wie mit elektrischer Kraft gefüllt, es darf vom
gewöhnlichen Sterblichen nicht berührt werden und ist
„tabu", was soviel heißt wie heilig und gefährlich. Der
Führer ist in der Anschauung der Masse der Gottheit
näher, er hat etwas von der Macht der Gottheit auf
seiner Person und ist zugleich der Mittler zwischen
der Masse und der Gottheit, das Zwischenglied

zwischen Mensch und höchstem Ide-
a 1 e und darum selbst Ideal. Wenn wir uns der römischen
Geschichte erinnern, dann wissen wir, daß bei diesem
Volke der Kaiser sogar selbst Gott wurde, und wenn wir
uns die alten Juden ins Gedächtnis rufen, dann sehen

wir, daß es dort nur für den Hohenpriester ungefährlich

war, das Allerheiligste im Tempel zu betreten und
finden selbst bei diesem Kulturvolke an der Person des

Hohepriesters noch einen Ueberrest der primitiven
Anschauung von dem ihm anhaftenden „mana", das mit
Gott enger bindet.

Wir wollen später auf diese Verhältnisse zurückkom-
kommen und jetzt daran nur die Einsicht gewinnen, daß
der Führer jedem Massenindividuum zum Ideale wird,
daß die Masse also ein gemeinsames Ideal
besitzt und schon aus diesem Grunde sich individuell
gleichsetzt.

Damit der Lehrer aus seinen Schülern, die ihm der
Schulzwang als eine zufällig zusammengewürfelte Gesellschaft

von jungen Menschen in die Hand gab, eine
Gemeinschaft bilden kann, (wie es für die Ausübung
psychoanalytischer Paedagogik notwendig ist), hat er zwei
heikle Aufgaben zu lösen:

1. Er muß alles erlauben, sodaß die Kinder sagen:
„Hier kann man machen was man will!" und daß sie das

Gefühl haben: „Bei diesem Lehrer macht alles nichts!"
und zugleich wissen, wie er aus dem Chaos die
„Ordnung" durch innerliches Werden herstellt.

2. Er muß gemeinsame Not zu schaffen wissen,
jedoch dafür sorgen, daß er selber als gewünschte Hilfskraft

an der Ueberwältigung dieser Not teilnimmt, um
seine Rolle als geschätzter und gemeinsamer „Häuptling"

zu spielen und nicht als Tyrann empfunden zu
werden.

Die Art und Weise, wie der Lehrer die Triebhaftigkeit

der Kinder nicht durch Verbote unterbindet, ist
dargestellt und hier vorweggenommen worden. An
einem praktischen Beispiele und in der Diskussion
darüber möchte ich zeigen, wie er die andere Aufgabe
lösen kann, indem ich einen Bericht vorbringe, der
wiederum nicht als Rezept aufgefaßt sein will:

Ein psychoanalytisch geschulter Lehrer frägt seine

neue Klasse bei Schuljahrsbeginn, wer radfahren könne,
Es melden sich zwei Drittel der Kinder. Der Lehrer
teilt mit, daß er von einem Fabrikherrn, dessen
Werkstätten 30 Km. vom Schulorte weg liegen, die Erlaubnis
erhalten habe, innert 8 Tagen den Betrieb zu besichtigen.

Da kein Geld für eine Bahnreise vorhanden ist,
sei keine andere Möglichkeit, als daß man mit Rädern
hinfahre. Innert der gestellten Frist wird notwendig,
daß die Nichtradler in der Kunst des Radfahrens
unterrichtet werden. Die Schüler, die Räder besitzen,
übernehmen es, ihre Kameraden das Radfahren zu lehren.
Dazu werden bestimmte Zeiten und Orte abgemacht.
Hierauf müssen die Schüler dafür besorgt sein, daß

jeder ein Rad zur Verfügung hat, man muß sich solche
ausleihen.

Da man gezwungen ist, abzukochen, muß allerhand

Material mitgeführt werden. Die Verteilung, durch
die Schüler vorgenommen, will gut erwogen sein. Für
die Hinfahrt richtet es der Lehrer so ein, daß weniger
von Autos befahrene Wege gewählt werden, die auch

68



einigermaßen Gewähr dafür bieten, daß es harmlosere
und kleinere Pannen gibt und die Kameraden zwingt,
einander bei Flickereien zu helfen. Dabei rennen gute
Fahrer voraus, schlechtere bleiben so weit zurück, daß
sie keine Augenverbindung mit den Vorderen mehr
haben, sie verlieren und falsche Wege einschlagen, sich durchfragen

müssen. Am Bestimmungsorte angelangt, wird
festgestellt, daß u. a. auch1 der Kochkesselmann verloren ging.
Das gibt reichlich Flüche, schließlich gehen die
besten Fahrer organisiert auf die Suche. Als endlich alle
wieder beisammen sind, schimpft man sich gegenseitig
reichlich aus und kommt dann zur Einsicht, man müsse
halt auf ähnliche Art wie die Radfahrklubs Fahrdisziplin

halten — und auf der Rückreise klappt alles, trotzdem

man jetzt die sehr stark befahrene Autostraße
gewählt hat, aufs beste. Die Disziplin ist jedoch nicht
von außen, vom Lehrer anbefohlen worden, sie entstand
als gemeinsam empfundene Notwendigkeit, aus gemeinsamem

Bedürfnis.
Heimgekehrt, erstatten sie ihren Eltern Bericht

ab von der Reise und verhehlen nicht, daß bei der
Hinfahrt eine schlechte Ordnung war, die sie je nach

Temperament und Zivilisation durch affektive Ausbrüche
schildern.

Am Tage nachher kommen ihnen jedoch die
durchgemachten Abenteuer schon humorvoller vor. Sie schlagen

dem Lehrer vor, man wolle ein Erinnerungsbuch
verfassen. Jeder Schüler und auch der Lehrer steuern
Beiträge dazu bei. Es wird gezeichnet, gemalt, es werden
Aufsätze aufgesetzt, gemeinsam von den Schülern korrigiert,

ins Reine geschrieben und mit Leisten verziert,
die Illustrationen und Photos werden eingeklebt, die Blätter

werden in Pappdeckel gebunden. Man macht gemeinsam

Kleisterpapiere und liest eines aus, um die rohen
Deckel einzufassen. Das fertige Buch erhält jeder Schüler

nach dem Lose auf zwei Tage zur Durchsicht, nachher

wird es im Klassenzimmer zu beliebigem Gebrauche

archiviert.
Hier sei eingeschaltet, daß sich in sämtlichen

Fächern ähnliche Gemeinschafts- oder Gruppenarbeiten aus
einer umfassenden Organisation heraus machen lassen.
Dabei erlebt der einzelne Schüler auf konkrete Art, daß
die Schularbeit nicht nur platonischen Sinn hat, und vor
allem, daß er im Vereine mit Kameraden eine Leistung
zustande bringt, eine Kollektivleistung, die er allein nicht
vollbringen könnte. Die individuelle Anstrengung und
bewußt gewollte Höchstleistung dient nicht egozentrischen
Tendenzen, sie entspringt dem Wunsche, das Niveau der

Kollektivleistung nach bestem Können zu heben, also

aus Verantwortlichkeitsgefühl des einzelnen Schülers der
Gesamtheit gegenüber. Es wollen nicht ehrgeizig gute
Zeugnisnoten, persönlicher Ruhm usw. erworben werden,

es will keiner den andern ausstechen, überflügeln
um des persönlichen Machtgefühles wegen oder um sieb

beneiden lassen zu können. Die Arbeit fördert die

Brüderlichkeit, die Identifikation der Schüler wird fühlbar;
einer leistete gleich dem andern sein persönlich Bestes

im Dienste an der Gesamtheit. Der Ratschläge
erteilende, mitarbeitende Lehrer wird miteinbezogen und
nicht als feindschaftlicher Faktor im werdenden Organismus

empfunden.
Er hat am Beginne der Fahrt durchaus überlegt

und zielbewußt gehandelt, als er die Schüler fahren ließ,
wie sie wollten. Sie sollten sich an der selbstverschuldeten

Unordnung ärgern. Sie sollten durch die
Tücke des Objektes, der schlechten Straße, genötigt sein,
sich gegenseitig bei kleinen Pannen zu helfen, sieb
schließlich zu suchen: das förderte das Zusammengehörigkeitsgefühl,

die Einsicht, daß in einer Gemeinschaft
nicht jeder seinen persönlichen Liebhabereien nachgehen
könne, die Selbstdisziplin, alles gemeinschaftsbildende
Faktoren.

Denken Sie sich nun einen andern Lehrer, der
die Idee einer Radfahrt auch ausführen will. Er möchte
aber die „Fehler" des ersten Lehrers vermeiden. Darum
schließt er zum vornherein die Mädchen von der Reise

aus, denn 1er weiß, diese sind es gewöhnlich, die gerne
zurückbleiben, weil sie weniger trainiert sind als die

Jungens. Aber er schließt auch die Jungens aus, die
erst noch radfahren lernen müssen: so ist er zum
vornherein sicher, daß seine Schar, mit der er schließlich
wegfahren will, gleichmäßig vorgebildet ist. Dann läßt er
einen Tag vor der Reise die Räder mitbringen, um sie
selbst zu kontrollieren. So will er Pannen vermeiden..
Schlechte Räder müssen noch repariert werden, oder er
schaltet sie aus. Hierauf hält er sogenannte „Fahrschule"
ab. Jeder muß einzeln langsam, dann rasch an ihm
vorüberfahren und Volten machen, dann wird dasselbe

paarweise wiederholt, schließlich macht es die ganze
Abteilung, und von ihm angeführt und genügend vorbereitet

fährt die kleine Gesellschaft mit Signalgepfeife und
Getute durch das Dorf, bewundert von den Bürgern, die
solche Disziplin als „militärisch" hochschätzen und
wahrscheinlich jetzt erst so recht finden, wie verantwortungslos

und leichtsinnig ungeschickt der andere Lehrer auf
die Radfahrt gezogen sei.

Nach der Fahrt befiehlt er die Herstellung eines

Reisebuches, er verteilt die Themen, über die ein jeder
Teilnehmer zu schreiben hat, er hilft dabei nicht durch
Beisteuerung von Arbeiten mit, aber er kritisiert und
korrigiert und weist Arbeiten zurück, die nach seiner
Auffassung nicht tadellos sind. Am Ende hat er ein viel schöneres

Reisebuch als sein Kollege, es sind weniger
Orthographie-, Satz- und Stilfehler darin, nur sind die einzelnen
Berichte vielleicht etwas weniger unmittelbar und flauer.
Aber auch hier findet der Bürger, diese Art des Arbeitens

sei die richtigere. Denn das Publikum schätzt die
Dinge weniger nach Motiven und inneren Werten, eher
nach dem äußerlichen Anschein und dem sogenannten
Erfolg.

Vielleicht ist es mir gelungen zu zeigen, daß etwas,
das äußerlich ähnlich oder als ein und dasselbe erscheint,
in Bezug auf innere Organisation etwas durchaus
Verschiedenes sein kann. Im ersterwähnten Beispiele bedeu-

69



tet alles ein durch innere Notwendigkeit gewachsenes
zusammenhängendes Ganzes mit der Absicht, die Bindungen
der Schüler unter sich und zwischen ihnen und dem Lehrer
im Sinne des Verhältnisses Führer-Gemeinschaft zu fördern.
Die am Anfang stehende Not ist die Tatsache, daß nicht
alle radfahren können, nicht alle Räder besitzen, das

auf der Reise entstehende Chaos, die Probleme, die sich

bei der Herstellung des Buches ergeben. Bei der Ueber-
windung der Probleme halfen alle, der Lehrer
eingeschlossen, mit, weil er bewußt nicht der Kritische, der

Ueberlegene spielen wollte — denn er ist es ja und hat
es nicht nötig, dies irgendwie betonen oder fühlen zu

lassen, und er konnte so vermeiden, daß man ihn von Seite
der Gemeinschaft irgendwie als, ich möchte sagen
„polizeiliche" Aufsicht empfinde.

Für den so eingestellten Lehrer besteht die
Gefahr, daß er zu sehr nur Beschützer, gütiger Helfer,
Kamerad und in den Hintergrund des Geschehens

gedrängt wird. Die Schüler wollen jedoch Führung
haben. Sie lehnen einen, wie sie ihn kennzeichnen,
„schwächlichen" Lehrer ebenso stark ab wie den

Schultyrannen. Bei wirklich vollständiger Schülerautonomie
sinkt der Lehrer in seiner Bedeutung zum Massenindividuum

herab, und die Gemeinschaft muß zerfallen aus dem

Mangel an einem Führer, sie wird disziplinlos und löst
sich in Parteistreitigkeiten auf. Ein Schüler oder mehrere

solche, die durch physische Kraft imponieren und
auf alle Fälle „dämonisch" wirken, d. h. der Triebseite
der Kinder entgegenkommen, ergreifen die Führung, sich

gegenseitig bekämpfend, und man kann sich dabei nur
verwundern, wie leicht und rasch junge Menschen auf

Entwicklungsstufen zurück versinken, die sie scheinbar
längst überwunden haben. Es zeigt sich dabei ein
ähnliches psychisches Phänomen, wie bei Kriegen, wo sich

Kulturmenschen durch fast blitzartige Anpassung in eine
Barbarei fügen, von der sie sich während der
Friedenszeit nichts träumen ließen.

Der psychoanalytisch orientierte Lehrer, der, wie
früher ausgeführt wurde, nicht als ein Tyrann unter
Strafandrohung Gesetze erläßt, äußerlich zivilisiert,
abrichtet, abschreckt und dressiert, also nicht im Sinne
der Verdrängung arbeitet, wird und darf mit seinen
Schülern auch nicht auf der Stufe von frère et cochon
stehen. Er verhält sich dem Kinde gegenüber gewiß menschlich,

geduldig und verständnisvoll, aber er stellt seine
Idee immer wieder in den Vordergrund und hält zähe
und unverrückbar an ihr fest.

Dabei muß er sich seiner Mittlerrolle bewußt
werden. Er entspricht, um den Vergleich mit den
ursprünglichen Massenbildungen zu ziehen, nicht dem
vergotteten Urvater, wie ihn z. B. die römischen Tyrannen

darstellen, auch nicht dem gefürchteten und ta-
buierten, Gott gewordenen Totemtier der Primitiven,
eher dem Häuptling, Medizinmann, Priester, der das

übermenschliche, gottnahe, vor allem das vermittelnde
Glied zwischen der Masse und dem Göttlichen, dem
Ideale, bedeutet.

Der Lehrer-Führer vermittelt bei den Schülern
zwischen Trieben und dem Ichideal wie ein Parlamentär,
der von beiden Seiten her mit außerordentlichen
Vollmachten ausgerüstet ist. Er leitet Versöhnungen dieser
feindlichen Instanzen in die Wege, indem er Ansprüche
des Ichideales, des Gewissens dämpft, wo diese

überstrenge sind, kritisiert und kraft seiner Ueberlegenheit
als Erwachsener und Führer heruntersetzt, aber auch
die Triebansprüche kultiviert, indem er ihnen hilft,
sich ichgerecht zu betragen. Er muß, wie
bereits gesagt, für die Triebäußerungen seiner Kinder

immer eine Handvoll entsprechender Spiele und
Arbeiten als Sublimierungsmöglichkeiten zur Hand
haben. Ferner sollte er Schüler, die aus irgend einem
Grunde nicht in die Gemeinschaft passen oder aus ihr
herauszufallen drohen, durch psychoanalytisch orientierte

Besprechungen oder ebensolchem Verhalten wieder
gemeinschaftsfähig zu machen imstande sein.

Hier ein Beispiel dafür, wie es gelegentlich
notwendig werden kann, gegen Ichideal und Gewissen
Stellung zu nehmen.

In einer Klasse ist das Lügen behandelt worden.
Die Schüler erbrachten dazu das konkrete Material, sie

erzählten ihre eigenen Lügen und ihre Folgen, und
dann wurde gemeinsam untersucht, wie man nicht hätte
zu lügen brauchen und so um den nachherigen
Gewissenskonflikt herumgekommen wäre. Das Ideal der
Wahrhaftigkeit zeigt sich schließlich aus seelischen Gründen

so deutlich als Notwendigkeit, daß das Gesetz „Du
sollst kein falsches Zeugnis reden!" gar nicht
ausgesprochen zu werden braucht — jedenfalls steht es nicht
als Ausgangspunkt der Besprechungen, sondern es

ergibt sich aus ihnen gleichsam als Ausweitung des
persönlichen Erlebens ins Allgemeinmenschliche, ins
Religiöse.

Nun berichtet aber ein Knabe, er sei in arger
Gewissensbedrängnis, weil er jüngst seinen Vater angelogen

habe. Dieser ist ein Trinker und Nichtsnutz, und
es ist seiner Frau überwiesen, die zahlreiche Familie
durch Taglohnarbeit durchzubringen. Sie ist genötigt,
ihr sauer verdientes Geld vor ihrem rohen Gatten zu

verbergen, sonst nimmt und vertrinkt er es. An einem

Nachmittage nun sei er heimgekommen, schon stark
angetrunken, und habe seinen ältesten Jungen, eben un-
sern Schüler, drohend gefragt, ob ihm bekannt sei,
ob und wo die Mutter noch Geld versteckt liegen habe.

Der Junge habe sich verstellt und behauptet, nein,
er wisse nichts. Aber er habe es wohl gewußt, wo noch
Geld lag, das die Mutter für den Milchmann auf die
Seite gelegt hatte.

Die Klasse findet, er hätte seinem Vater sagen
sollen: „Ja, ich weiß, wo noch Geld ist, aber ich darf
und will es dir nicht verraten!" und der Kamerad hätte
um seiner Wahrhaftigkeit willen dann vielleicht Prügel
bekommen, wäre jedoch in seinem Gewissen rein
geblieben.

70



„Der Vater hätte mich halbtot geschlagen", erwidert

der Junge. „Wenn er betrunken ist, dann ist er
sowieso böse, und er weiß dann nicht mehr, was ins Maß
geht! Und vielleicht hätte er nicht allein mich, sondern
auch die kleineren Geschwister und am Abend die Mutter

geschlagen!"
In diesem Falle sagte der Lehrer dem Schüler, er

habe mit seiner Lüge wohl getan. Denn sie habe
niemanden etwas geschadet und wahrscheinlich viel Unheil

verhütet.
Genau gleich war es mit einem Mädchen, das in

einem Häuschen abseits des Dorfes wohnt und schon
wie eine Jungfrau reif aussieht. Es erzählte, es sei einmal

ganz allein zu Hause gewesen, da sei ein Hausierer
gekommen, frech gerade in die Küche eingetreten, habe
es beim Kinn gepackt und sein von Fusel riechendes
Gesicht ganz nahe an das seine gehalten und gefragt,
ob die Mutter zuhause sei. Das Mädchen habe sehr Angst
gehabt, denn er hätte ja mit ihm anfangen können, was
er gewollt hätte, Hilfe wäre keine in der Nähe gewesen.

Da habe es sich zusammengerissen und ruhig
gesagt: „Ich will den Vater fragen geh'n, er liegt drinnen
in der Stube auf dem Ofen!" Sei dann in die Stube
getreten,'habe dort für sich selber einige Worte gesprochen

und ein Weilchen gewartet, und als es wieder in
die Küche gekommen sei, da wäre der Hausierer schon

vor die Türe getreten gewesen. Es habe ihm dann
mitgeteilt, der Vater habe gesagt, man hätte nichts nötig,
und daraufhin sei der zudringliche Mensch gegangen.
Aber jetzt frage es sich, ob es recht gewesen sei, daß

es log, denn in Wirklichkeit sei der Vater ja in der
Fabrik gewesen.

Auch in diesem Falle galt es zu zeigen, daß die
kleine Lüge niemanden schadete und vielleicht Unheil
verhütete, und an andern ähnlichen Fällen aus dem
Leben, wie es wirklich und nicht nur auf dem Papiere
besteht, war nachweisbar, daß es oft gilt, zwischen zwei
sich widersprechenden Idealen sich zu entscheiden, und

es auf sein Gewissen zu nehmen, einem von ihnen
nicht nachzuleben.

Hier ein Beispiel, wie einem Kinde geholfen werden

kann, wenn es aus dem Rahmen der Gemeinschaft
herauszufallen droht:

Wir lesen als Klassenlektüre eine Geschichte, worin

Krankheit und Tod eines der Helden vorkommen.
Eine Schülerin, die vorher gut und fließend las, fällt
dadurch auf, daß sie oft Zeilen überspringt, zaghaft liest
und stolpert, fast so, als begriffe sie nicht, was sie liest
Schließlich reklamiert die Klasse, sie solle nicht mehr

lesen, sie störe. Und sie selber findet auch, es sei besser,

wenn sie nicht mehr lese. Die Art, wie sie es sagt,
läßt erkennen, wie sie sich gleichsam wie wir sagen

„in ihr Schneckenhäuschen zurückzieht", und die Art,
wie die Klasse sprach, zeigt deutlich den Unwillen.

Dagegen schlägt der Lehrer vor, sie solle die
gelesene Seite nochmals lesen, vielleicht gehe es jetzt
besser. Eigentlich ist seine Absicht, festzustellen, wo

sich die Schülerin verliest oder Zeilen überspringt —
ob da irgend eine Regelmäßigkeit bestehe.

Es stellt sich heraus, daß sie auch das zweite Mal
nicht besser liest und daß sie dort Zeilen überspringt,
wo irgend etwas von Krankheit oder Tod handelt.

Nun läßt der Lehrer sie in Ruhe. Aber nach der
Lektion nimmt er sie zu sich und fragt, wieso und weshalb

sie heute schlecht las. Sie sagt ihm, das wisse sie

nicht. Er drängt, daß sie nach einem Grunde suche.

Aber sie zeigt sich zugeknöpft und antwortet nicht mehr,
sie hebt nur noch müde die Schultern.

„So will ich dir mitteilen, was mir aufgefallen ist.

Schau, ich habe mir die Zeilen angestrichen, die du

übersprangst, und darin kommt immer etwas von Krankheit
oder Tod vor!"

Die Schülerin beginnt plötzlich heftig zu weinen.
Der Lehrer läßt sie eine Zeitlang weinen, dann fragt er
um den Grund.

Sie habe Angst um ihre Mutter. Diese sei guter
Hoffnung, und die Schülerin habe eine Nachbarin
erzählen hören, daß Geburten Mütter an den Rand des

Grabes bringe. Sie wußte von Frauen zu berichten, die
kaum mit dem Leben davongekommen oder gestorben
waren. Das habe der Schülerin gewaltigen Eindruck
gemacht, und nun verfolge sie die Angst, ihre Mutter
müsse sterben. Sie wollte viel lieber kein Geschwisterchen

mehr bekommen, als daß die Mutter darum sterben
müsse.

Der analytisch Geschulte sieht bei solcher affektiv

übermäßiger Reaktion in diesem Falle verborgene
Konflikte, die die Oedipuseinstellung und den Geschwisterneid

(beide verdrängt und durch vermehrte Sorge,
Zärtlichkeit und Liebe als Reaktionsbildungen ersetzt) der
Tochter zum Grunde haben. Aber der Lehrer-Führer
hat hier nun nicht die Aufgabe, eine Psychoanalyse
durchzuführen. Er muß so weise sein, daß er sich in seinen
Mitteln beschränkt. Dabei stützt er sich auf die innerliche

Anerkennung als Führer, die ihm von dem
Gemeinschaftsindividuum gezollt wird. Er beruhigt mit
suggestiven Mitteln, seine Person als Gewährsmann einsetzend

und sagt, die Mutter habe ja schon etliche
Geburten normal überstanden und es sei kein Grund
vorhanden, zu erwarten und sich zu ängstigen, es könnte
diesmal schlimmer gehn. Er selber sei davon überzeugt,
daß die Mutter nicht sterbe.

Diese sehr einfache Beruhigung wirkt sich, weil sie

von einer Person herkommt, die für das Seelische

derer, die den Trost erhält, so gewichtig ist, wunderbar
aus: das Mädchen hört augenblicklich mit Weinen auf,
blickt dankbar auf und erklärt mit einem Lächeln, es

glaube nun wieder richtig lesen zu können; in der
nächsten Stunde wird der Klasse erklärt, die Kameradin
sei aus bestimmten Gründen nicht zum Lesen disponiert
gewesen, nun aber wolle sie beweisen, daß sie es noch
so gut könne wie je, und sie liest ihren Abschnitt nun
mehr fließend durch. Die Klasse, die auf solche
Besprechungen mit dem Lehrer eingestellt ist, zeigt sich nicht

71



weiter neugierig oder verwundert, aber es ist verhindert,

daß sie sich weiter der Störung wegen gereizt
verhält. Durch angepaßten und rechtzeitigen Eingriff ist
vermieden worden, daß die Schülerin aus der Gemeinschaft

herausfiel, indem sie sich verzweifelt und intro-
vertierend (d. h. in sich kehrend) absonderte, und daß

die Gemeinschaft selbst sie affektiv ausschloß.
Solche psychoanalytisch orientierte, gleichsam

therapeutische Arbeit am einzelnen Kinde gerät jedoch nur
dann, wenn das Zutrauensverhältnis zwischen Führer
und Geführten bereits vorhanden ist. Einmal so weit,
kann der Führer es wagen, Wünsche auszusprechen,
die von den Geführten wie Befehle ausgeführt und zwar
willig ausgeführt werden. Vor der Schulreise sagt er
beispielsweise zu seiner Klasse: ,,lch weiß, daß auf den
Schülerreisen Gelegenheit ist, heimlich zu rauchen, und
daß diese Gelegenheit gewöhnlich auch reichlich ausgenutzt

wird. Ich verbiete euch das Rauchen nicht. Ihr
wißt, daß ich selber auch das Rauchzeug nicht
verachte. Aber ich werde auf der ganzen Reise nicht
rauchen, ich werde mich beherrschen!" Das genügt, daß

keiner raucht. Denn jedermann macht es so wie der

Führer, dessen unausgesprochenen Wunsch man herausgehört

und gerne erfüllt hat. Befragt, weshalb keiner
geraucht habe, sagen die Jungen aus: „Was Sie aushalten,

das halten wir auch aus" oder: „Es müssen es alle

gleich haben!" und sie treffen mit dieser Antwort das

Wesentliche: aus dem am Führer orientierten
Gemeinschaftsgefühle konnte nicht geraucht werden, aus dem

Identifikationswunsche der Geführten mit dem Führer
wurde es verhindert.

IV.

Es liegt mir daran, Ihnen möglichst eindringlich und
plastisch vorzuführen, was letzten Endes die Führerschaft

des psychoanalytisch orientierten Paedagogen
ausmacht. Sie setzt nämlich erst dann so recht ein, wenn der
Führer sich schließlich so sehr das Vertrauen der
Geführten erworben hat, daß sie sich nicht bedenklich
scheuen, unter sich und vor ihm Geständnisse zu
machen.

Ueber das Ausmaß dieser Geständnisse bekamen wir
schon ahnungsweise einen Begriff, als wir davon hörten,

daß die Kinder erzählen, wie sie logen. Daran
anschließend füge ich bei, daß auch solche Lügen erzählt
wurden, die zum Zwecke hatten, den Lehrer zu
täuschen. Wichtig dabei ist, daß die Gemeinschaft das
Gefühl erhält, alle Kinder seien gleich schuldig. Aus einem

Einzelgeständnis, zufälligerweise etwa bei einem
sogenannten Disziplinarfall ermöglicht, muß ein M a s -

sengeständni s provoziert werden, damit sich die
erzieherischen Nachwirkungen auf die Gesamtheit der
Schüler erstrecken.

Ich habe Ihnen dazu ein besonders schönes
Beispiel in dem Sinne zu erzählen, als sich in ihm ein ganzer

seelischer Ablauf nicht nur an einem Schüler,
sondern an einer Schar seiner Klassengenossen spiegelt.

Es ist nicht irgendwoher zitiert, sondern in einer meiner
Klassen passiert. Indem ich es erzähle, will ich nicht
etwa mich selber rühmen. Hingegen gestehe ich, daß
ich daran große Freude erlebte, und daß ich aus der
Literatur kein besseres wüßte, um das zu veranschaulichen,

was sich abstrakt oder theoretisch so schwer und
meist so leicht mißverständlich sagen läßt.

Wie ich an einem Morgen ins Klassenzimmer trete,
entdecke ich auf dem Lehrertische eine schöne, große
Aprikose. Sie muß mir von einem Schüler gebracht
worden sein.

Das bedeutet nun bei den Schülern im Alter von 13

bis 16 Jahren etwas Außergewöhnliches, daß sie —
es sei denn gemeinsam zum Geburtstage des Lehrers
oder zu Weihnachten — dem Lehrer etwas schenken.
Denn jeder würde dabei empfinden, daß der Geber den
Lehrer irgendwie bestechen — oder etwas abbüßen
will.

Ich bin verwundert und frage, wer die Aprikose
hingelegt habe. Ein 15-jähriger Junge, nennen wir ihn René,
kommt hervor und teilt mit, er habe mir die Frucht
gebracht, und er wolle mir dann eine Geschichte
erzählen, wie er dazu gekommen sei.

An der Heimlichkeit merke ich sofort, daß es mit
der Aprikose eine besondere Bewandtnis habe, und
darum fordere ich den Jungen auf, die Geschichte vor
der ganzen Klasse zu erzählen. Er zögert erst,
dann entschließt er sich doch und berichtet:

„Gestern Nachmittag, als Ernst und ich von der
Schule heimgingen, da sagten wir zueinander, wir müssen

noch etwas anstellen. Denn wir hatten schon lange
keinen Streich mehr verübt.

Da kamen wir beim Garten des Herrn Giamara
vorüber. Aah! sagte ich, jetzt weiß ich was! Schau

dort die Aprikosen!
Wie kommen wir in den Garten? fragte mein

Freund.
Wir klettern über die Ladenwand!
Als wir drüben waren, sahen wir die Johanna

Giamara, die guckte zum Fenster hinaus und schrie, was
wir da wollten. I

:

Aber das Mädchen war uns zu dumm. Ich legte
den Finger auf den Mund und sagte, wir spielen Krieg
und der Feind sei uns auf den Fersen, und sie solle

uns nicht verraten.
Sie entgegnete, daß sie vom Feinde nichts

bemerke, und wir sollen nur durch den Grünhag schlüpfen,

dann sehe uns unser Gegner nicht. Das wollten
wir gerade, denn so konnten wir leicht zu dem Bäumchen

kommen. Und die Johanna sah uns auch nicht
mehr. Wir krochen zu dem Bäumchen, gaben ihm einen

Fußtritt, und eine schöne Anzahl von den Früchten
fiel herunter. Sie wurden in den Taschen versorgt, und
dann machten wir uns in den nahen Wald davon. Dort
packten wir die Aprikosen aus und verteilten sie. Und
wir haben beschlossen, die schönste Aprikose muß der
Lehrer haben — und hier ist sie!

72



Ernst hat noch gesagt: Was wird der Lehrer für
Augen machen, und was sagt er dazu? — und ich habe

geantwortet: Ja, das nimmt mich auch wunder, aber
er wird die Aprikosen auch gerne essen!"

Der Junge schließt damit seinen Bericht, schaut
mich unsicher an und begibt sich alsdann an sein Piilt-
chen.

In aller Augen lese ich Erwartung.
„Es ist schön vor dir, lieber René", sage ich freundlich,

„daß du mir auch eine Aprikose gebracht hast, ich
danke dir dafür."

Dann warte ich ein Weilchen, beobachte die Spannung

in der schweigenden Klasse und fahre dann
ruhig zu ihr gewendet fort: „Aber schaut, ich kann diese

Frucht nicht essen! — Warum wohl?"
Es will mir noch niemand Antwort geben.
„Wenn ich jetzt fünfzehn, vielleicht auch achtzehn

Jahre alt wäre, wenn ich ein Junge oder ein Mädel wäre
in eurem Alter, dann würde ich mich nicht besinnen,
ich könnte die Frucht ohne weiteres essen, ich weiß,
daß ich als Bub auch etwa Kirschen stahl, oder einen

Apfel, eine Birne von den Bäumen der Nachbarn pflückte

— aber warum kann ich diese Aprikose nicht essen,
die mir doch jemand geschenkt hat?"

Nun entspinnt sich ein sehr lebhaftes Gespräch.

„Weil sie gestohlen ist", meint jemand.
„Ich habe sie nicht gestohlen!" halte ich entgegen.
„Aber Sie wissen, daß sie gestohlen wurde!"
„Aber ich sage euch ja: wenn ich ein Junge in eurem

Alter wäre, dann könnte ich sie essen!"

René meldet sich: „Herr Lehrer, ich habe Ihnen
die Aprikose nicht deshalb bringen wollen, damit Sie

an dem Diebstahle auch mitschuldig sind, und
damit es dann heiße, wenn der Streich auskommt, Sie

hätten mitgeholfen!"
„Lieber René, ich weiß wohl, daß du die

Verantwortung für den Streich selbst übernimmst. Selbstverständlich

werde ich dich nicht verraten, ebenso wenig,

wie dich einer deiner Mitschüler verraten wird,
du wirst sehen. Das ist es also nicht!"

Schließlich erklärt eine schon sehr reif denkende
Schülerin : „Es verhält sich so: der Erwachsene
hat nicht das gleiche Gewissen, wie das
Kind — was dem Kinde noch möglich ist, das ist
dem Erwachsenen nicht mehr möglich — ich verstehe,

warum der Lehrer die Aprikose nicht essen kann!"

„Elsa hat ganz recht!" antworte ich, „sie hat den

wahren Grund erraten. Ich denke, die Aprikose würde
mich würgen, darum gebe ich sie René wieder zurück,
aber dennoch, ich danke ihm für den guten Willen und

dafür, daß er so mutig gewesen ist, die Geschichte vor
der ganzen Klasse zu erzählen!"

Der Rest der Stunde wurde zum Rechnen von
schriftlichen Aufgaben verbraucht. Nach der Stunde kam

der ärmste Junge meiner Klasse strahlend zu

mir und berichtete: „Jetzt habe ich auch noch etwas

von dem Diebstahl gehabt, René hat die Aprikose

mir gegeben!"
Noch bevor der halbe Tag zu Ende war, ließ ich

dann die andern Kinder von Diebstählen
erzählen, denn: jedes Kind hat in seinem Leben
wenigstens einmal etwas gestohlen. Von den Diebstählen
kamen wir später dann auf den Selbstverrat zu
sprechen, wir erkannten schließlich die Tatsache, daß
René eine Aprikose in die Schule brachte, als Selbstverrat,

der im Dienste der Sühnetendenz steht.
Der Stoff „Diebstähle — Gewissen — Sühne" beschäftigte

uns viele Stunden.
Ueberlegen wir uns, was getan worden ist.
Das Einzelerlebnis, der Diebstahl Renés und

seines Genossen, wurde zum Gesamterlebnis der
Klasse gemacht, indem die Geschichte vor den Ka-'
meraden erzählt wurde, und indem später diesen
Kameraden gezeigt wurde, daß sie nicht besser sind als
der gestehende „Sünder" — denn sie berichteten ja von
ihren Diebstählen. Außerdem identifizieren sich ja die
Kinder gerne untereinander, und es ist zu sagen, daß
solch eine von einem Mitschüler erlebte und erzählte
„Geschichte" viel intensiver wirkt und miterlebt wird,
als etwa ein moralisches Lesestück.

Damit der Verrat unmöglich werde, mußte
noch am gleichen Vormittag so viel erreicht sein, daß
sich alle Schüler „gleich" fühlten, schuldig
fühlten.

Ich mußte verhindern, daß der Diebstahl auskam,
damit René nicht bestraft werde: sonst wäre die Sühne
vorhanden und der Fall abgetan gewesen. So wie nun
die Sache lag, mußte sie in René nachwirken, sie
mußte ihn beschäftigen, ihn in Konflikt bringen,

ihn behelligen, ihn in seiner Entwicklung
weiterbringen, ihn zu einer selbstgewählten

Sühne zwingen.
Diese Sühne war schon damit angedeutet, daß er

die Aprikose nicht selbst aß — er gab sie ja
dem Aermsten unter den Kameraden. Das war offenbar
ein Opfer!

Dem Ideal des Jungen wurde einfach
das strengere Ideal des Erwachsenen
gegenübergestellt. Der Junge, der seinen Führer
lieb hat, will werden wie sein Führer — die Ideale
des Führers werden zu seinen Idealen.

Im Falle Renés vernahm ich durch Kameraden, daß
seine „Geschichte" und mein Eingriff wirklich in ihm
gewirkt hatten.

Er war im darauffolgenden Winter mit einigen jün-
gern Gefährten in die Stadt gegangen, und da beabsichtigten

die Kameraden, bei dem Kiosk eines italienischen
Kastanienbraters spanische Nüßchen zu stehlen. René
verhinderte es, indem er erklärte, da helfe er nicht mit.
Es ist ihm wahrscheinlich nicht voll bewußt worden,
warum er nicht mithelfen konnte oder wollte. Aber
ich glaube behaupten zu dürfen, daß an seiner
sittlicheren Einstellung nicht zuletzt die „Geschichte mit

73



der Aprikose" beigetragen hat. Denn er spielt hier die
Rolle des Führers, seinem Führer abgeguckt.

Daß sie auf alle Fälle wirkte, merkte ich aus
Berichten, die die Schüler meiner Klasse gelegentlich und

freiwillig niederschreiben. René schrieb mir im Frühjahr

einmal, daß er der Frau Giamara geholfen habe,
den Pflanzplatz umzustechen, der an denjenigen von
Renés Eltern stößt. Die Frau habe ihm dann Geld
geben wollen, er habe es jedoch nicht angenommen, und
als sie in ihn gedrungen sei, da habe er ihr erklärt,
die Arbeit sei schon zum Voraus bezahlt, er habe ihr
einst ein paar Aprikosen "gestohlen, was die Frau mit
einem Lachen quittierte.

Man wird mir nun ungefähr folgendes sagen, indem
man auf die Aprikosengeschichte zurückkommt:

„Gut, es ist sichtbarlich geworden, daß sich der
Held der Geschichte, René, in seinem Gewissen
verändert hat. Aber wir sind durchaus nicht sicher, ob
das Gesamterlebnis auch auf die Gesamt¬

heit in dem Sinne gewirkt hat, wie bei
René.

Wir haben einen Grund zum zweifeln. Es ist uns
berichtet worden, daß in der Pause nach der Stunde,
da René vor der Gesamtheit seine Diebsgeschichte
preisgab, der ärmste Junge der Klasse die vom
Lehrer verpönte Aprikose aufaß. Zeigt uns das nicht an
einem Beispiele, daß die moralische Erziehung an der
Gemeinschaft nicht gelungen ist, obschon doch damals
die Sache noch frisch, noch nicht vergessen war, und
wenn je, so dann jetzt hätte wirken müssen!"

Beim Lernen, beim Intellekt, beim Geständnis ist
es gewiß so, daß dasjenige die deutlichsten Spuren
im Kinde hinterläßt, was unmittelbar vorher behandelt
wurde. Die Zeitzwischenräume zwischen der Behandlung

eines Stoffes und der Wiederholung begünstigen
das Vergessen, und es werden „Uebungen" mit dem
Stoffe notwendig, damit etwas davon im Gedächtnis des

Kindes haften bleibt.

(Schluss folgt.)

*

IV.

Die Stellung der Hygiene zur psychoanalytischen Paedagogik.
Von Prof. Dr. W. v. Oonzenbach, Zürich.

Man ist es lange her gewohnt gewesen, die Hygiene
als eine Art Schutzparagraphen- und Vormundschaftswissenschaft

aufzufassen, d. i. eine ängstlich tantenhafte
Betreuerin der körperlichen Gesundheit, und da sich die

Hygiene so lange nur mit Bazillen und mit Wasser-
Installationen und Schulbankmaßen etc. herumgeschlagen

und befaßt hat, hat sie sich mit einer gewissen
Berechtigung in den Geruch der Langeweile gebracht und
leider ganz besonders bei denen, die auf diesem
Gebiete von Berufs wegen beschlagen sein sollten, bei den

Aerzten. Inzwischen hat sich ein Wechsel vollzogen und
die Hygiene hat etwas Bejahendes, Positives bekommen,
indem sie die Rolle des Schutzengels gelegentlich
vertauschte mit der Rolle des Trainers, d. h. sie nimmt sich
als Förderungs-Hygiene des werdenden und
gewordenen Menschen in der Weise an, daß sie ihn aus
dem Verständnis seines inneren Wesens und seiner
Veranlagung zum Kampf ums Dasein zur Entfaltung seiner
Gaben, zur Erfüllung seiner aktiven Lebensverpflichtung
anhält.

Erst in den letzten 20 Jahren aber hat sich die
Hygiene und in neuerer Zeit immer intensiver darauf
besonnen, daß es nicht nur eine körperliche, sondern
auch eine geistige Gesundheit gibt. Wie sich
die physische Hygiene aus der Kenntnis der
pathologischen Vorgänge heraus zuerst zu einer fürsor¬

gerischen angewandten Wissenschaft entwickelt hat und
den Begriff des Gesunden zunächst aus dem Begriff
der Krankheit heraus schälte, bis sie sich umstellte, das

Normale aus seiner phylogenetischen Entwicklung heraus

zu verstehen und daraus die Normen für die Förderung
zu entwickeln, so ist die Psycho-Hygiene logi-
schwerweise aus der Psychiatrie und Psycho-Pathologie
heraus gewachsen und war zunächst ein Gebiet der
medizinischen Wissenschaft. Zu den fruchtbarsten Methoden

psychiatrischer Forschung gehört, das ist heute

unbestritten, die Psycho-Analyse, die uns erst die Erkenntnis

offenbarte, daß die Bewußtseins-Vorgänge nur einen

ganz kleinen Ausschnitt aus dem psychischen Geschehen
darstellen. Aber wie die physische Hygiene heute sich

aus dem engern Bezirk ärztlichen Denkens mehr der
Physiologie zuwendet, sodaß auf diesem Gebiete neben
dem eigentlichen Arzt der theoretische und praktische
Physiologe und Anthropologe, der Turnlehrer, mit
zuständig ist, so liegt es auf der Hand, daß die Psycho-
Analyse als Methode nicht nur dem Mediziner reserviert
bleiben kann, daß also auch der Normal-Psychologe und
vor allem der Paedagoge, der Lehrer, ohne diese
Methode nicht fruchtbar arbeiten kann. Methodik ist
vielleicht etwas zu viel gesagt. Setzen wir lieber das
Verständnis der Tiefen-Psychologie, wie es uns durch die
Psycho-Analyse erschlossen worden ist, an diese Stelle.

74



Auch in der Psycho-Hygiene spielt zuerst die
Vermeidung von exogenen Schädlichkeiten (psychisches
Trauma) die erste Rolle. Ungleich fruchtbarer ist aber
auch hier, das Förderungs- und Trainingsmoment zu
seinem Rechte kommen zu lassen. Aus der Kenntnis der
unbewußten psychischen Vorgänge und Motive ergibt sich
das Verständnis für die manifesten Erscheinungen im
Leben des werdenden und gewordenen Menschen
(Eigentlich ist jeder Mensch bis an sein Ende noch ein
werdender). So fallen die Aufgaben der Erziehung mit
denen der Hygiene zusammen, denn Gesundheit heißt
ja wohl nichts anderes, als optimale Entfaltung aller
lebenstüchtigen körperlichen und geistigen Eigenschaften
und ihre harmonische Einordnung in die gesellschaftliche

Kultur. Lehrer sein aber heißt Former, heißt Künst- •

1er sein und das mit den besten Erfolgsaussichten, je besser

er das Material kennt und versteht. Fort mit dem mo¬

nopolisierenden Standesdünkel gewisser fachmedizinischer
Kreise, die über ihrer dauernden Arbeit am Pathologischen

den Blick für das normale gesunde Geschehen
verloren haben und den „Außenstehenden" ängstlich den
Gebrauch ihres Apparates zur Arbeit am Gesunden
vorenthalten. Wir sollten an den Beispielen eines Pettenko-
fer und Pasteur, die auch Fakultäts-Outsider waren und
trotzdem unvergleichliche hygienische Führer, gelernt
haben, daß selbstherrliche Abschließung innerhalb einer
Berufskaste von Uebel ist. So begrüße ich es meinerseits

außerordentlich, daß psycho-analytisches Denken auch
in Paedagogenkreisen seinen Einzug hält und ich habe
genügend Vertrauen zum Lehrerstand, daß er mit
kritischem Sinne die Bedeutung und die Schwierigkeit der
sich vor ihm neu auftürmenden Probleme erkennen und
sich der daraus erwachsenden Verantwortung bewußt
bleiben wird.

Schatten über der Schule.
Referat von Dr. K. E. L u s s e r,

gehalten an der Bezirks-Konferenz vom 9. März 1931, in
St. Gallen.

III. Teil.

Als einen weitern dunkeln „Schatten über der
Schule" bezeichnet Dr. Schohaus den ,,Intellektualismus".
Wir vermitteln in der Schule zu viel Wissen und zu

wenig Menschentum. Schon vor 4 Jahren hat Herr Dr.
Hanselmann, Zürich, anläßlich meiner für die „Schweizer
Erziehungs-Rundschau" veranstalteten Rundfrage: „Was
fordern Sie von der modernen Schule?" auf diese Dinge
hingewiesen. Dr. Hanselmann redete damals von einer

„Gefühlsöde", die sich da und dort in unseren Schulen

geltend mache, forderte eine „Aufwertung des Gefühlslebens"

und erklärte: „Wir wollen wieder das ganze
Kind, den Menschen im Kind zur Schule schicken dürfen,

nicht nur ein paar Hirnwindungen und Basalgang-
lien". Dr. Schohaus stimmt mit diesen Forderungen
durchaus überein. Seine Behandlung des ganzen
Fragenkomplexes ist derart aktuell, daß ich es als angezeigt
erachte, die wichtigsten Abschnitte im Wortlaut
wiederzugeben. „Unendlich viel Jugendnot entsteht dadurch,
daß die Schule mit ihren generalisierenden Ansprüchen
vom einzelnen immer wieder Leistungen verlangt, denen

er nicht voll gewachsen ist. Sie stellt sich auch heute
noch zu sehr auf ein relativ begabtes „Durchschnittskind",

auf ein „Normalkind" ein, d. h. auf ein Wesen,
das es eigentlich nirgends gibt. Die wirklichen Kinder
mit ihren überall und stets vorhandenen Einseitigkeiten
werden dann diesem illusorischen Normaltypus zuliebe

vergewaltigt.
Es ist ein sehr häufiger Fall, daß einem ordentlich

intelligenten „normalen" Kinde so ziemlich die ganze

Schulzeit versauert wird, weil es in einem einzelnen
Fach wie etwa Geschichte oder Aufsatz oder Rechnen
schwach ist. Da kann so ein einzelnes Lerngebiet die

Quelle nicht endenwollender Kümmernisse und Aengste
werden. Das Gespenst der Zahlen z. B. verfolgt manches

Schulkind vom ersten Erwachen des Morgens durch
alle Phasen des Tages hindurch bis zum sorgenschweren

Einschlafen oder gar bis in die lastenden Träume
hinein. Eine verschrobene intellektualistische Einstellung
verhindert uns, den einzig vernünftigen Standpunkt
einzunehmen: „Nun, in Gottes Namen, Rechnen geht bitter
schlecht, aber sonst geht's ja ordentlich, verzichten wir
also in diesem Schmerzensfache einfach auf die

„Normalleistung", nehmen wir dankbar mit, was geleistet
werden kann und sorgen wir dafür, daß dem Kinde
Heiterkeit, Mut und Selbstvertrauen erhalten bleiben,
im heiligen Interesse seiner ganzen übrigen Entwicklung."

Es wird heute viel über den „Intellektualismus"
unserer Epoche geklagt. Wir wollen uns diesem Chore
nicht bedingungslos anschließen. Die Energie und
Gewissenhaftigkeit, die in unserem Zeitalter zur
wissenschaftlichen Durchdringung der natürlichen und kulturellen

Gegebenheiten eingesetzt werden, wollen wir achten

und lieben. Eine Kultur des Denkens befreit von
zahllosen Gebundenheiten und alles, was zur Förderung
der Wahrheitsliebe geschieht, macht die Menschen schließlich

auch innerlich stärker, selbstloser, gütiger.

75


	Individualpsychologie und Psychoanalyse

