
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 3 (1930-1931)

Heft: 11

Artikel: Leben und Schule

Autor: Frick, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER .SERZIEHUNGS-RUNDSCHAU
Organ für das öffentliche und private Bildungswesen der Schweiz
40. JAHRGANG DER SCHWEIZERISCHEN PAEDA6061SCHEN ZEITSCHRIFT

24. JAHRGANG DER „SCHULREFORM"
Herausgegeben in Verbindung mit

Univ.-Prof. Dr. P. B o v e t, Prof. Dr. v. Gonzenbach, Priv.-Doz. Dr. H. Hanselmann,
Univ.-Prof. Dr. Matthias, Rektor J. S c h äl i n Sem.-Dir. Dr. Schohaus und Sek.-Schulinsp. Dr. Schräg

von
Dr. phil. Karl E. Lusser

Leben und Schule.
Von Prof. Dr. Heinrich Frick, Zürich.*)

I.

Ein alltägliches Problem, über das jeder Erwachsene

reden könnte! Ist doch jeder Erwachsene in die
Schule gegangen und steht nun im Leben. Da wäre es

ganz interessant, wenn zunächst jeder von Ihnen
sagen würde, was er von mir erwartet. Eine
Apotheose der Volksschule angesichts ihrer großen Bedeutung

für das Leben? Oder eine Selbstprüfung:
welchen Anteil hat die Schule lam Zerfall der Gemeinschaft,

am rücksichtslosen Egoismus, an der Verwilderung

der Sitten, an der Stillosigkeit von heute, kurz
an der auch im eigenen Leben verspürten Kulturkrisis
der Gegenwart?

Ich kann Ihnen jetzt noch nichts verraten und
versprechen, sondern möchte Sie bitten, mit mir auf eine

Frage einzutreten, die vor den obigen Fragen gestellt
werden könnte, und das ist diese: Ist es eigentlich
selbstverständlich und natürlich, daß soviel über das
Leben und die Schule gesprochen und geschrieben wird?
Weiter: wäre es nicht für einen Lehrer speziell
natürlicher, ganz einfach in der Schule seiner Pflicht
nachzugehen, statt das Geschrei über die Schule zu
verstärken, im Vertrauen darauf, daß eine solche stille,
bescheidene Arbeit schließlich von selbst ihre gerechte
Würdigung finden wird?

Dann wäre es durchaus fraglich, warum ich einen

Vortrag zu halten übernommen habe.
Es wird damit nötig, daß ich vorerst ein paar

Gedanken äußere über dias Prinzip und den Gegenstand
eines Vortags, daraus wird sich die Schwierigkeit unseres
Themas von selbst ergeben, und, so hoffe ich, auch
die Begründung dafür, daß ich trotz der vorigen
Äusserung das Wort ergriffen habe.

Was bedeutet das: einen Vortrag halten? Nehmen
wir den Fall, daß ich Ihnen eine Lehre vortrage, d.h.

*) Vortrag, gehalten im Lehrerkapitel des Bezirkes Meilen.

auf Grund von Definitionen und lallgemein anerkannten

Voraussetzungen ein „Problem" oder das Bild irgend
einer Frage entwickle, wobei Sie, wenn ich logisch
einwandfrei und psychologisch geschickt vorgegangen bin,
Ihre Zustimmung nicht versagen können. Das wird z. B.
der Fall sein bei einem mathematischen, naturwissenschaftlichen,

technischen Vortrag. Bei einem Vortrag über
das Leben und Werk eines Dichters oder auch z. B.
eines Paedagogen, liegt der Fall anders. Dort werden
Sie sich einverstanden erklären können, wenn Sie den
dem Vortrag zu Grunde gelegten Voraussetzungen
zustimmen können. Sie können sich aber wohl denken,
daß dieses gleiche Werk, diese gleiche Persönlichkeit,
mit andern Voraussetzungen und eigenen Richtlinien
gesehen, ein anderes Bild ergeben muß. Ihre Zustimmung
schränkt sich also auf die Aussage ein, daß unter den
im Vortrag angenommenen Voraussetzungen die Resultate

anerkannt werden können, Ihr Standpunkt diesem

Objekt gegenüber sei eben ein anderer. Die aesthe-
tische Würdigung eines Kunstwerkes ist eine individuelle,

persönliche Sache. Der Beethoven von A. Busch
und der von Kreisler sind nicht identisch.

In diesen beiden Fällen würde es sich um Vorträge
handeln über Stoffe, die wir in den allgemein bildenden
Schulen behandeln. Wir wollen diese Stoffe, um für
später ein paar Begriffe zu haben, zusammenfassen als
technische Welt (mehr die mathematisch-naturwissenschaftlichen

Gegenstände betreffend) und humanistische
Welt (mehr die sprachlich-historisch-künstlerischen
Gegenstände enthaltend), wie das Grisebach in seinem neuesten

Werk: „Gegenwart, eine kritische Ethik" scharf
herausschält. Dieser Weltraum umfaßt insbesondere im

großen Ganzen das, was wir unter der allgemeinen

Bildung durch die Mittelschulen verstehen, seit Herder
und Wilhelm v. Humboldt. Die Grundlage dieser Bildung
ist das Ideal des harmonischen Menschen.

261



Dieser Welt, die wir ihrem Gegenstand nach die
Welt des Wissens im allgemeinsten Sinn bezeichnen

dürfen, steht eine andere Welt gegenüber, die Welt des

Glaubens. Die Welt, wo das Wissen, streng genommen,
keinen Platz hat, wo die Grenze jedes Wissens
eingestanden wird. Wo also z. B. auch Gottesbeweise keinen
Platz haben. Wir fragen uns nun: Gibt es noch eine

weitere Welt? In welche Welt hinein gehört das
Leben? Und die im Leben stehende Schule? Hat
überhaupt solche Frage nach einer weitern Welt einen Sinn?

Nach diesen Erörterungen stellt sich die Frage nun
schärfer: Kann ich über „Leben und Schule" einen Vortrag

halten, der von Definitionen und sichern, uns
allen gemeinsamen Voraussetzungen ausgeht? Das ist eine
sehr heikle Frage. Denn, wenn ich Ihnen vom Leben
und von der Schule keine Definition geben, und also
nicht mit festen Begriffen operieren könnte, so scheint
doch damit zunächst die Möglichkeit, über dieses Thema'

zu reden, verneint. Ich könnte mich zunächst verleiten
lassen, nach Definitionen zu suchen, und dann, auf diese

aufbauend, reden. Und zwar wohl auch unter Auswertung

der Tatsache, daß ich in der Stadt doch einem
reicher pulsierenden Leben nahe sei, und gar in einer Stadt
mit zwei Hochschulen, in Zürich.

Ich käme also auch aus einer innern Verpflichtung
zu Ihnen, um von diesem reichern Leben der Stadt über
einen tiefern Zusammenhang zwischen Leben und Schule,
als er auf dem Lande, im einsamen Dorf gesehen werden
könne, Ihnen auf dem Lande Kunde zu bringen.

Verweilen wir ein wenig bei diesem letzten
Gedanken: Wäre dann nicht der Konflikt zwischen Stadt
und Land in diesem Beispiel aufgehoben? Wir in der

Stadt, im Bewußtsein unseres Kulturzentrums, wir
haben eine heilige Aufgabe — noblesse oblige. Wir wissen

um unsere Kultur und damit um unsere
Kulturmission. Wir wollen das Landvolk auf dieselbe Höhe
des Lebens bringen, wir wollen es teilnehmen lassen an
unsern ideellen Lebensgütern, wie wir auch ^sein Brot
essen. — Tönt nicht in diese Idealität hinein voll und
stark der Hymnus: „Seid umschlungen, Millionen!"?
(Man vergißt am Ende der 9. Symphonie Beethovens
die Verzweiflung des Anfangs!)

Auch gegenüber dem wohlmeinenden Kulturmissionar

aus der Stadt ist zu fragen, ob er dem Volke
auf dem Lande die Lebenslast erleichtere. Bringt er
nicht mit vielen technischen Annehmlichkeiten aus der
Stadt der Bildung Gefahren? Bringt er nicht oft Aes-
thetik für Ethik? Steine — und wären sie noch so schön
behauen — statt Brot? Heißt es nicht am Ende für den
Menschen auf dem Lande: „Einer trage des andern
Fluch!"? Es wäre verlockend, an dieser Stelle über die
Frage zu reden: Soll die Lehrerbildung in der Stadt
oder auf dem Lande stattfinden?
r Doch, ich will ja nicht vom Untergang des Abendlandes

reden, nicht von der Kulturkrisis der Gegenwart.
Aber ich hoffe doch, daß Sie durch diese Hinweise meine
weitern Fragen ihrem Sinne nach eher verstehen. Wo

ist das reichere Leben?1) Und es muß mit aller Härte
gefragt werden: Ist mit dieser Werfangabe „reicher"
nicht schon der Sinn des Lebens überhaupt aufgehoben?
Kann ich, der ich hier und jetzt lebe, mein Leben
beliebig wählen? Aber damit stehen wir noch immer bei
der Frage: was heißt Leben? Das reichere Leben setzt
ja schon eine ganz bestimmte Anschauungvom
Leben voraus. Vielleicht darf ich Ihnen, falls Sie es

noch nicht gelesen haben, Kierkegaards „Entweder-Oder"
zum Studium empfehlen. Er hat auf diesen Entscheid:
ethisches oder aesthetisches Leben hingewiesen. Grise-
bach hat ihn schärfer und, wie ich glaube, für alle
Zeiten unausweichlich, gefaßt im Begriff des Zufalls.
Wir kommen darauf zurück.

Wir sind also immer noch auf der Suche nach
einem für uns alle verbindlichen Begriff des Lebens. Nun
könnte ich dieser Frage zunächst einmal einfach
ausweichen und versuchen, von der Schule aus einen Weg
zur Auflösung des Problems zu gewinnen. Doch, bevor
ich auf diesen Gedanken eintrete, sei es klar gesagt:
den Gedanken, von einem Buch jaus zu dem Begriff
des Lebens und dessen aesthetisch möglichst eleganter

Ausschmückung zu gelangen, bitte ich Sie, mit mir
aufzugeben. Dazu ist das Leben selbst zu wichtig. Es
handelt sich mir im Gegenteil darum, zu versuchen, das

wirkliche Leben von einem Begriff des Lebens streng
zu scheiden. Dazu zwingt uns auch die Antwort auf
eine logische Frage: Ist denn das Leben, über das

wir reden, dasselbe, wie das Leben, das wir selbst

ganz einfach leben? Sie werden mit mir sicher diese

Frage verneinen. Das Bild, das ich mir nach einer
Schulstunde von ihr mache, und die Schulstunde selbst, sind
zwei verschiedene Dinge. Ein Bild von der Wirklichkeit

ist nicht die Wirklichkeit selbst. Ein geschichtlicher

Verlauf ist kein wiederholbares Experiment. Ich
habe nicht umsonst gesprochen, wenn es mir möglich

sein sollte, Ihnen diese ernsten Probleme der
Gegenwart etwas näher zu bringen. Vielleicht sind Sie

oder einzelne von Ihnen dann mit mir der Meinung, daß

hier der Wendepunkt der Kulturkrisis der Gegenwart
liegt, daß hier in der Einsicht, daß es außer der
humanistischen und technischen Welt noch eine wirkliche Welt
gibt, und daß in dieser wirklichen Welt und nur hier
der Glaube beheimatet ist. Das alles erscheint Ihnen
wohl zunächst als ungeheuerliche Behauptung.

Die Schwierigkeit unseres Themas liegt gerade in
dieser Tatsache: das begriffene Leben ist nicht das

wirkliche Leben. Die Reflexion über das Leben ist
etwas ganz anderes,, als das Leben selbst, die beiden
liegen in zwei verschiedenen Welten. Jede direkte Rede

vom wirklichen Leben ist ausgeschlossen. Es ist also
nicht eine Verlegenheitswendung, eine Ausflucht, daß

ich von der Schule aus zum Lebensproblem kommen
möchte, sondern ich m u ß von einer andern Seite
ausgehen, von einer Seite nämlich, die ich gedanklich er-

1) Vergleiche: F. Paulsen, Dorf und Dorfschule als
Bildungsstätte.

262



fassen kann, die also im Reich des Gedankens liegt,
oder eben in der humanistischen Welt.

Hier tritt uns nun eine weitere Frage entgegen:
darf ich überhaupt von der Schule im Allgemeinen
reden? Muß ich hier nicht unterscheiden zwischen den
verschiedenen Schulstufen und dann besonders auch
zwischen den verschiedenen Schularten? Zwischen Schulen,
die mehr lebensfremd und solchen, die lebensnäher sind?
Doch lassen wir jetzt einmal solche Ueberlegungen und
gehen wir von der Arbeit aus. Fragen wir nach der

prinzipiellen Bedeutung der Arbeit zunächst des
mathematischen Unterrichtes und dann nach ihrer Bedeutung
für das Leben. Daß ich mit der Mathematik beginne,
liegt nicht daran, daß sie mir am nächsten liegt,
sondern ist anders begründet, wie Sie sehen werden.

II.

Also wir denken uns den Rechenunterricht,
Mathematikunterricht. Die geistige Betätigung konzentriert
sich hier auf Raum und Zahl, wir sind in Bezug auf
den Gegenstand im Reich der Logik. Gewiß spielt auch
die Persönlichkeit des Lehrers eine große Rolle,' aber
ihre Wichtigkeit nimmt, sachlich genommen, von unten
nach oben lab, d. h. unten spielt das psychologische
Verständnis eines Lehrers eine größere Rolle als oben,
die Person tritt immer mehr hinter die Sache zurück.
Als eine vornehme Frucht aller dieser Bemühungen
betrachten wir die Schulung im logischen Denken. Auch
eine gewisse Entwicklung der Phantasie darf erwähnt
werden, die Entwicklung der räumlichen Anschauung
wird heute besonders betont. Die Mathematik ist aber
nicht nur um ihrer selbst willen da, sie wird auch wegen

ihrer Anwendungen betrieben und mit mehr oder
weniger Stunden dotiert. Da kann es sich aber nur um
Anwendungen handeln, für die das mathematische Werkzeug

tauglich ist, also um Dinge, die irgendwie mathematisch,

also auch logisch erfaßt werden können. Da tritt
uns nun die Frage der Bedeutung der Mathematik für
das Leben entgegen. Und für uns zugleich die Frage,
welches Leben hier gemeint sein kann. Wir werden
durch diesen Unterricht befähigt, im täglichen Leben
zu addieren, zu multiplizieren, zu dividieren, um zu

sehen, zu wie viel unser Geld reicht. Ein weites Gebiet
der Anwendung ist die Dreisatz- und Zinseszinsrechnung,
dann einfache bis komplizierte Messungs- und
Berechnungsaufgaben in Ebene und Raum. Denken wir ferner

an die Anwendungen der Naturwissenschaften
und der Technik. Wenn wir also in diesem Unterricht
die Forderung durchführen, daß hier die Schule dem
Leben diene (wobei ja umgekehrt die Anwendungen
auf das Leben den Unterricht be-leben!) so ist hier
unter Leben ein Lebensraum verstanden, in dem das

Technische lebt, das also dem Verkehr der Menschen
unter einander, oder auch z. B. der Bequemlichkeit des

Einzelnen dient, wobei in dieser technischen Welt alle
Menschen prinzipiell gleich sind.

Vom Unterricht in den Naturwissenschaften und ihren
Anwendungen könnten wir prinzipiell dasselbe sagen.
Inklusive das Leben, das in der Biologie gemeint ist
und mit dem sich der Arzt als Anwendungsobjekt
befaßt.

Obschon mit diesen Hinweisen die gewaltige
Wichtigkeit des mathematisch-naturwissenschaftlichen Unterrichtes

genügend begründet sein dürfte, fragt doch der
Lehrer beklommenen Herzens: ist das alles? bietet nicht
wenigstens der Lehrer der Unterstufe bis zur höhern
Mittelschule noch viel mehr? Eben für das Leben! Und
wenn ich nein sagen müßte aus wissenschaftlicher Ueber-

zeugung, würde dann nicht mancher sich sagen, daß dieser
Unterricht zu wenig dankbar und ihm z. B. der Unterricht

in Deutsch und Geschichte vorzuziehen wäre?
Ganz abgesehen davon, daß mit dieser „Dankbarkeit"

doch auch die Verantwortung gewaltig steigt, und
man sich doch fragen muß, ob man sie auch voll
und ganz übernehmen kann, möchte ich doch nebenbei

eine Gewissensfrage erwähnen: sind es nur
altruistische Gefühle, aus denen heraus ein Mehr an
Bedeutung dieses Unterrichts gefordert wird? Kommen
diese Ansprüche nicht aus der Sphäre des eigenen Ich?
Des Dämons, der das eigene Ich auf den Tron eines

kleinen, lieben Gottes heben möchte? Desselben Dämons,
der uns immer wieder zum Genieglauben hinzureißen
droht — und dem dies auch so oft gelingt!

Nun kann ich hier nicht eine Didaktik des
mathematischen Unterrichtes vortragen, sondern muß eben
einiges herausgreifen. Es kann sich ja nur darum handeln,
ich wiederhole das, das Problem des Lebens etwas
zu beleuchten, die Problemlage etwas abzuklären. Wir
wissen ja alle gut genug, daß immer nur eigene
harte Arbeit und viel Uebung uns einem Problem näher
bringen, auch die blendendste Beredsamkeit, der
raffinierteste Film, die tiefste Psychologie können uns
davon nicht dispensieren.

Also ich gebe zu und wir sind uns wohl einig,
daß dem mathematisch-naturwissenschaftlichen Unterricht
noch weitere Lebenswerte innewohnen. Wie in andern
Fächern wird die saubere Darstellung in Schrift und
Zeichnung auch Hinweise zur innern Sauberkeit
nahelegen, immer wieder kehrt die Betonung zur Aufrichtigkeit,

Ehrlichkeit, Bescheidenheit. Flunkern und Ueber-
treiben halten der Logik und dem Experiment nicht
stand. Wie in andern Fächern, hier besonders wegen der
Eindeutigkeit der Begriffe, wird exakte Pflichterfüllung
Gutes bewirken. Und doch: alle diese Eigenschaften
liegen in der technisch-humanistischen Welt. Alle diese
Eigenschaften, wie überhaupt alle Eigenschaften des Ich,
die auszubilden sind, die vor allem schließlich die
Selbsterziehung betreffen, dienen dem Verkehr der Menschen
unter einander, dienen also dem Leben, sie sind aber
selbst nicht wirkliches Leben, d. h. sie sind nicht Le-

ben-erfüllend. Sie sind Geländer der Menschen, Hilfen
der menschlichen Gemeinschaft, aber nicht Gemeinschaft
selbst. Wir dürfen sie gerade darum nicht gering ach-

263



ten, sie sind die notwendige Grundlage wirklicher
menschlicher Gemeinschaft. Aber es ist noch gar nicht
gesagt, daß dann eine wirkliche menschliche Gemeinschaft

existiert, wenn alle diese Eigenschaften vorhanden

sind. Alle solche Eigenschaften machen erst den
zivilisierten Menschen, das zivilisierte Individuum, das

gebildete Ich. Menschen können außerordentlich höflich

sein, aber in aller Höflichkeit aneinander vorbeigehen,

d. h. in einer wohlgeordneten Gemeinschaft
miteinander leben, ohne in wirkliche Gemeinschaft
miteinander einzutreten. Sie können aneinander vorbei-leben
in tiefster Not, und wenn dann einer Selbstmord begeht,
sagt der andere mit Ibsen: „aber das macht man doch
nicht!" Höflichkeit, Respektierung des andern durch
eigene Bescheidung ist noch keine wirkliche Beziehung
miteinander, beides ist für eine solche aber vorausgesetzt.

Man kann in aller Höflichkeit rücksichtslos und
gemein sein. Wie man mit dem besten Willen das Böse
tun kann.

Unser Unterricht kann auch in bescheidenem Maße
geschmacksbildend sein. Wiederum ist zu sagen, daß

geschmackvolle Menschen sicher wertvolle Menschen sein
können — aber damit es eben noch nicht ohne
weiteres sind. Das schönste Haus kann eine Totenkammer
sein.

Also fassen wir zusammen: unser Unterricht führt
als solcher nur in ein Leben der Technik, der Ordnung,
der Humanität. Damit liefert dieser Unterricht seinen

Beitrag zur staatsbürgerlichen Erziehung, wobei der

Zwang zur Objektivität noch besonders hervorgehoben
sein möge. Ich hoffe, Sie können mir bisher zustimmen.
Und weiter stimmen wir überein, so hoffe ich, daß dies
immer noch nicht alles ist, was unser Unterricht bieten
kann. Bleiben wir zunächst noch bei der Beziehung
Lehrer-Schüler, und zwar in Bezug auf den Unterrichtsstoff,

so ist weiter zu sagen, daß auch Hinweise auf die
Grenze unseres Wissens vielfach möglich sind, z. B. in
der Astronomie oder da und dort in den Naturwissenschaften.

Die Frage nach dem Warum führt immer zur
unendlichen Kette oder schließt mit einem Axiom. Man
könnte dazu neigen, hier die Grenze von Wissen und
Glauben zu sehen. Das ist nicht richtig. Jedes Wissen
ist prinzipiell auf den Gedanken des Fortschritts der
Wissenschaft aufgebaut, d. h. tendiert ins Unendliche.
Die Lösung jedes Problems enthält ein neues in sich,
das wissenschaftliche Bemühen ist grenzenlos. Es ist
nicht so, daß der Wissenschafter sagt: bis hieher bin
ich gelangt, was darüber hinaus ist, ist des lieben Gottes.

Sondern er arbeitet weiter und immer weiter an
der Erkenntnis, er wird weiter und immer weiter kommen,
nie an ein Ende, an eine Grenze. Jenseits vom heutigen
Wissen ist nicht Glaube, sondern das morgige Wissen.
Jesus sagt: „sorget also nicht auf den morgenden Tag,
der morgende Tag wird für sich selbst sorgen. Jeder
Tag hat genug an seiner eigenen Not". Das ist die
Not des wirklichen Lebens. Die Wissenschaft sagt:
„Morgen ist auch ein Tag, vielleicht bringt er mir die

neue Idee." Wäre am Ende des Wissens von heute

Gott, so würde dies heißen, die wissenschaftliche
Arbeit sei ein Gottessuchen. Das würde heißen, mit
unserem Intellekt den Spuren Gottes folgen, der sich
immer weiter zurückziehen oder zurückgedrängt würde!
Dann wäre jede Wissenschaft Theologie. Zwischen Wissen

und Glauben wäre nur eine scheinbare Grenze.
Das Halt, das die Grenze gegenwärtiger Erkenntnis
gebietet, ist das Halt von heute und nicht das Halt für
alle Ewigkeit.

Und doch ist die Erkenntnis dieses Haltes wichtig.

Sie zwingt den gigantisch strebenden Menschen
immer wieder zur Bescheidenheit. Dieses Ueben der
Bescheidenheit, wie wir es meist nur an ganz großen
Gelehrten kennen und schätzen.

Fragen wir weiter, ob wir jetzt prinzipiell alles

aufgezählt haben, was im mathematisch-naturwissenschaftlichen

Unterricht lebenswichtig sein kann, so können

wir uns so ausdrücken: die Konzentration von Lehrer

und Schüler auf den Stoff, kurz die sachlich saubere
Schularbeit führt immer und nur in eine technisch-humanistische

Welt. Das ist ihre Wichtigkeit und ihre Grenze,
ihre große und bescheidene Aufgabe.

Wie steht es aber mit der Beziehung von Lehrer
und Schüler selbst? Gibt es außer der Beziehung, die
wir als die der Belehrung oder Bildung bezeichnen können

im weitesten Sinn, auch noch eine weitere
Beziehung? Gewiß. Aber hier tritt wieder eine Gefährdung
der Problemlage ein durch das Wollen, das aus der
Reflexion stammt. Wir sagen, wir hätten in der Schule,
und zwar in jedem Fach, nicht nur die Aufgaben der
Bildung, sondern auch die der Erziehung, im landläufigen

Sinn gemeint. Die Schule hat sich bereit erklärt —
wir haben schon einmal gesagt, daß es fraglich sei, ob
sie das im Bewußtsein der übernommenen Verantwortung

tat — und so wurde ihr mehr und mehr iiberbun-
den, aus dem Schüler einen tüchtigen Menschen zu
machen, der in den Nöten des Lebens stand hält. Solche

Formulierungen trifft man viel, und zwar nicht nur in
der Tagespresse oder in Zufallsreden. Wir könnten ganz
einfach sagen, das können wir nie und nimmer. Die
Bedingungen des Lebens unterstehen der Schule nicht
— darum sprechen wir ja auch von jener andern Schule
— der Schule des Lebens. Und doch will die Schule den
Charakter des Schülers bilden. Nun wissen wir alle, wie
wenig wir in der gemeinten Richtung erreichen können.

Fragen wir nun möglichst vorurteilsfrei nach der
Beziehung zwischen Lehrer und Schüler über die zum
Unterrichtsstoff hinaus. Ein Schüler versteht etwas nicht.
Er hat Mühe, bei einer eingekleideten geometrischen
Aufgabe die Figur herauszubekommen. Vielleicht bringe
ich es mit der logischen Verschärfung seiner Ueber-
legungen und psychologischem Verständnis dazu, daß

er es schließlich selbst findet. Wir konzentrieren uns
gemeinsam auf die Sache, ich im besondern auf die
möglichen Beziehungen des Schülers zu dieser Sache, d. h,
ich versuche durch Vertiefen in die Psyche, des Schülers

264



den wunden Punkt zu finden. Das mächt die Schularbeit

ja immer wieder neu interessant. Ich mache
mir also ein Bild des Schülers. Ob ich auf Grund
psychologischer Studien oder aus natürlicher Begabung

zu einer möglichst guten Momentaufnahme
gelange, ist hier nicht weiter zu verfolgen. Ich möchte

nur kurz sagen, daß ich bei aller Anerkennung
des Gewinns psychologischer und psychoanalytischer
Studien ihre gewaltige Ausdehnung heute für ein

Armutszeugnis der modernen Menschen, d. h. für
eine Dekadenzerscheinung, halte. Aber zurück zu
unserem Beispiel. Es ist klar, daß das Bild des Schülers
mit dem Schüler nicht identisch ist. Oder, anders
gesagt: das Bild ist meine persönliche Leistung und hat
mit der Beziehung Lehrer-Schüler nur so viel zu tun,
als ich den Schüler in diesem Moment zum Objekt,
zum sachlichen Gegenstand mache. Hier liegt eine
Gefahr psychologischer Erkenntnis, die umso größer sein

kann, je größer meine Begabung für psychologische
Einfühlung ist. Nämlich die Gefahr, schließlich das

Bild für die Wirklichkeit zu nehmen und Schlüsse

zu ziehen, die nur in einer abstrakten Welt richtig
sind. Der Schüler ist mehr als nur Objekt, ist mehr
als nur Schüler. Er ist ein anderer Mensch. Sachlich
ist er Schüler und bin ich Lehrer, ich bin sein sachlicher
Führer inbezug auf den Unterrichtsstoff. Bin ich menschlich

auch sein Führer? D. h. in der rein menschlichen

Beziehung? Ich weiß auf Grund meiner Schulung sachlich

mehr als er, ich weiß auf Grund meiner Lebensnarben

vom Leben mehr als er. Also kann ich ihm
doch wohl auch in dieser Hinsicht Führer sein? Ja
und nein! Nur Führer insofern, als ich ihn vor
der einen oder andern Gefahr im Leben warne, ihm

sozusagen helfe, den Kugeln seines Innern eine Art
Billardränder aufzurichten. Zunächst rein technische
Gefahren, vor dem Automobil, vor dem Wassertrinken nach
dem Genuß gewisser Früchte, etc. Ich warne ihn vor

dem Genuß von Alkohol. Weiter: ich warne ihn davor,
zu meinen, der Mensch sei so, wie er ihn sich denkt.
Jeder andere Mensch, auch der bestbekannte, ist
immer wieder fremd. Ich warne ihn vor einem uferlosen
Idealismus inbezug auf die Wirklichkeit. Hier ist das

große Halt: ein Anderssein des Du, hier ist das Halt
jedes Wissens.

Doch, was hat das mit dem mathematisch-naturwissenschaftlichen

Unterricht zu tun? Nichts, sondern

nur mit dem Mathematiklehrer insofern, als auch er
nicht nur Lehrer, sondern auch Mensch ist. Und, um
auf unser Problem zu kommen: hier ist eine neue Welt,
die Welt des Ich und Du, der zwei Menschen, die mit
einander leben und sich doch ewig fremd sind. Der
eine Mensch ist, wenn er vom andern wirklich respektiert

wird, und immer so weit, die wirkliche Begrenzung
des andern. Dieses Leben, dieses Aufnehmen der Be-

zogenheit zweier Menschen, das nenne ich nun eben
das wirkliche Leben, das Leben in der Gegenwart —
nämlich des andern. Auf dieses, durch kein Wissen
erfaßtes Leben weist eben Grisebiach hin und darum nennt er
sein neues Buch: „Gegenwart, eine kritische Ethik."
Im Gegensatz zu den systematischen Ethiken, die von
einem Begriff des Lebens ausgehen. In dem Moment,
wo Lehrer und Schüler sich als zwei selbständige
Menschen gegenüberstehen, wo besonders der Lehrer
empfindet, bewußt wird, daß in dieser ethischen Situation
seinem Wissen Halt geboten ist, und geschähe es nur
durch den Augenblick des Schülers, da kann wirkliches
Geschehen stattfinden. Jede Ueberlegung über den
andern Menschen würde nun wieder in eine Welt von
Subjekt-Objekt führen, in eine egozentrische Welt, und die
wirkliche Gemeinschaft der beiden sich begrenzenden
Menschen würde zur gedachten Gemeinschaft. Die Liebe
des Lehrers zum Schüler äußert sich nicht nur in der

Hilfsbereitschaft, sondern vor allem in der Anerkennung
des Du! (Schluß folgt.)

Zur Frage der Lehrmittel.
Eine Artikelreihe.

VII.

Das Geschichtslehrmittel.
Von Dr. A. Jaggi, Seminarlehrer, Bern.

Auf die freundliche Einladung, mich an dieser Stelle
über das angeschnittene Thema zu äußern, mag
Folgendes dargelegt werden:1)

l) Dabei erlaube ich mir, mich teilweise an das

anzulehnen, was ich in der „Schulpraxis", Nr. 10, 1931

(„Monatsschrift des Bernischen Lehrervereims") und im Berner-
Schulblatt, Nr. 45 und 46 (1931) ausgeführt habe. Gewisse
Partien sind wörtlich übernommen worden.

Ein Lehrmittel muß die Arbeit tun, die der Lehrer
nicht selbst übernehmen kann, und es muß sie so tun,
daß Schülern und Lehrer immer noch genügend Spielraum

zur Eigentätigkeit übrig bleibt.
Was für Aufgaben kann nun der Geschichtslehrer

nicht ohne weiteres übernehmen? Wo drückt ihn der
Schuh? Er kennt die Grundzüge der geschichtlichen
Ereignisse, die er seinen Schülern lebendig machen möch-

265


	Leben und Schule

