
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 3 (1930-1931)

Heft: 5

Artikel: Zeitgenössische Paedagogen

Autor: Kesseler, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851426

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851426
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


freilich nicht übersehen werden, daß ein einziges
Verfahren nicht allen Jugendlichen gegenüber erfolgreich
sein wird. Junge Menschen, die aktive Naturen sind und
sich ohne starke Hemmungen und Sperrungen der Außenwelt

hingeben, sind leichter beeinflußbar als Jugendliche,
die ausgesprochen passiv sind, die mehr nach innen le¬

ben und zwischen sich und der Außenwelt starre Schranken

aufrichten. In manchen Grenzfällen der Selbstabsperrung

werden wir uns auch auf Umwegen nicht des

Phantasielebens der Jugendlichen bemächtigen können.
Hier bleibt nur noch der Zusammenprall mit dem Leben
selbst, der befreien oder vernichten kann.

Zeitgenössische Paedagogen.
Wir beginnen in diesem Hefte mit der Veröffentlichung

einer Reihe von Essays über bedeutende Paedagogen, welche
auf die Gestaltung der Schule unserer Zeit Einfluß ausgeübt

haben oder noch ausüben. Das Wort „zeitgenössisch" ist dabei

im weiteren Sinne zu interpretieren.

I.

Ellen Key und Ludwig Gurlitt.
Von Dr. Kurt K e s s e 1 e r, Düsseldorf.

1. Ellen Keys Kritik an der Gegenwarts-
paedagogik.

Von Rousseauschem und Spencerschem Geiste
erfüllt, gießt Ellen Key1) die ganze Schale ihres Zornes
über die moderne Paedagogik und die modernen Paedagogen

aus. ,,Es müßte eine Sintflut der Paedagogik kommen,

bei der die Arche nur Montaigne, Rousseau, Spencer
und die neue kinderpsychologische Literatur zu enthalten
braucht." Verwerflich an der gegenwärtig herrschenden

Paedagogik ist vor allem der Zwang, der durch die

Erziehung von Eltern, Erziehern und Schule auf die Kinder
ausgeübt wird. Er verhindert vornehmlich die normale
und gesunde Entfaltung aller Anlagen der Kinder; er läßt
die Kinder körperlich und vor allem auch geistig,
intellektuell und moralisch, verkrüppeln. „Das eigene Wesen
des Kindes zu unterdrücken und es mit dem anderer zu

überfüllen, ist noch immer das paedagogische Verbrechen,
das auch die auszeichnet, die laut verkünden, daß die

Erziehung nur die eigene individuelle Natur des Kindes
ausbilden solle." Es ist sehr zu beklagen, daß man das
Kind nicht in Ruhe und Frieden läßt, sondern seine
Beweglichkeit und seinen Willen mit Geboten und Verboten
einengt. „Das Kind nicht in Frieden lassen, das ist das

größte Verbrechen der gegenwärtigen Erziehung gegen
das Kind." Der Erzieher wird „ganz roher Herrschsucht"
angeklagt, wenn er die Fehler und die Fehltritte des

Kindes moniert und straft, sich selber aber alles mögliche

erlaubt. „Wenn es sich um die Fehler des Kindes
handelt, sieht man im Hause und in der Schule Mücken,
während man täglich die Kinder die Kamele der Erwachsenen

schlucken läßt." Die körperliche Strafe ist ganz
zu verwerfen. Nur die drei ersten Lebensjahre dulden
davon eine Ausnahme: „In den drei ersten Lebensjahren

Essays. 5. A. 1905. Ueber Liebe und Ehe. 10. A. 1905.
Das Jahrhundert des Kindes. 10. A. o. J.

ist eine Art Dressur nötig; da ist ein leichter physischer
Schmerz oder Genuß oft die einzige Sprache, die das Kind
versteht." Nach dem dritten Lebensjahre ist jede
körperliche Züchtigung als unpaedagogisch zu verwerfen.
Mangelnde Selbstzucht, mangelnde Intelligenz, mangelnde
Geduld, mangelnde Würde, das sind die vier Ecksteine, auf
denen nach Ellen Key das Prügelsystem ruht. „Mit einem

Menschen, der dies nicht einsieht, fällt es mir ebensowenig

ein, von Erziehung zu sprechen, wie es mir einfallen
würde, mit einem Kannibalen von der Friedensfrage zu
reden Die Anwendung von Schlägen demoralisiert
und verdummt den Erzieher, weil sie seine Gedankenlosigkeit

.steigert, nicht seine Geduld, seine Brutalität, nicht
seine Intelligenz." Wie die Prügelstrafe sind auch die
Ermahnungen zu verwerfen, denn sie sind das schlechteste
aller Erziehungsmittel. Kinder, denen am meisten Moral
gepredigt wird, denen in jeden Freudenbecher „eine Unze
Moral" geschüttet wird, werden am sichersten gegen all
das handeln, was man ihnen verleiden wollte, sobald sie

Gelegenheit und Freiheit dazu haben. Zu verwerfen sind
ferner alle Prüfungen, Zeugnisse und Preise. Durch sie

werden nur Leidenschaften in den Kindern, wie krankhafter

Ehrgeiz, geweckt. Durch die herrschende Methode
gleichen die kindlichen Leidenschaften „nur in Käfige
gesperrten Raubtieren". Alle Examina und Zeugnisse,
soweit die Kinder sie nicht selber wünschen, sollten von
der Erde ausgetilgt werden.

Besonders richtet sich Ellen Keys Zorn auf die
Schule der Gegenwart, denn „die Gymnasien und
Seminare sind geradezu Vernichter der Persönlichkeit". Die
Schule der Gegenwart ist ihr „ein undurchdringliches
Dickicht von Torheit, Vorurteilen und Mißgriffen, wo
jeder Punkt sich zum Angriff eignet". Sie ist eine Verwü-
sterin der Originalität. Sie pflegt nur das „kollektive
Gewissen", sie führt zu „kollektiver Verdummung", weil
die gleichförmige Disziplin die Persönlichkeiten erstickt

119



und weil das Kameradschaftsleben die originalen Tendenzen

nicht zur Geltung kommen läßt. „Die Unruhstifter,
die trotzig Individuellen, die einseitig Originellen sind in
der Schule immer Märtyrer ihrer Tätigkeitslust, ihres
Widerspruchsgeistes." Scharfen Protest erhebt Ellen Key
gegen das Ideal der „allgemeinen Bildung". „Bevor nicht
das Phantom der „allgemeinen Bildung" aus den
Schulplänen und den Elternköpfen vertrieben ist... wird man
vergebens Reformpläne entwerfen." Den größten Zorn
Ellen Keys ruft der christliche Religionsunterricht hervor,

da er geschichtlich und naturwissenschaftlich begründeter

Weltanschauung widerspricht und mit seiner Predigt

der Nächstenliebe zur Weltfremdheit erzieht, während

der Grundsatz der industrialistischen und kapitalistischen

Gesellschaft ist: Jeder ist sich selbst der Nächste.
Deshalb urteilt E. Key: „Das im jetzigen Augenblick de-
moralisierendste Moment der Erziehung ist der christliche

Religionsunterricht".

2. Ellen Keys paedagogische Ideale.

Wer mit solcher Schärfe das bestehende Erziehungsund

Unterrichtswesen kritisiert, der wird, so vermutet

man, selber sehr viel Gutes und Neues zu sagen haben,
von dem aus er das Bestehende verwirft. So fragen wir
weiter nach den positiven paedagogischen Idealen Ellen
Keys. An der Spitze ihrer Paedagogik steht der Satz:

„Man sollte endlich einsehen, daß das größte Geheimnis

der Erziehung gerade darin verborgen liegt, nicht zu
erziehen". Auch hier zeigt sich ihre geistige Verwandtschaft

mit Rousseau. Mit ihm glaubt sie an die absolute
Güte der Kindesnatur; das Böse im Kinde ist für sie nur
die Vorstufe zum Guten, so z. B. der Eigensinn die
Vorstufe künftiger Willensstärke. „Das Böse, insofern es

nicht einen Atavismus aus früheren Kulturstadien oder
eine Perversität in sich schließt, ist ebenso natürlich
und unentbehrlich wie das Gute; es wird zum Bösen

nur durch einseitige Vorherrschaft. Daher gilt es die
Entwicklung so zu leiten, daß aus dem Bösen das Gute
hervorwächst: Aus jeder Untugend die entsprechende
Tugend hervorzusuchen, das heißt das Böse durch das
Gute überwinden."

Der Erwachsene, der Erzieher soll im Kinde die
werdende Persönlichkeit achten und es wie seinesgleichen
behandeln. Vor Gott sind wir ja alle Kinder, und an den
Kleinen hat Gott mehr Freude. „Man soll das Kind wie
seinesgleichen behandeln, ihm dieselbe Zurückhaltung,
dasselbe Feingefühl, dasselbe Vertrauen zeigen wie
einem Erwachsenen." Daher ist von der Erziehung strengste

Berücksichtigung der Individualität zu fordern. Jedes
Kind soll ein individuelles Gewissen haben, d. h. das

Kind ist so zu erziehen, daß es nicht wie der erste beste
Herdenmensch mit der Masse mitläuft, sondern daß es

den Mut der eigenen Ueberzeugung hat, der bedingungslos
dem Gesetze der inneren Ueberzeugung folgt. „Jedes

Individuum allein seinem Gewissen entgegenstellen, ist
das höchste Resultat der Erziehung." Nur durch Pflege

und Förderung des Originalen kommen wir vorwärts. Das

nie stille stehende, stets fortschreitende Leben verlangt
einen neuen Menschentypus, nicht eine bloße
Reproduktion dessen, was veraltet und verbraucht ist.

Ihr Schulideal, „die Schule der Zukunft", bezeichnet
Ellen Key selbst als einen Zukunftstraum. Die Kindergärten,

die Kleinkinderschulen sind abzuschaffen und durch
den häuslichen Unterricht zu ersetzen. Auch der Kindergarten

liefert ja nur Dutzendware: „Der Kindergarten ist

nur eine Fabrik, und daß die Kinder dort „modellieren"
lernen, anstatt nach eigenem Geschmack ihre Lehmkuchen
zu bilden, ist typisch für das, was das kleine Menschenmaterial

selbst durchmacht. Von dem Erdgeschoß der
Fabrik werden dann die gedrechselten Gegenstände in
das nächste Stockwerk hinaufgeschickt, die Schule, und

aus dieser gehen sie dann — zwanzig aufs Dutzend —
hervor. Mit aller Kraft dieser Dutzendarbeit entgegenzuarbeiten,

der sich unsere Zeit auf allen Gebieten zuneigt,
das sollte das Ziel der Schulerziehung sein." In der Schule
der Zukunft ist natürlich aller Zwang, jede Prüfung, jede
Zensur, jede Prämie abgeschafft. Nur auf Wunsch der
Schüler finden Prüfungen statt. Streng wird die Individualität

berücksichtigt. Die Klassen werden nach dem

Temperament und den Anlagen der einzelnen Kinder gebildet.
Es sind bestimmte Wissensfächer obligatorisch, denn

wie gewisse einfache Grundstoffe in jeder Nahrung
vorhanden sind, so gibt es gewisse einfache Wissensstoffe,
die die Grundlage aller höheren Kenntnisse bilden. Diese

Grundlage der Bildung sind: Lesen und Schreiben der

Muttersprache, die Anfangsgründe des Rechnens, der
Erd- und Naturkunde, der Geschichte. Statt des durch
den bisherigen Religionsunterricht vermittelten religiösen
Begriffes der Göttlichkeit und der väterlichen Vorsehung
wird den Kindern der des gesetzgebenden Weltverlaufes

eingeprägt. Die neue Ethik aber wird von hier

aus auf den unausweichlichen Kausalgedankcn aufgebaut.
„Dann wird die Seele des Kindes nicht von den Tränen
der Sündenreue oder der Höllenfurcht gebleicht werden;

dann werden die Weichen sowohl wie die Starken
in dem glücklichen und verantwortungsvollen Glauben

an ihre eigene Persönlichkeit, ihre eigenen Hilfsquellen
aufwachsen." Der Unterricht soll mit dem neunten oder
zehnten Lebensjahr des Kindes beginnen. Auch mit dieser

späten Ansetzung des Schulanfangs bewegt sich Ellen

Key in Rousseaus Bahnen. Die Schule soll weder
Mädchen- noch Knabenschule, weder Volksschule noch
höhere Schule sein, sondern eine Gesamtschule, eine
Einheitsschule mit Koedukation. „Mann und Frau,
Oberklasse und Unterklasse gehen noch auf verschiedenen
Seiten einer Mauer, über die sie sich die Hände reichen.
Aber die Mauer zu durchbrechen, darum handelt es sich.
Und die Gesamtschule in dem eben erklärten Sinne des

Worts ist die erste Bresche in dieser Mauer." Das
Unterrichtsziel soll Bildung sein. Bildung aber besteht nach
Ellen Key nicht in der Ansammlung vieler Kenntnisse,
die aus dem Vortrag des Lehrers gewonnen und angehäuft

werden, sondern in den selbstgemachten Erfahrun-

120



gen und den bleibend wertvollen Erlebnissen des Kindes.

„Bildung ist das, was übrig ist, wenn wir alles das,
was wir lernten, vergessen haben." So nähert sich Ellen
Key den Idealen der modernen Arbeitsschulbewegung.

Das Lesebuch soll zugunsten von allerdings
bearbeiteten Originalausgaben verschwinden. Eine große
Bibliothek soll zu selbständiger Lektüre einladen. Verfrühte
Lektüre schadet nichts, Unverstandenes erweckt Unlust,
und diese drängt das Kind zu etwas anderem. Liest aber
ein zehnjähriges Kind z. B. den „Faust", so erhält es nach
E. Keys Meinung einen Lebenseindruck, der wertvoll ist
und eine spätere erneute Lektüre mit anderen Eindrücken
keineswegs ausschließt. Die aesthetische Bildung wird
besonders durch den großen Garten voll schöner Blumen,
der die Zukunftsschule umgibt, gepflegt. Dem
Werkstättenunterricht in Buchbinderei, Tischlerei usw. sowie
dem Sport und freien Spiel wird viel Zeit gewidmet.

Die Vorbildung der Lehrer muß eine ganz andere
werden; allerdings muß erst der Militarismus überwunden

werden, damit die für ihn aufgewandten Geldmittel
der Paedagogik zugute kommen können. „Nur der, welcher

durch Natur und Selbstkultur mit Kindern spielen,
mit Kindern leben, von Kindern lernen, sich nach
Kindern sehnen kann, wird in der Schule angestellt, um sich
dort selbst seine persönliche Methode zu bilden." Nach
einem Probejahr, über das lauch die unterrichteten Kinder

ihr Urteil abzugeben haben, wird der Lehrer
angestellt; seiner wartet dann ein schönes Los: kurze
tägliche Arbeitszeit, großer Lohn, die Möglichkeit ständiger
Weiterbildung und eine Dienstzeit von höchstens zwanzig

Jahren.

3. Das gegenwärtige Schulwesen im Lichte
Gurlittscher Kritik.

Gurlitt, *) der die Gedanken Ellen Keys übernommen

hat, kritisiert im wesentlichen das höhere
Schulwesen und die akademisch gebildeten Lehrer. Er zeichnet

ein Bild des gegenwärtigen Schulbetriebes, wie er
ihm erscheint. Die Schule gleicht einer Sklavenanstalt.
Wenig Stunden beginnen ohne disziplinarisches Verhör.
Auf fünfzig Tadel kommt ein Lob. Sorge und Erregung
stören den Schülern den paradiesischen Frieden ihrer
Kindheit. In der Schule der Gegenwart gedeihen daher
keine frohen Willensmenschen und starken Charaktere.
„Unsere Gymnasien verfolgen eine Methode, die geeignet
ist, Subalterne heranzubilden." Der Intellektualismus richtet

die fürchterlichsten Verwüstungen an. Mindestens die

Hälfte der gelernten Kenntnisse ist überflüssig. Der
Sprachunterricht, auch der deutsche, leidet unter dem

einseitig grammatikalischen Betrieb. „Von dem Geist,
der Schönheit und der Freiheit der althellenischen Kultur

ist wenig zu spüren." Der sprachliche Unterricht der
Gegenwart ist also durchweg auf dem Holzwege. „Der
ganze Sprachbetrieb, zumal im Gebiet der Muttersprache,

Der Deutsche und sein Vaterland. 8. A. 1903. Der Deutsche

und seine Schule. 8. A. 1912. Erziehungslehre 1909.

wie er auf den Schulen, und zwar auf allen Schulen, des

heutigen Tages gepflegt wird, ist gegen die Natur und
deshalb eine Vergewaltigung der Kinder. Es liegt ganz
außerhalb des kindlichen Interesses und auch über dem
kindlichen Fassungsvermögen, die Sprache zum Gegenstand

kritisch logischer Verstandesübungen zu machen."
Ueberhaupt verpflichtet die Schule ständig die Kinder
über ihr Vermögen hinaus. „Denn in der Schule werden
die Ansprüche nicht normiert nach den Kräften der Kinder,

sondern nach dem vom hohen Provinzial-Schulkol-
legium aufgestellten Lehrplan. Es gibt für uns keinen
empörenderen Anblick, als wenn ein Pferd, das mit
Aufgebot aller Kräfte den schwerbeladenen Wagen nicht
weiterziehen kann, von dem Kutscher trotzdem mit
Peitschenhieben mißhandelt wird. Dasselbe Schauspiel
wiederholt sich in unseren Schulen unzählige Male." Die
Lehrer sind fast alle blöde Pedanten, sie „leiden an ihren
Tugenden"; „Gewissenhaftigkeit wird leicht zur Pedanterie,

Pflichttreue zu übertriebener Strenge, sittlicher Ernst
zu düsterm Wesen." Daher ist es oberste Pflicht, die Kinder

vor den Lehrern zu schützen. „Das Kind vor den
Schulmeistern zu retten, ist jetzt die dringlichste und
verdienstlichste Tat." Das Gesamturteil Gurlitts über unser
Schulwesen zeigt am besten sein Wort: „Die mechanischen

Hemmungen, die Riegel, die jedem Kinde den
Aufstieg erschweren, das sind unsere staatlichen Schulen
mit einer Summe von Ansprüchen, mit den Prüfungen,
die sich ausnehmen wie Hürden in der Rennbahn, wie
Netze zur Durchsiebung bestimmt gearteter Wesen. Sie
sind ja auch tatsächlich eingesetzt vom Staate, um den

zu stürmischen Drang des bildungs- und entwicklungsdurstigen

Volkes niederzuhalten. Und die Erziehung in
Haus und Schule hat es gar nicht darauf abgesehen, dem
einzelnen Menschen gerecht zu werden."... „Die ganze
herrschende Schulpraxis ist also hinfällig wie die Botanik,
die aufgebaut war auf dem Linnéschen System."

Die ganze gegenwärtige Erziehung, soweit sie nicht
reformerisch ist, ist auf dem Holzwege. Die
Kinderselbstmorde erklären sich aus falscher Erziehung. Schule
und Elternhaus, Lehrer und Eltern sind daran schuld.
Die Kinderfehler (Frechheit, Verlogenheit usw.) sind,
soweit sie nicht als Atavismus zu erklären sind, Folgen
falscher Erziehung. Mit strenger Strafe ist ihnen nicht
beizukommen. Der Trotz der Kinder soll nicht gebrochen
werden, denn Selbstbeherrschung der Kinder, die nicht
aufbegehrt, dient nicht der wahren Charakterbildung.
„Lammesgeduld und Lammesdemut, das sind die Tugenden,

die den Kindern gepredigt werden. Und dann wundert

man sich, wenn sie, zu Männern und Frauen
herangewachsen, scheu beiseite gehen, wenn es einen Kampf
der Meinungen gilt, wenn ein echter Bekennermut am
Platze wäre, und wenn es gilt, Ueberzeugungen handelnd
zum Siege zu führen." Noch deutlicher wird Gurlitt in
seiner Forderung: „Man muß den Kindern Redefreiheit
geben, ihnen auch gestatten, zornig zu werden und
ihrem Unwillen Ausdruck zu geben. Man höre sie ruhig an,
wie man in einer öffentlichen Versammlung den politi-

121



sehen Gegner anhört, und bringe den ausbrechenden Konflikt

heraus. Denn nur dadurch ist eine Klärung und eine
Rückkehr zu guter Verständigung möglich." Es ist grundfalsch,

die Natur des Kindes nicht gewähren zu lassen;
also ist aller Zwang in der Erziehung zu verwerfen. Ein
Ergebnis unserer falschen Erziehung aber ist der Mangel

an Persönlichkeiten. Es gedeihen bei ihr nur die
Dutzendmenschen. ,,Je mehr das Gegenwartsleben an der
Uniformierung — der geistigen und leiblichen — der
Menschen arbeitet, um so schwerer setzt sich die Eigenart

des Einzelmenschen durch".... „Die Gesinnungsmache

hat in allen Gesellschaftsschichten tyrannische
Gewalt gewonnen. Man stößt fast nur noch auf Massenmeinungen."

4. Gurlitts Ideale und Ziele.
Sein eigenes Erziehungsideal bezeichnet Gurlitt als

„natürliche Erziehung". Ihre Aufgabe ist es, in Rousseauscher

Weise der Natur nachzugehen und ihr zu ihrem
Recht zu verhelfen. „Unsere natürliche Erziehung wird
von keinem Menschen eine Leistung verlangen, für die
ihm nicht erwiesenermaßen Befähigung von Natur gegeben
ist. Das neue Erziehungsverfahren wird von der Kindheit

nichts fordern, was die Natur der Kinder im wesentlichen

nicht selbst fordert." „Wer Kinder zur Tat, zur
Kraft und zum Glück erziehen will, der muß sie möglichst
früh ihrem eigenen Schaffenstrieb überlassen." „Wir
bewerten Kultur nicht als Gegensatz der Natur, sondern als
ihre Steigerung und dienen ihr deshalb mit voller
Hingabe, aber wir dienen ihr auch mit Vernunft."

Als Ziel dieser natürlichen Erziehung erstrebt Gurlitt

„Persönlichkeit". Wohl weiß auch er, daß große
Persönlichkeiten geboren und nicht durch Erziehung erst
geschaffen werden, aber wir können in der Erziehung
diesen großen Persönlichkeiten vorarbeiten. Näher
betrachtet, muß alle Erziehung einzelne Ziele und Ideale
verfolgen. Gurlitt behandelt die religiöse Erziehung, die
künstlerische Bildung, die Willensbildung und die Körperkultur.

Die intellektuelle Bildung hat bei ihm keinen Platz
gefunden. Ich vermag auch aus seinen Büchern nicht recht
zu ersehen, welches denn nach ihm nun die Ziele und
Aufgaben der intellektuellen Bildung sein sollen. Hier
bewegt er sich im wesentlichen nur in Negationen.

Gurlitt betont, daß Religion kein Wissen, sondern ein
Tun ist. „Es ist auch von anderen Kulturvölkern, von
den Griechen, Römern, alten Germanen und jetzt von
den Amerikanern und Schweden anerkannt worden, daß

man Religion erleben muß, daß sie uniehrbar ist, daß
sie vorgelebt, nicht vorgepredigt werden muß. Das Wissen

auf religionsgeschichtlichem Gebiete macht den
Menschen weder frömmer noch besser." Das Kind hat eine

ursprüngliche religiöse Anlage, die sich von selbst
entwickelt, wenn man sie gewähren läßt. „Man hält der Rose
keine Vorträge darüber, daß sie zu blühen hat, sie tut es

aus eigener Kraft. Man braucht auch dem Kinde nicht zu

sagen, daß es religiös empfinden müsse." Dieser religi¬

ösen Anlage soll Freiheit zur Entfaltung gegeben werden,
„Das religiöse Leben im Kinde soll seine freie Entwicklung

haben, wie alles gesunde Leben." Auszuscheiden
ist aus dem religiösen Unterricht alles Dogmatische. „Der
herrschende religiöse Unterricht in Haus und Schule

operiert mit Begriffen, Vorstellungen und Worten, die der
Philosophie, der Religionsgeschichte und dogmatisch
festgelegten Weltanschauungen angehören. Alle diese
Gebiete sind dem Kinde fremd und unerreichbar." Ebenso
scharf wendet sich Gurlitt gegen alle spezifisch christliche

Erziehung, wie z. B. Erziehung zu Gebet oder
kirchlichem Leben. „Zu frommen Taten kann und darf man
keinen Menschen zwingen. Ein erzwungenes Gebet
empfinde ich als Brutalität und Blasphemie zugleich, ebenso
den erzwungenen Besuch von Konfirmandenunterricht
und Kirche, natürlich auch die Konfirmation selbst. Beten
kann nur der Mensch, dem eine innere Ergriffenheit zu
seltenen und unkommandierbaren Stunden die Sehnsucht
nach einem Ausgleich mit dem Weltall gibt. Alles andere
Beten ist eitel Zungenwerk und deshalb fromme
Heuchelei. Man sollte Kindern die Kirche verbieten und ihnen
nur bei gutem Verhalten, falls sie den Wunsch haben, den
Besuch erlauben und das mit der Begründung: die
Kirchen sind für die Erwachsenen." Ja, christliche
Erziehung ist ganz abzulehnen, denn: „Ein normales Kind
kann die christliche Lehre theoretisch nicht verstehen,
praktisch nicht leisten und physisch nicht ertragen."
Abzulehnen ist die Erziehung zur Heteronomie durch die
christlich-kirchliche Vorstellung von Lohn und Strafe.
„Das Bild des demütig allsonntäglich zur Kirche wallenden,

ängstlich gehorsamen und scheu um sich blickenden
Lammes ist uns aufrechten deutschen Männern ein Greuel.
Man möchte solchem Bengel, so unschuldig er selber ist,
ein paar hinter die Ohren geben und dazu die Ermunterung,

statt zur Betstunde hinaus auf die Wiese zu
gehen und sich mit seinen Freunden tüchtig zu raufen."
Die Gesamtsumme seiner Vorschläge für die religiöse
Erziehung faßt Gurlitt in die Worte: „Auch hier heißt
unsere Parole: Wachsen lassen, pflegen, behüten und
stützen, dem Kinde sein Eigenstes lassen und sich selbst
bescheiden." Was aber nun eigentlich das „Religiöse"
in der Bildung ist, bleibt bei Gurlitt im Dunkeln.

„Die künstlerische Bildung, die alle Kinder erwerben
sollen, hat es nicht abgesehen auf Heranbildung von
Künstlern." Ziel der künstlerischen Erziehung ist
vielmehr, die Kinder anzuleiten, die Welt künstlerisch
aufzufassen und zu verstehen. Gurlitt betont, daß das Leben
um uns her gar nicht wissenschaftlich zu erfassen, wohl
aber künstlerisch zu erleben ist. Deshalb gilt es auch
hier: Natürliche Erziehung, nämlich Einleben in die Natur

als „die Lehrmeisterin aller Künste". Schließlich
definiert Gurlitt: „Es gibt nur eine wahre Kunsterziehung:
ein Hineinführen in die Natur und ein Frohwerden in der
Natur, denn nur der freudig gestimmte Mensch hat den
hellen Seelenspiegel, in dem die Welt sich künstlerisch
wiederholt." Ausdrücklich aber warnt er vor einseitig
künstlerischer Bildung.

122



Die Willensbildung ist dringend notwendig. „Den
Menschen nützen alle Gaben und alle Kräfte nichts,
wenn ihnen nicht der Wille Richtung gibt." Die Willensbildung

muß sich von ihrer alten Voraussetzung
lossagen, als werde der Wille am besten im Kampfe gegen
die Natur gestählt. „Wir meinen, daß das Leben selbst
Hemmungen und Widerstände in so großer Menge bietet,
daß wir nicht nötig haben, künstlich neue Schwierigkeiten
zu schaffen. Wir meinen ferner, daß sich die Kraft, das

Pflichtgefühl, die Treue, die zähe Ausdauer da am besten

stählen, wo die Lust an der Sache das ganze Lebensgefühl

hebt." Vor allem lasse man die Kinder gewähren
und breche ihren Willen nicht, sondern leite und beeinflusse

ihn mit zarter Hand. Als Mittel zur Willensbildung
empfiehlt Gurlitt körperliche Kräftigung und Stählung im
Spiele. Weiter ist die sorgfältige Ausbildung der Hand,
ja das Erlernen eines Handwerks ein wichtiges Mittel
zur Willensbildung. „Es hat noch keinen Menschen in
seiner Entwicklung gehemmt und geschadet, daß er ein
Handwerk ausüben lernte. Es hat aber unzähligen schon

genützt und sie auf diesem Wege auch zu höherer
geistiger Kultur geführt, wenn sie ihre eigene Hand zu einem
zielsicheren Werkzeug machten und zu willigem Dienst
des erfahrenen Verstandes zwangen. Bei der Handarbeit
tritt der ganze Mensch in Tätigkeit, Körper und Geist in
untrennbarem Zusammenwirken." Künstlerische Erziehung

und Willensbildung sollen zusammenwirken auf die

Erreichung eines einheitlichen Zieles. „Die künstlerische

Erziehung hat es abgesehen auf die Harmonie, in
die der Mensch mit sich und der ganzen Welt gelangen
soll. Das gleiche Ziel verfolgt die Willensbildung. Auch
sie will erreichen, daß der Zögling seine Kräfte in sich zu
einem Gleichklang bringt und sie der Welt nutzbar macht.
Sie sollen also eingeordnet werden in den Weltorganismus

und mit am Bau der Welt helfen, nicht zerstörend,
sondern fördernd wirken."

Auch über Mädchenerziehung hat Gurlitt sich
ausgesprochen. Er befehdet die gegenwärtige Mädchenerziehung,

besonders seit der Mädchenschulreform, aufs schärfste.

Die Mädchenerziehung soll sich das Ziel setzen,
„Vollweiber" zu erziehen. Die augenblickliche Erziehung
der Mädchen ist zu knabenhaft, zu intellektualistisch ; sie
belastet mit Vielwisserei. Die rechte Mädchenerziehung
soll die Mädchen „dem männlichen Geschlecht nahebringen".

Die Mädchen sollen von früh auf das andere
Geschlecht kennen lernen und das rechte Verhältnis zu ihm

gewinnen. Aber die Verschiedenheit der Geschlechter —
das Mädchen ist viel früher reif — fordert getrennten
Unterricht. Viel positive Vorschläge weiß Gurlitt sonst

nicht zu machen. Die beste Charakteristik und Kritik seiner

Ausführungen über Mädchenerziehung, die, wie bei

Gurlitt überhaupt das meiste, wesentlich kritisierend und

nicht aufbauend sind, geben Gurlitts eigene Worte:
„Methodische Vorschläge oder Ausarbeitung gar eines
Lehrplanes wird an dieser Stelle niemand fordern. Genug,
wenn es gelingt, stärkstes Mißtrauen zu erregen, Zweifel

an der jetzt von Staat und paedagogischen Autoritäten
geschaffenen Erziehungsreform der Mädchenbildung."

5. Würdigung.
Das Gesamturteil über Ellen Key und Ludwig Gurlitt

kann nur dahin lauten, daß bei ihnen der zersetzende
Geist des modernen i' Individualismus herrscht, der
sich über alle Normen hinwegsetzt, der in einseitig
übersteigerter Kritik an allem bestehenden nörgelt, an ihm
nur das eine findet, daß es wert ist zugrunde zu gehen,
und der nur das eine wünscht, daß dieser Untergang
möglichst schnell und radikal erfolgt.

Trotzdem ist es gut, nicht bloß über den Radikalismus

und die Gemeingefährlichkeit des modernen
Individualismus zu schelten, sondern ihn von seinen historischen

Voraussetzungen aus zu verstehen und ihn in seiner

historischen Mission zu würdigen. Historisch
begreiflich ist er als Gegenwirkung gegen alle Zwangspae-
dagogik und Sozialkultur. Die alte Art der paedagogischen

Dressur, die von einer Berücksichtigung der
Individualität des Kindes nichts wissen wollte, ja, die
gerade die Beugung, Brechung und Vernichtung dieser
Individualität forderte, um das Allgemeine zum Siege zu führen,

mußte eine Gegenwirkung der Individualität hervorrufen.

Viel von den revolutionären Stimmungen und
Tendenzen in der modernen Jugend erklärt sich einfach
als solche naturnotwendige und berechtigte Gegenbewegung.

Hinzu kommt der nivellierende und entseelende
Charakter der modernen Sozialkultur, die das einzelne
Individuum dem Gefüge einer großen Masse einreiht,
die seine individuellen Anlagen und Kräfte einfach als

ein totes Rad dem Räderwerke einer oft seelenlosen

Arbeitskultur, so besonders im Fabrikbetrieb, eingliedert.
Dem reckt sich das Individuum entgegen und sucht sich
in seiner Besonderheit zu behaupten, was dann oft
groteske Formen annimmt.

Uebertrieben ist fast jedes Wort, das Ellen Key und

Ludwig Gurlitt sagen, aber ein Wahrheitskern steckt
wiederum in fast jedem Wort. Die Prügelstrafe ist meines
Erachtens nicht ganz zu vermeiden, aber es bleibt bei

Diesterwegs Wort, daß von zehn Schlägen, die der Lehrer

erteilt, neun ihm gehören. Prüfungen und Zeugnisse
sind ebenfalls nicht ganz zu entbehren, aber es ist doch
ernstlich zu erwägen, ob nicht der öde Abfragebetrieb
im bisherigen Prüfungswesen viel zu dem Radikalismus

beigetragen hat, der um der Fehler willen alles
über Bord werfen will. Unsere Schulen haben gewiß
tüchtige Männer herangebildet, aber seien wir ehrlich
und gestehen wir, daß doch auch oft durch sie berechtigte

Interessen und Willensregungen der Schüler
unterdrückt worden sind. Unsre Lehrer haben wahrhaftig mit
Treue und Selbstlosigkeit ihres Amtes gewaltet, aber
verschweigen wir nicht, daß engherzige und philisterhafte
Lehrer auch nicht ganz selten die Jugend verständnislos
behandelt haben. Und so gewiß Religionsunterricht nötig

ist, der landläufige Religionsunterricht mit seinem In-

123



tellektualismus und Moralismus oder der wirklichkeitsfremde

Religionsunterricht, der sich dem Geiste der
modernen Forschung nicht voll erschloß, hat den Kritikern
viel Wasser auf die Mühle gegossen. Und wie Mephisto
ein Teil von jener Kraft ist, die stets das Böse will und
doch das Gute schafft, so möge der moderne Radikalismus

für uns ein Weckruf sein, alte Fehler künftig zu
vermeiden.

Dreierlei aber muß entschieden am modernen
Radikalismus bekämpft werden: erstens das unklare Arbeiten

mit Schlagworten, zweitens der wirklichkeitsfremde
Optimismus und drittens vor allem der geisttötende
Naturalismus. Schlagworte und Unklarheiten in der
Begriffsbestimmung begegnen uns besonders bei Gurlitt, der den

Vergleich mit Ellen Key gewiß nicht aushält. Ellen Key
ist bei aller Uebertreibung entschieden geistreich, in ihr
pulsiert originelles Leben; Gurlitt ist platt, geistlos und
rein negativ. Es genügt nicht, stärkstes Mißtrauen zu wek-
ken, sondern es tut vor allem not, brauchbare Besserungs^
Vorschläge zu machen. Das aber ist ihm schon deshalb

unmöglich, weil er sich über den Sinn des Begriffes
Persönlichkeit nicht klar ist. Meint er damit, wie mit
scheinen will, das Naturhafte im Menschen, oder meint
er die geistige Wesensart? Und wie denkt er sich sein
Ideal der „Vollweiber"? Der Begriff klingt durchaus
naturalistisch, als sollte er sagen: Ausbildung der physischen

Anlagen. Ebenso bleibt völlig im Dunklen, was
sich Gurlitt unter der freien und selbständigen Entfaltung
der religiösen Anlage des Kindes denkt, wenn er doch
jede christliche Erziehung grundsätzlich als verfehlt
ablehnt. Alles bleibt bei ihm verworren und unklar, weil
nirgends scharfe Begriffe hinter den Ausführungen
stehen.

Bedenklich bin ich ferner gegen den wirklichkeitsfremden

Optimismus der Individualisten, gegen die mir
Euckens lebenserfahrenes Wort zeugt, die Pessimisten
seien stets die besseren Menschenkenner gewesen. Rous-
seaus Glaube an die absolute Güte der Menschennatur,
der bei Ellen Key und Gurlitt wiederkehrt, ist doch

längst durch die modernen Erfahrungen und Erkenntnisse

widerlegt. Es war nicht bloß der Philosoph Kant, der

vom radikalen Bösen im Menschen sprach, auch die
moderne Psychologie und Psychiatrie, die moderne Paeda-

gogik und Kriminalistik hat uns erschreckende Blicke in
die dämonische Macht des Bösen tun lassen. Kann
derjenige, der sein eigenes Herz wirklich kennt, derjenige,

der Kinder gründlich beobachtet hat, noch meinen, das

Böse sei ein bloßer Atavismus und bloße Folge falscher
Erziehung im Menschen? Das eine soll unsern Individualisten

ruhig zugestanden werden, daß falsche Erziehung
den jungen Menschen in die tiefsten Sünden
hineinstürzen kann, ihn verbittern, ihn zu Trotz, Eigensinn,
Verlogenheit erziehen kann. Aber auch bei der treuesten
und geschicktesten Erziehung steigen aus dem Herzen
dämonische Mächte auf; es ist der aufs Böse gerichtete,
der den sittlichen Ideen widerstreitende Wille. Zu seiner

Bekämpfung ist Zwang nötig, gegebenenfalls auch einmal

körperliche Züchtigung; ich denke an Fälle von
Frechheit und Rohheit. Nur darf die Züchtigung nicht
als Ausdruck der Erregung, der mangelnden Selbstzucht
erscheinen — darin hat Ellen Key ganz recht —, sondern
der aufbegehrende Wille muß den berechtigten
Widerstand des andern Willen fühlen, dem er zu Unrecht
widerstehen wollte.

Den schärfsten Protest fordert der Naturalismus Ellen

Keys und Gurlitts heraus, der auch hinter den idealistisch
klingenden Wendungen versteckt ist. Nach diesem
Naturalismus ist der Mensch Naturwesen, nichts weiter;
alle geistigen, idealen Werte erscheinen als bloße
Anhängsel, als bloße Weiterbildungen der Natur. Dann freilich

kann es Aufgabe der Erziehung nur sein, der Natur
freien Lauf zu lassen, die Kinder werden zu lassen, wie
Tiere und Pflanzen werden. Das Ergebnis sind dann aber
günstigstenfalls „Vollmänner" und „Vollweiber", in
denen die animalischen, biologischen und psychologischen
Anlagen entfaltet sind, in denen aber das Beste des

Menschen, seine geistige Art, durch die Herrschaft des
Naturhaften eingeengt oder unterdrückt ist. Wer einmal
den Produkten solcher naturalistisch-individualistischen
Erziehung begegnet ist, wer über ihre Launenhaftigkeit,
ihren Eigensinn und ihre Rücksichtslosigkeit erschrocken

ist, dem kann es nicht mehr zweifelhaft sein, daß alle
gesunde Paedagogik im Idealismus gründen muß. Der pae-
dagogischen Reformbewegung, die den berechtigten
Interessen einer freieren Erziehung gerecht werden will,
kann man nur wünschen, daß sie nicht im Geiste Ellen

Keys und Gurlitts materialistisch verdorben, sondern durch
idealistische Grundlegung gegen individualistische Ver-
irrung und Verstiegenheit geschützt werde.1)

x) Mit Erlaubnis von Verlag und Verfasser entnommen dem

vor kurzem erschienenen Buch: „Paedagogische Charakterköpfe".
Eine Beleuchtung der Paedagogik im zwanzigsten Jahrhundert.

1

12t


	Zeitgenössische Paedagogen

