
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 3 (1930-1931)

Heft: 2

Artikel: Schule und Körperstrafe [Schluss]

Autor: Fraenkel, Alexander / Schohaus, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851415

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851415
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hören, die künstlerische Erziehung komme zu kurz? Ist
es denkbar, dass sich in einem schweizerischen Parlament

ein Redner darüber beklage, in der Schule
werde die lyrische Poesie zu wenig gepflegt? — Ob dies
in der Tat der Fall ist, weiss ich nicht. Aber eines ist
gewiss: das Ringen der Besten unter der Lehrerschaft

um die künstlerische Erziehung unserer Jugend bleibt
ohne Dankbarkeit und Anerkennung. Möglich, dass die

Zukunft hier Wandel schafft. Möglich, dass wieder einmal

die Zeit kommt, wo das Deutsche als jenes Fach
betrachtet wird, in dem auch Herz und Gemüt ihre
Feste feiern dürfen.

Schule und Körperstrafe.
Eine Artikelreihe.

Nachdem dieses Thema durch die bereits veröffentlichten
Voten zweier Schulmänner, eines Jugendpsychologen, eines

Psychoanalytikers, eines Arztes und Jugendanwaltes, sowie durch
Vertreter der Schweiz. Lehrerschaft eine allseitige und
vielbeachtete Behandlung erfahren hat, schliessen wir in diesem
Hefte die Artikelreihe „Schule und Körperstrafe" mit dem
Votum eines Philosophen, sowie mit Aeusserungen von Schü¬

lern, ab. Herr Seminardirektor Dr. Schohaus, der die Artikelreihe

gemeinsam mit Herrn Sekundarschulinspektor Dr. Schräg
eingeleitet hat, bespricht in seinen „Schlussbetrachtungen" das

Gesamtergebnis der verschiedenen Voten. Eine Ausnahme hie-
von macht das Votum von Herrn Dr. Fraenkel, das Herrn
Dr. Schohaus bei der Abfassung der Schlussbetrachtungen noch
nicht vorlag.

IX. Votum aus der Philosophie der Rechtsstrafe.
Von Dr. Alexander Fraenkel, Zürich.

Recht und Strafe als ökonomisch-zweckmässige Funktion.

Man könnte einwenden, dass die Ergebnisse einer Philosophie

der Rechtsstrafe nicht ohne weiteres auf das Problem
der paedagogischen Strafe übertragen werden können. Dieser
Einwand stimmt bis zu einem gewissen Grad und man hat wohl
im Auge zu behalten, dass im einen Fall Erwachsene und im
andern Fall mitten in der Entwicklung stehende Kinder
verantwortlich gemacht werden sollen. Der Unterschied trifft aber
mehr die Strafart und das Strafmass, während die

Strafprinzipien hier wie dort entsprechend zu
beurteilen sind.

Warum Strafe? — In den hergebrachten Theorien
unterscheidet man spezieller die Frage nach dem „Strafgrund" und
die Frage nach dem „Strafzweck". Die Begründungen aus dem

„Strafgrund" (Vergeltung, Sühne, Busse) nennt man „absolute"

und diejenigen aus dem „Strafzweck" (Abschreckung,
Sicherung, Warnung, Praevention, Besserung, Notwehr,
Verteidigung, Vertragsbruch u. a.) „relative Straftheorien". Mit
solchen Klassifikationen ist aber nicht viel anzufangen. Deutlich
ist, dass in diesen Fragestellungen das Problem des

Verhältnisses des Sittlichen und Nützlichen
aktuell wird. Haben Staat, Recht und Strafe sittlichen oder
nützlichen (ökonomisch-zweckmässigen) Grundcharakter? — Beide

Auffassungen können scheinbar überzeugende Argumente
anführen. So wird dieses Problem zur Skylla und Charybdis, oder
wie Kant sagt, zum schiffbruchdrohenden Cap Horn der
Rechtsphilosophie.

Den Unterschied zwischen dem im sittlichen Gewissen
verankerten „göttlichen" Recht und dem in Tradition und Satzung
mächtigen, zweckmässigen und nützlichen Staatsrecht hatte das
klassische Altertum wohl schon in seiner tiefsten Tragik erlebt
und gestaltet (Sophokles: Antigone!) und, in der
Philosophie, in seiner Gegensätzlichkeit als das „Recht durch Na¬

tur" (recta ratio, naturae congruens, diffusa in omnes, constans,
sempiterna) und das „Recht durch Konvention" (Recht und
Gesetze varie et ad tempus descriptae populis) begriffen. Aber
die Betonung lag doch so stark auf der sittlichen Realität, däss

man die nützliche Realität nicht in ihrer Selbständigkeit zu
erfassen vermochte, sondern nur als Magd des Sittlichen oder
des Religiösen. Trotz dem bemerkten Unterschied behielten
Recht und Strafe unmittelbar einen igendwie sittlichen
Grundcharakter. Diese verhängnisvolle Sanktion hatte die nachhaltigsten

praktischen Folgen für das damalige Rechts- und
Erziehungsleben, das in Vergeltung, Busse, Sühne, menschlich
bewerkstelligtem Gottesgericht (insbes. bei der dominierenden
dogmatisch-religiösen Geisteshaltung im Mittelalter) nicht masslos

genug sein konnte und wahre Orgien verblendeter
Grausamkeit feierte. Erst Luther mit seinem drastischen
Auseinanderhalten der (nützlichen) „weltlichen Obrigkeit" und der
(sittlichen) „unsichtbaren Kirche" des „freien Christenmenschen"
näherte sich einer konsequenten Unterscheidung, die dann auch
durch die von Hugo Grotius inaugurierten! Schule des
„Naturrechtes" (H o b b e s Locke u. a.) mehr und weniger
scharf aufrechterhalten wurde. Zu einer klaren, begrifflich scharf
gefassten Unterscheidung kamen erst Christian Thomasius,
Kant und Fichte, welch letztere die Legalität als einen von
aller Moralität wesentlich unterschiedenen, selbständigen,
nützlichen oder zweckmässigen Akt analysierten. Doch schon

Hegel sanktionierte wieder die überwundene Identifikation
von Staat, Recht und Strafe mit dem sittlichen Wesen und
fand im 19. Jahrhundert eine Reihe Nachfolger. Aus andern
Gründen wendet sich auch die Katholische Kirche gegen diese

Unterscheidung von ethos und jus, eine Unterscheidung, die
moderne katholische Theoretiker als ein gefährliches-, Werk
des Protestantismus bezeichnen. Auch Schopenhauer, Rosmini,
Spencer, Wundt, Ahrens, Stahl, Trendelenburg, Cohen, Lasson,
Rümlin sind, bei aller Verschiedenheit ihrer philosophischen

33



Standpunkte, doch darüber einig, dass Recht und Sittlichkeit
irgendwie ein Wesen ausmachen. Hierbei spielen gewisse Pseu-
dogegensätze eine aushelfende Rolle. Aber mit solchen
Scheingegensätzen einer „innern und äussern Sittlichkeit", einer (mittels

des Rechts) „Glückseligkeit erzeugenden und einer
rigorosen Sittlichkeit", oder einer „realen und einer idealen
Wollung", oder eines „geschriebenen und eines ungeschriebenen
Sittengesetzes" u. a. m. wurde die entscheidende Konsequenz
nicht erreicht. Anderseits finden wir in Nietzsches wuchtigem

Werk die leidenschaftlichste Behauptung der ökonomisch-
zweckmässigen Funktion des Lebens als einer selbständigen
Sphäre. Nietzsche versucht dem reinen „Willen zur Macht"
gegenüber allen sittlichen Bemäntelungen, Selbsttäuschungen,
verlogenen Unterschiebungen würdige Anerkennung zu verschaffen.

Aber er verfällt umgekehrt dem Fehler, mit dieser
Anerkennung der ökonomisch-zweckmässigen Funktion des Lebens
die Selbständigkeit der sittlichen Werte abzustreiten und jede
„Denk- und Wertungsweise auf das dahinter kommandierende
Bedürfnis" zurückzuführen. Den konsequenten Begriff dieses
Unterschiedes erreicht daher in Wahrheit erst Benedetto Croce
in seiner, in einer Fülle konkreter Probleme durchgeführten
Philosophie der Praktik (Oekonomik und Ethik), wo beide
Sphären nach ihrem Unterschied und Zusammenhang eindringlich

durchforscht sind.
Warum müssen ökonomisch-zweckmässige und sittliche

Funktion des Lebens als wesentlich unterschieden anerkannt
werden? — Nach Kants Analyse heisst der Imperativ des
sittlichen Wollens: Handle nach dem in deiner Brust lebendigen
Sittengesetz, wodurch du selbst Gesetzgeber, d. i. autonom
Wollender, aus schöpferischer Ursprünglichkeit Handelnder bist!
Verhalte Dich wahrhaft willentlich und nicht „abwartend", als
ein von äussern Umständen, Autoritäten, Institutionen, Vorschriften,

Befehlen, Ideologien, Glückseligkeitsbedürfnissen und Trieben

Veranlasster! Man kann über Kant hinaus mit Schiller,
Hegel, Fichte, Schelling und Croce diesem Imperativ mehr
Gehalt geben und sagen: Sittliches Handeln ist ein „Behandeln der
Welt wie sie in Wahrheit ist", nämlich, wie sie ihrer sinnvollen
geistigen Struktur oder ihrem „objektiven Geist" gemäss ist.
Handle so, dass du im konkreten Fall die Grundfunktionen
deines Geistes nicht miteinander verwechselst, unterschiebst,
verdrängst, verleugnest, missachtest usw.! Wolle das Universale,

d. i. das dem vernünftigen Lebenssinn und nicht deinem
Vorteil Angemessene! — Man kann damit dem sittlichen
Imperativ bestimmteren Gehalt geben als Kant: immer bleibt
die Tatsache, dass die letzte Entscheidung in den Kern der
einzelnen Persönlichkeit verlegt ist, da nur hier, im lebendigen
Akt, das überzeitliche Wesen erfasst und, in jedem Sinn des

Wortes, die .„Geistesgegenwart" behalten werden kann. Der
sittliche Wille kann daher von keiner äussern Autorität,
von keinen Eltern, keinem Erzieher, keinem Staat diktiert werden.

— Der nützliche Imperativ aber heisst: Richte dich
nach den einzigartigen Umständen der Sache! Wolle das deiner
individuellen Existenz, deinem besondern Leben Zugutekommende!

Wolle das bestimmte, einzigartige Dasein des Lebens!
Denn auch dies ist eine notwendige Form, in der das Leben
sich verwirklicht.

Man wird nun nicht lange zu beweisen haben, dass Staat,
Recht und Strafe sich zur Persönlichkeit nicht anders als
äussere Autoritäten verhalten können und aus eben diesem Grunde,
unmittelbar, nicht der sittlichen, sondern der ökonomisch-zweckmässigen

Funktion des Lebens angehören. Sie sind schlechterdings

nichts anderes als zweckmässig abgewogene Wollung des
individuellen Daseins des Einzelnen und der Staatsgemeinschaft.

Der Zusammenhang von Recht, Strafe und sittlicher
Funktion des Lebens:

Sehr verbreitet ist die Meinung, der verselbständigte
ökonomisch-zweckmässige Wille führe im Bereich des einzelnen Men¬

schen zu einer brutalen Steigerung und Ausnützung seiner
Gewalt, und im Bereich des Staates zur rücksichtslosen Eroberung
von Kolonien, Absatzgebieten und Weltmärkten. Man stellte
mit Recht fest, die geschichtlich bekannten Staaten seien im
Grunde „prächtige, kraftvolle, riesenhafte Tiere; aber sie wollen

nichts anderes denn leben, und um nicht zu sterben,
bequemen sie sich zu allem, was ihnen auch immer zugemutet
werde." (Croce), oder, sie seien „gefrässige Ungeheuer",
„Maschinen des Kollektiveigennutzes", „eine Spiessgesellschaft des

Banditentums" (Tagore). Aber man wird dabei nicht übersehen
dürfen, dass dies nicht die Ergründung eines Prinzips, sondern
die Feststellung eines noch unreifen, widerspruchsvollen
geschichtlichen Zustandes ist. Denn diese einseitige Betonung der
physischen Macht widerspricht der sinnvollen Macht wahrer
Nützlichkeit selbst: der Staat als ökonomisch-zweckmässige Wollung

der lebendigen Existenz einer nationalen Gemeinschaft ist
vor allem auch Wollung der Existenz von deren kulturellem
Leben (Würde und Achtung vor und durch andere Nationen,
Erziehung, Kunst, Wissenschaft, Sittlichkeit, Religion).

Der ökonomisch-zweckmässige Wille zur Macht ist zugleich
Wille zu machtvoller Entfaltung geistiger Werte. Aber
wohlverstanden: ökonomischer Wille und sittliche, ferner künstlerische,

wissenschaftliche, religiöse Funktionen des Lebens bleiben

dennoch wesentlich unterschieden, d. h., es handelt sich
für den Staat nur um den Willen und um die Handlung, dass
dieses kulturelle Leben zur Entfaltung komme und kommen
könne. Nicht schon das sittliche, religiöse, künstlerische,
wissenschaftliche Leben selbst, sondern nur das ökonomisch-zweckmässige

Leben soll so geordnet werden, dass jeder Persönlichkeit

die Bedingungen der kulturellen, schöpferischen Entwicklung

gegeben sind. Eben dieser mittelbare Zusammenhang hat
immer wieder Anlass gegeben, ihn als unmittelbaren aufzufassen
und die Ermöglichung des sittlichen und kulturellen
Lebens überhaupt mit seiner immanenten Verwirklichung

selbst zu verwechseln. Der Staat (entspr. der Erzieher)
hat nicht die Aufgabe, künstlerische, wissenschaftliche, sittliche
und religiöse Inhalte aufzuzwingen, er hat sich darauf zu
beschränken, besorgt zu sein, dass dieses kulturelle Leben möglich

ist, dass es in seiner Tradition bekannt wird, und dass die

lebendige Auseinandersetzung mit ihm nicht gestört, sondern

gefördert wird. Und das Dasein von Kunst, Wissenschaft,
Sittlichkeit und Religion ist noch kein künstlerisches,
theoretisches, sittliches und religiöses Problem selbst, sondern Oeko-
nomie des kulturellen Geistes, ökonomisch-zweckmässiger Wille
zur Existenz. Das ist die Aufgabe des wirtschaftlich, politisch,
zivil- und strafrechtlich funktionierenden Staates.

Die Geschichte des konsequenten Begriffs dieses

Zusammenhanges von ökonomisch-zweckmässigem Recht und
Sittlichkeit^ beginnt vielleicht mit Luther. Für ihn ist Ausgangspunkt

die Idee der „unsichtbaren Kirche", d. i. die ursprüngliche

Freiheit des Christenmenschen, für den, das in seiner
Seele lebendige „Wort Gottes", die Stimme des sittlichen
Gewissens ausschlaggebend ist. In dieser sittlich-religiösen Sphäre
hat die Obrigkeit mit ihrer strafenden Gewalt nichts zu suchen.
Das sittliche Leben ist von keiner äussern Autorität abhängig
und so auch nicht von der äussern, d. h. „sichtbaren Kirche".
Wenn alle Christen wären, brauchte man keine obrigkeitliche
Gewalt. Da aber der tatsächliche Zustand nicht so vollkommen

ist, muss man sie eben haben. Es ist ferner Tatsache, dass

das sittliche Leben, die „unsichtbare Kirche" durch äusserliche
Mächte missbraucht und gehindert ist, und hiefür ist jedes
Gemeindeglied verantwortlich, unter diesen auch die Obrigkeit.
Da sie mit besonderer Macht ausgerüstet ist, so ist es gerade
ihre Aufgabe, diese Missbräuche abzustellen. Es ist dies noch
kein Eingreifen in die sittlich-religiöse Realität selbst, sondern
bloss ein negatives Zurechtweisen der von aussen kommenden
Mächte. Ihr Amt ist nicht sittlich, sondern ökonomisch-zweck-
mässig. Die Aufklärung wendet ihr Interesse vom sittlich-re-

34



ligiösen Leben in die Sphäre des ökonomischen Lebens selbst
zurück, d. h. sie sieht nur den engen Bereich der leiblich-wirtschaftlichen

Bedürfnisbefriedigung. Die Sorge um die eigene
individuelle Existenz ist eine Naturtatsache und die Menschen
können schliesslich nichts dafür, wenn sie alle in einem bellum
omnium contra omnes, in einem Krieg aller gegen alle sich
befinden. Im Krieg aber ist es ungemein schwierig seine Bedürfnisse

zu befriedigen und so ist es das Interesse eines jeden,
auf Frieden zu paktieren. Quaerendam esse pacem ist daher
das Prinzip des Naturrechtes und zu diesem Zwecke gibt es
das mit Strafgewalt ausgestattete summum imperum. (Hob-
bes). Bei Locke kommt so etwas wie ein sittlich-religiöses
Leben wieder mehr zur Geltung. Der Begründer des konstitutionellen

Liberalismus anerkennt jedem Menschen ein natur-
gemässes Recht auf Freiheit. Diese auf Freiheit basierende
Gemeinschaft besteht ursprünglich und nicht ein Kriegszustand.
Weil es in dieser Gemeinschaft aber auch Bösewichte gibt, so
ist es nötigenfalls angebracht, zu deren Abwehr einen Vertrag
zu schliessen. Aehnlich deduziert Rousseau seinen
contract social. Erst in Kant und Fichte kommt es zu einer
konsequenteren Inbeziehungsetzung von sittlicher Freiheit und öko-
nomisch-zweekmässiger Macht. Zwar sieht auch der junge
Fichte vorerst nur deren Unterschied. Das Sittengesetz ist
rigoros, es ist unbedingt verpflichtend und kann sich
konsequenterweise um keinen Staat, um kein Recht und keine Strafe
kümmern. Das ist der Grundsatz der „unveräusserlichen
Menschenrechte". Ausserdem, meinte Fichte, gibt es auch noch
„veräusserliche Menschenrechte" und hier, wo der rigorose
Maßstab des Sittengesetzes schweigt, beginnt das Gebiet des
Rechts- und Strafwesens. Diesen Dualismus hat Fichte später
durch eine höchstmögliche Verfeinerung des Begriffs vom
Naturzustande oder bellum omnium überwunden. Nur ist jetzt der
Krieg aller gegen alle nicht bloss in einem Trieb zu
physischorganischer Lebensexistenz, sondern in einem Willen zur
Verwirklichung des kulturellen Lebens des freien Menschen
verankert. Jeder hat unabweisbares Recht auf Freiheit und in
diesem Streit der Freiheitsansprüche bringt das Recht die Pax-
Gesinnung. Die Rechts- und Strafgewalt ist damit selbst noch
nicht sittliche, sondern ökonomisch-zweckmässige Handlung zur
Ermöglichung des sittlich-kulturellen Lebens. Entsprechend
bestimmt Medic us den Zusammenhang dieser beiden
selbständigen Funktionen, und zwar in einer originellen
Interpretation des Laotse'schen Spruches, dass das reifste Wirken

von Staat und Recht ein „Handeln durch Nichttun" ist.
Das heisst, ist die Rechtspflege schon „ein Mittel zur
Höhersteigerung des sittlichen Lebens", so ist sie es nicht dadurch,
dass sie selbst sittliche Inhalte proklamiert oder sittliches Handeln

erzwingt, wohl aber dadurch, dass sie, rein negativ, die
dieses Leben hindernde Gewalt zurückdämmt. Das Recht ist ein
Gewährenlassen der in der innern Entscheidung der Persönlichkeit

verwurzelten Kulturmächte: „Beim Nichttun bleibt nichts
ungetan". (Laotse).

Die Strafe als Symbol
des ökonomisch-zweckmässigen Willens:

Innerhalb der vielgestaltigen ökonomisch-zweckmässigen
Funktion des Staates hat der Rechtsbetrieb im speziellen die

Aufgabe, die Fälle, in denen diese Funktion (durch Konflikte
der Einzelnen unter sich, oder der Einzelnen mit der Gemeinschaft)

problematisch wird, zu schlichten. Das ist in Bezug auf
das Zivilrecht ohne weiteres einsichtig. Schwieriger ist es,
die Bedeutung des Strafrechtes zu erkennen. Konsequent scheint
uns folgendes Argument: Es gibt Konflikte, in die der
ökonomisch-zweckmässige Wille der Gemeinschaft unmittelbar
zurechtweisend eingreifen kann, und es gibt solche, bei denen das nicht
mehr der Fall ist. Im ersten Fall manifestiert sich der Wille
der Gemeinschaft unmittelbar: zivilrechtliche Entscheidung. Im
zweiten Fall muss dieser Wille, um sich zur Geltung zu brin¬

gen, zu einem Ersatz greifen. Dieser Ersatz ist die Strafe. D i e

Strafe ist symbolischer Ausdruck für den Willen
der Gemeinschaft, in Fällen, wo sich dieser

Wille nicht mehr unmittelbar korrigierend
durchsetzen kann. Es ist klar, dass in fast allen den im
Strafgesetzbuch skizzierten Delikten die leibliche und seelische
Existenz der Gemeinschaft so verletzt ist, dass eine unmittelbare

Korrektur nicht mehr möglich ist und der Wille zur
unverletzten Gemeinschaft sich als symbolische Machtkundgebung
durchsetzen muss.

Die einzelnen Straftheo rien:

Nach dieser Klarlegung der „absoluten Straftheorie" sind
wir nun in der Lage, die einzelnen Auffassungen der Strafprinzipien

rasch zu beurteilen, ohne uns mit einem unabsehbaren
Hin-und-her der Argumentierungen lange abplagen zu müssen.

Die Strafe ist kein Racheakt, denn Rache ist nicht
Wille, sondern Trieb, dumpfe, unklare, in einem Chaos von
Empfindungen wurzelnde Reaktion.

Die Strafe ist unmittelbar auch nicht Busse, Sühne
und Vergeltung: weder für eine Verletzung des naiv
aufgefassten sittlichen Wertes als „das Gute und Gerechte"
wie die Stoiker, die Römer (Cicero, Seneca, Epic-
tet, Marc Aurel, Hierokles) und der gute W i e 1 a n d

meinen, noch für die Verletzung eines naturhaften
Freiheitszustandes (Lock e), oder der Welt des sittlichen Imperativs
(Kantianer), ebensowenig für die Verletzung der „aestheti-
schen Einheit des Gesellschaftslebens" (Herbart), und auch
nicht für die Verletzung einer „objektiven Sittlichkeit" (Hegel,
Trendelenburg, Köstlin). Es ist allerdings eine alte
Erfahrung, dass ein ungesühntes Verbrechen die Gewissen der
Gemeinschaft belastet. Das ist gewiss eine höchst achtbare
Beteiligung, aber sie ist solange verdächtig, als dieses
Verantwortlichkeitsgefühl nicht auch Geist und Zustand der
Gemeinschaft selbst miteinbezieht. Es ist zu bequem, vom Privatmann

allein Sühne zu fordern. Für jedes Verbrechen ist die
Gemeinschaft mitverantwortlich. Sie sitzt also in der
Rechtsverhandlung auch über sich selbst zu Gericht. Meist trifft sie
eine (wenn auch in der Entwicklung der Kultur verwurzelte,
daher schicksalshafte) Schuld, dass die freie, verantwortungs-
bewusste Persönlichkeit des zu Bestrafenden nicht zur
Entwicklung kommen konnte. Das soll einigermassen gut gemacht
werden, und es geschieht dadurch, dass durch die Rechtsverhandlung

die Würde der persönlichen Verantwortung erlebbar
gemacht wird. Wenn schon Sühne, so wäre die Strafe Sühne
der Gemeinschaft selbst. Dem Delinquenten kann sie sie weder
abnehmen, noch aufzwingen, sondern nur durch eine lebendig
geführte Rechtsverhandlung anregen.

Daran hat man auch zu denken, wenn das Prinzip der
Strafe als Erziehung aufgefasst wird. Wenn das letzte Ziel
aller Erziehung Befreiung des Lebens zur Kultur der selbstgewissen,

freien Persönlichkeit ist, und die Formel: Strafe —
Erziehung heisst: die Strafe soll auf die denkbar kulturfördernste
Weise verhängt werden, so kann das freudig anerkannt werden.
Dennoch bezeichnet diese Formel nicht das unmittelbare Wesen
der Strafe. Die Erziehung durch Strafe ist ziemlich primitiv,
letzter Notbehelf, da auch dem Staat als Erzieher weitaus
würdigere Mittel zur Verfügung stehen. Die Formel heisst
genauer: wenn gestraft werden muss, dann so, dass die Strafe
erzieherisch wirkt. Gestraft aber wird nicht aus erzieherischen
Rücksichten, sondern zur symbolischen Manifestierung des

ökonomisch-zweckmässigen Gemeinschaftswillens. Deshalb wird auch
gestraft, wenn eine erzieherische Wirkung nicht zu erwarten
ist. Die Notwendigkeit der Strafe ist härter und unbedingter
als die erzieherische Tendenz.

Wenn behauptet wird, die Strafe sei moralische
Verurteilung und sittliche Missbilligung, wie dies

Leibniz, Hugo Meyer, Schulze und Bar tun, so liegt

35



darin eine fast komische Verwechslung von Theorie und Praxis.
Die Strafe beruht doch in der bittern Praxis des „Absitzens"
oder in der Zahlung einer Geldbusse, im paedagogischen
Bereich, im Genuss der Schläge, des Ohrenzupfens, des Einsper-
rens usw. Mit Theorie, mit Urteilen hat das wohl nichts mehr
zu tun. Man wird nicht durch die Verurteilung gestraft, sondern
zur Strafe verurteilt. Strafe ist Wille, d. h. eine auf Grund eines
Urteils erfolgende Handlung.

Verbreitet ist die Interpretation der Strafe als Sicherung,

Schutz, Warnung und Abschreckung. Es

ist möglich, dass vielleicht 1/4 der Verbrecher und 1/2 der sog.
braven Bürger durch diese Mittel im Zügel zu halten sind.
Dennoch ist es nur die Feststellung eines bedauerlichen Zustandes
der Rechtsgemeinschaft, nicht aber ein Beleg für ein Prinzip.
Abschreckung und Sicherung sind zu verurteilende Notbehelfe,
die sich einstellen, wenn es die Gemeinschaft nicht fertig bringt,
in der Strafe einfach die Würde ihres unbeugsamen Willens
symbolisch zur Geltung zu bringen. Man wird dann bedauern
müssen, dass nicht mehr Verständnis und Erlebnis des wahren
Sinnes der Rechtsgemeinschaft vorhanden ist. Wo aber dieser
Zustand ausdrücklich als Prinzip proklamiert wird, erklärt man
zugleich die ganze Gemeinschaft als Räuberhorde.

Genau dasselbe gilt, wenn Zwang und Gewalt zu
Prinzipien der Strafe erklärt werden, wie von der mittelalterlichen

Kirche, Th. v. Aquino, Thomasius, Rousseau, Schleiermacher,

Feuerbach, Hälschner, Bentham, Binding, Leistner u.a. Damit

wird der Mensch zugleich zum prinzipiell unfreien, der
göttlichen und irdischen Zucht bedürftigen Wesen erklärt.

Die paedagogische Strafe:
Das möge für eine kurze Uebersicht der Straftheorien

genügen. Für die paedagogische Strafe gilt, was die Prinzipien an¬

betrifft, genau dasselbe. Auch hier soll das zu erziehende
Kind die Strafe als symbolischen Ausdruck eines lebendigen
Willens erfahren, als Symbol eines Willens, der schlechterdings
nicht mehr will als der ursprünglichen, selbständigen, sittlich-
kulturellen Persönlichkeit des Kindes den Weg zur Entfaltung
zu ermöglichen. Nie und nimmer möge ihm aber eine moralisch
aufgeblasene Strafe (Sühne, Vergeltung, oder gar plumpe,
„handgreifliche" moralische Verurteilung), oder eine an die dumpfen
Instinkte appellierende Strafe (Warnung, Abschreckung, Sicherung,

Zwang, Gewalt) willfahren.

Was letzten Endes die Strafart anbelangt, so führt mich
die Konsequenz zu der entsprechenden Entscheidung wie Dir.
Schohaus. Mit der Ablehnung von Sühne, Vergeltung,
moralischer Verurteilung, Erziehung, Warnung, Abschreckung,
Sicherung, Zwang, Gewalt als Strafprinzipien erfolgt auch eine

Ablehnung der, solcher Geisteshaltung naheliegenden Tendenz
zur Körperstrafe. Ihre absolute Ablehnung lässt sich allerdings
aus dem Prinzip der Strafe als Symbol des ökonomisch-zweck-
mässigen Gemeinschaftswillens nicht ableiten. Aber auch wir
werden sagen: Wer diesen Sinn begriffen hat, wird zur
Erreichung dieses Zieles die Körperstrafe kaum nötig haben, es sei

Penn in Fällen, wo kein anderes Verständigungsmittel mehr
übrig bleibt, wie z. B. zur Triebreglung des Säuglings oder zur
Verständigung mit einem Zögling, dessen überbordende Vitalität
geradezu einer so handgreiflichen Kundgebung bedürftig ist.
Und wo dies wohl streng, aber in wohlwollender Zweckmässigkeit

geschieht, wird auch die Körperstrafe als Symbol eines

würdig überlegenen Willens erlebt werden können und damit
nicht schaden, sondern befreien.

X. Schüleräußerungen über Schule und Körperstrafe.

Vorbemerkung der Redaktion:

Die nachfolgenden Aeusserungen von Schülern bilden eine
kleine, aber sorgfältige Auswahl aus dem sehr umfangreichen
Material einer Schûler-Enquête, die wir in verschiedenen Teilen
der Schweiz zur Durchführung brachten. Wir verfolgten mit
dieser Enquête jedoch nicht statistische Zwecke (da wir in
dieser Hinsicht auf das Votum von Herrn Dr. Hanselmann
verweisen können); vielmehr kam es uns darauf an, möglichst
unbeeinflusste, unmittelbare, charakteristische Aeusserungen von
Schülern zu erhalten, welche die praktische Seite der
Angelegenheit am eigenen Leibe konstatiert haben. Sicher liegen für
den. Paedagogen eine Fülle von Anregungen in diesen oft so
naiven, mit unbeholfener Feder niedergeschriebenen
Gedankengängen junger Menschen im Alter von 12—16 Jahren.
Besonderem Wunsche entsprechend werden sämtliche Beiträge
ohne Namen veröffentlicht. Wir möchten jedoch nicht
unterlassen, allen Lehrkräften, die an der nicht leichten Enquête
mitgewirkt haben, unseren wärmsten Dank auszusprechen. Ein
Wort des Dankes namentlich auch Herrn Sekundarschulinspektor
Dr. Schräg in Bern, der uns besonders intensiv unterstützt
hat.

#

Die Sommerferien waren vorbei. Wir mussten wieder in
die Schule gehen. Ich war in der vierten Klasse. Am
Donnerstagnachmittag mussten wir zum Turnen antreten. Der Lehrer
machte die Uebung am Barren vor. Sie gelang ihm nicht. Wir
mussten alle lachen. Der Lehrer drehte sich um. Er sah
mich noch lachen. Ich musste vortreten. Als ich bei ihm stand,

fasste er mich an beiden Backen und hob mich empor. Ich
schrie laut. Er stellte mich wieder ab. Aber er war noch nicht
fertig, er nahm mich auf das Knie und prügelte mich durch.
Ich konnte fast nicht mehr stehen vor lauter Schmerzen. Dann
musste ich die Uebung auch machen. Ich machte sie, und
als ich fertig war, riefein alle: „Bravo!" Ich hatte die Uebung
besser gemacht als der Lehrer. Dieser wurde zornig, und er
nahm einen andern und prügelte ihn durch. Als wir später wieder

Turnen hatten, gelang dem Lehrer am Reck eine andere
Uebung wieder nicht. Ich lachte wieder; aber er schlug mich
nicht mehr. Die Strafe hatte keinen Erfolg gehabt; ich hatte
ja gleichwohl wieder gelacht.

Am Sonntag wollten wir „Häselis" spielen. Ich hatte die

neuen Kleider angezogen. Mein Bruder sagte: „Komm auch

mit!" Ich weigerte mich zuerst; aber zuletzt ging ich doch.
Am Abend, als wir wieder heimgingen, hatte ich die Kleider

ganz voll Harzflecken, und in den Hosen war ein Riss. Ich
durfte fast nicht mehr heim. Als wir zu Hause ankamen und
der Vater meine Flecken sah, nahm er ein Seil und prügelte
mich durch. Die Strafe war von Erfolg begleitet. Ich ging nie
mehr in den neuen Kleidern spielen.

Darf man die Körperstrafe anwenden? Das kann man
nicht im allgemeinen sagen. Wenn einer ein Schlingel ist, so

sollte man sie anwenden. Aber es sollte gerecht geschehen,
nicht nur bei den Armen, sondern auch bei den Reichen. Wenn
einer einmal nicht recht gehorchen will, so sollte man ihn
Strafaufgaben schreiben lassen. Wenn das nichts nützt, so
sollte man die Körperstrafe anwenden. (Sekundärschule.)

36



Die Veranlassung meiner ersten Körperstrafe war eine
zerbrochene Vase. Ich war damals kaum fünf Jahre alt. Der
Vater nahm ein Seil und prügelte mich damit. Ich heulte, was
ich aus mir herausbringen vermochte. Aber die ganze Strafe
hatte wenig Erfolg. Ich hatte sonst immer gewaltigen
Respekt vor dem Vater; aber diesmal wurde ich nur zornig über
ihn.

Ich ging in die dritte Primarschulklasse, als einer eine
Scheibe zerschlug. Ich stand gerade neben dem Fenster. Der
andere sagte der Lehrerin, er hätte sein Lineal nach mir geworfen.

Die Lehrerin wurde zornig und, statt den andern zu
prügeln, prügelte sie mich. Ich gelobte mir, den ganzen Tag
nichts mehr zu tun. Die Lehrerin warnte mich ein paarmal,
und am Ende jagte sie mich heim. Ich ging, ohne auch nur ein
Wort zu sagen. Aber jetzt hatte ich einen unvergesslichen
Hass gegen die ungerechte Lehrerin. Körperstrafe ist
überhaupt nicht notwendig. Ein böser Blick oder ein scharf gesprochenes

Wort wird seine Wirkung nicht verfehlen.
(Sekundärschule.)

*

Während meiner Primarschulzeit hatten wir in einer Klasse
einen Schüler, der zu Hause immer arbeiten musste, dass er
seine Aufgaben nicht machen konnte. Er wurde dafür fast
jeden Tag vom Lehrer geprügelt, ohne dass der fragte,
warum er die Aufgaben nicht gemacht habe. Meistens ging es

dann nicht mit einer Ohrfeige ab, sondern er wurde mit dem
Stock durchgeprügelt. Das ging dem Knaben so tief, dass er
ganz verstockt wurde, und schliesslich wollte er sich
erhängen, was ihm glücklicherweise nicht gelang. In diesem
Falle tragen der Lehrer und der Vater die Schuld; denn hätte
der Lehrer untersucht, oder hätte der Vater dem Jungen Zeit
gegeben, die Aufgaben zu machen, dann wäre es nicht so
gekommen. (Sekundärschule.)

*

Meine sich auf die Körperstrafe beziehende, wohl am
weitesten zurückliegende Erinnerung, fällt in den Abschnitt des

vierten Schuljahres. Mein Lehrer befahl mir eines Tages, nach
Schulschluss im Klassenzimmer zu bleiben. Sofort kam in
mir der Gedanke, ich sei am vorigen Tag, beim Rauchen
beobachtet worden. Da ich aber ausser der Schulzeit geraucht
hatte, konnte der Lehrer mich doch nicht ins Verhör nehmen,
dachte ich. Wie erstaunte ich, als der Lehrer mich darüber
befrug, und mir am Ende des Gespräches mit einem Bambusrohr

drei Hiebe auf meine Hände versetzte. Nachdem die
Schmerzen aus meinen Händen gewichen waren, vergass ich
den Fall sehr schnell. Beim Anblick meines nächsten Zeugnisses

erwachte die Erinnerung an diesen Vorfall. Mein Lehrer
hatte mich nämlich zum zweiten Mal gestraft, indem er mir
eine schlechte Betragensnote machte. Diese Art des Lehrers
hat mich sehr empört. Schon die erste Strafe fand ich nicht
ganz richtig, da sie nicht von der richtigen Person ausgeführt
wurde. Strafe war gewiss am Platz, aber die Eltern wären hier
eher am Platze gewesen zu strafen. Die Betragensnote der Zeugnisse,

die später von grosser Wichtigkeit ist, war natürlich
in ihrem Gesamtwert geschwächt. Diese letzte Art der Strafe

finde ich wirklich sehr dumm.
Diese Körperstrafe hat wenigstens den Nutzen gehabt, dass

ich mir über das Rauchen klar wurde und es aufgab. Alle
andern noch erlebten Körperstrafen erweckten in mir nur den

Trotz, und verfehlten natürlich die Wirkung, die ihnen
zugedacht waren. (9. Schuljahr.)

*

Vor etwa zwei Jahren wurde ich körperlich gestraft,
dass ich mich noch jetzt daran erinnere. An einem
Mittwochnachmittag, während einer Kadettenübung, übte sich unsere
Abteilung im Hochsprung, und wenn man nicht an der Reihe war
zu springen, trieb man allerlei Kurzweil. Ein Kamerad hatte
besonders mich aufs Korn genommen und foppte und hänselte

mich immerzu. Schliesslich, als ich mich nicht wehrte, kam er
auf mich los, und bald lagen wir beide auf dem Boden. Da
kam unser Instruktor und rief mich auf. Als ich vor ihm stand,
hieb er mir, ohne etwas zu fragen, drei Ohrfeigen herunter,
dass die Wange mir noch lange brannte. Ich ging an diesem
Nachmittag ganz gedrückt nach Hause. Ein anderer hätte
sich vielleicht nichts daraus gemacht, aber für mich war es

das erste Mal, dass ich so ungerecht bestraft wurde, und ich
habe seither immer das Gefühl, dass dieser Lehrer es einfach
auf mich abgesehen hat und mich plagen möchte, wie er kann.

Nie sonst, als wenn ich eine Körperstrafe bekam, hatte
ich das Gefühl, dass ich ungerecht bestraft werde.

Ich bin der Meinung, dass man die Körperstrafen überhaupt
nicht mehr anwenden sollte. Ein Erzieher ist in den wenigsten
Fällen ein so guter Psycholog, als dass er genau wüsste, ob
eine Strafe etwas nützt oder nicht. Darum soll er immer eine
milde Form der Strafe wählen und immer genau untersuchen,
ob der Uebeltäter wirklich der Schuldige ist, und ob er die Tat
absichtlich oder unabsichtlich begangen hat. Denn im
letzteren Fall nützt keine Strafe etwas. Die Eltern schliesslich

können mit Prügeln kein Kind besser machen.
Eine Unart gewöhnt es sich viel besser ab, wenn
man es dazu bringt, seinen Fehler einzusehen, und dann
bessert es sich von selbst. Jedes Kind hat schon seine
bestimmten Charakterzüge, und es ist ganz falsch, von den

Eltern, besonders die älteren Kinder so haben zu wollen,
wie sie sich ihr Ideal vorstellen; mit Prügeln lässt sich kein
Charakter umformen. (Sekundärschule.)

*

Als ich die fünfte Primarschulklasse betrat, war ich elf
Jahre alt; das ist so die Zeit der Flegeljahre. Wir hatten
damals eine Anzahl schöner Hennen. Mein Freund hatte mir
sein Luftgewehr geliehen; damit wollte ich die Spatzen schiessen

in unserem Hühnerhofe. Ich schoss einige Male, aber
immer daneben. Als ich mich gerade entfernen wollte, kam
noch so ein dicker Herr angeflogen und setzte sich auf den

Rand des Hühnertroges. Ich zielte, aber ohne das hinter dem

Troge stehende Huhn zu beachten. Der Schuss ging los, doch
ohne den Spatz zu treffen; dafür aber gackerte das Huhn
jämmerlich. Ich hatte es mitten durch den Hals geschossen.
Als ich eben daran war, das Huhn zu begraben, erschien der

Vater auf dem Balkon. Er fragte, was ich hier zu tun habe;
da erzählte ich ihm alles. Ich musste zu ihm hinauf, bekam

gehörig Schläge und musste dazu noch das Huhn bezahlen.
Damals fand ich die Strafe gerecht; später aber fand ich, dass

sie doch ein wenig ungerecht gewesen war, da ich es doch

nicht mit Absicht getan hatte.

Wir haben vor unserem Hause ein Birnbäumchen,
welches das vorletzte Jahr prächtige Birnen trug. Wir Knaben

standen immer lüstern um das Bäumchen herum, wagten aber

keine Früchte zu nehmen, weil der Vater wusste, wieviele
Birnen daran waren. Eines Abends, als er sie wieder zählte,
bemerkte er, dass einige Birnen fehlten. Meine Brüder, die
dabei stunden, machten die unschuldigsten Mienen, obwohl
sie die Birnen genommen hatten. Wie ich nun nach Hause

kam, wurde ich vom Vater mit ein paar tüchtigen Ohrfeigen
empfangen. Nach dem Nachtessen ging ich sofort in mein

Zimmer, wartete die Dunkelheit ab, stieg durchs Fenster hinaus

zum Birnbäumchen und füllte mir Hosen- und Rocktaschen
mit Birnen. (Sekundärschule.)

*
Es war ein schöner Sommertag. Die ganze Familie ging

spazieren, nur ich blieb zu Hause.
Zuerst las ich in einem Buch, aber ich hatte noch keine

Stunde gelesen, riefen mir ein paar Knaben. Diese fragten mich,
ob ich auch mit ihnen in den Wald komme. Ich sagte zu,
und wir gingen in den Giebelwald. Dort kletterten wir auf den

37



Bäumen herum, und zum Unglück zerriss ich meine Hosen.
Ich ging nun nach Hause, wo mein Vater meinen Riss

bemerkte. Er gab mir ohne weiteres auf den Hosenboden,
so dass ich es noch viele Tage spürte.

Ich glaube, wenn ich die Hosen hätte flicken müssen,
würde es mehr genützt haben als die Schläge.

Als X. mir in der Schule das Heft verschmierte, eine
Ohrfeige bekam und das Heft bezahlen musste, würde es ihm
auch besser getan haben, wenn er das ganze Heft hätte
abschreiben müssen.

Es ist das gleiche mit einem Dieb. Er kann auch nicht
mit Schlägen zu einem redlichen Menschen gemacht werden.
Da hilft es viel besser, wenn er arbeiten muss.

Das Prügeln sollte ganz abgeschafft werden, und dafür
sollte man arbeiten müssen. (Sekundärschule.)

*

In der vierten Klasse hatte ich einen Lehrer, der mich
selber zwar nie prügelte, der jedoch viele Buben und auch
Mädchen, und namentlich die Aermeren, manchmal fast ohne
oder überhaupt gar keinen Grund sehr stark prügelte. Wenn
wir zum Beispiel einen Aufsatz schreiben mussten, so hatte
es immer solche, die wegen eines schlechten Inhaltes ihres
Aufsatzes geprügelt wurden. Ich habe nie bemerkt, dass
deshalb eine Besserung eingetreten war. Im Gegenteil, die Noten
wurden noch schlechter. Ich glaube, dass in diesem Falle das

Prügeln gar nicht an passender Stelle ist. Früher wurde ich
zu Hause manchmal auch geprügelt. Wenn es mich auch
momentan ärgerte, so vergass ich es doch bald wieder. Ich wurde
eben sehr selten geprügelt! Ich bin aber überzeugt, dass

wenn ein Kind zu viel geprügelt wird, dann wird es

eingeschüchtert, und ist auch gegenüber den Eltern nicht mehr so
offen. (Progymnasium.)

*
Körperstrafe? Deutlich sehe ich es vor mir, ein

Ereignis, wo Körperstrafe eine wichtige Rolle spielte. Zwar war
nicht ich das Opfer, sondern ein anderer. Es war im 4. Schuljahr.

Ein Knabe, der im Diktat sehr schlecht war, nahm einmal

einen Spickzettel mit. Der Lehrer bemerkte es, sagte kein
Wort, nahm den Knaben nach vorne und schlug ihn mit dem
Meerrohrstock. Der Knabe litt schrecklich; doch er biss die
Zähne zusammen. Schliesslich heulte er. Eine Stunde später
lachte er wieder. Was war die Wirkung? Das nächste Mal
nahm er wieder einen Spickzettel mit, zog aber diesmal zwei
Hosen an — Bei mir selbst wirkte Körperstrafe mehr,
da ich sehr wenig darunter zu leiden hatte. Während meiner
Abwesenheit — ich war krank — hatten die Schüler das

Ziehen von Strichen mit dem Lineal eingeübt. Als ich wieder
zur Schule kam, wollte der Lehrer sehen, wie weit wir
schon darin wären. Ich konnte natürlich nichts. Da zog er
mich an den „Schmerzhärchen" nach vorne. Ich war tief in
meiner Ehre gekränkt. Aber ich hätte die Strafe lieber noch
einmal erduldet, als dass ich ein Wort zur Entschuldigung
gesagt hätte.

„Prügel nütze-n-e Wuche lang!" sagt man. Hat einer
Prügel erhalten, so denkt er eine Woche lang daran; dann fällt
er wieder in den gleichen Fehler zurück; und oft wird der
Schüler zornig auf den Lehrer, so dass die Körperstrafe bald
eine trennende Wand zwischen Lehrer und Schüler bildet; es

entsteht ein ungesundes Verhältnis, das den Unterricht gewiss
nicht fördert. Also: Keine Körperstrafe! Doch sei noch etwas
vorbehalten: Wenn ein Schüler einen Lehrer frech beleidigt,
so sei diesem immer ein „Klaps" erlaubt. Aber für Ungeschicktheit

in der Schule — nein, sicher nicht. Die beste Strafe ist
sicher, einen in der Ehre zu treffen — was oft allerdings sehr
schwer ist, weil viele keine Ehre haben oder sie wenigstens
verstecken. Auch Strafaufsätze sind nicht ohne Wirkung. Aber
auf jeden Fall: keine Körperstrafe in Schule und Haus —

ausser wegen allzu grosser Frechheit. (Progymnasium.)
•

Es kommt ganz auf den Charakter eines Kindes an.
Bei vielen Schülern, glaube ich, nützt es mehr, wenn man
ihnen vergiebt, obschon man zuerst mit ihnen schimpfen sollte,

damit sie wissen, dass sie dies nie mehr tun sollen. Aber,
ich finde, der Lehrer sollte nicht öffentlich, vor der ganzen
Klasse einen Schüler bestrafen. Der Schüler denkt dann, wenn
er ihn appartig genommen hat, und geschimpft hat, der Lehrer

meint es doch gut mit mir, und wenn ich mich anständig
aufführen will, habe ich es immer gut bei ihm. Der Schüler
schämt sich dann über sich selber, wenn er etwas auf sich

hält, und er wird es nicht mehr tun. Hingegen, wird er öffentlich
vor der ganzen Klasse durchgeprügelt, so denkt er, weil er

jetzt geschlagen worden sei, so sei er nicht besser als die
andern welche auf dem Schulweg sich schlecht aufführen und
etwa Früchte in den Gärten stehlen, und er wird es immer
wieder tun.

Und dann hat er einen Hass gegen den Lehrer, und er ist

ganz froh, wenn er ihm einmal einen Streich spielen kann.

Oder, wenn er gefragt wird ob er dies oder jenes gemacht
habe, und er weiss, wenn er die Wahrheit sagt wird er geprügelt,

so wird er vielleicht nicht den Mut haben, die Wahrheit
zu gestehen, und wird die Gewohnheit bekommen, immer
zu lügen. (Progymnasium.)

XI. Schlußbetrachtungen.
Von Dr. W. Schohaus, Seminardircktor, Kreuzlingen.

1.

Eines möchten wir vorwegnehmen: Das Resultat

dieser Aufsatzserie ist eindeutig: Entwicklungspsychologie

und Paedagogik unserer Zeit liefern gegen
die Körperstrafe so zahlreiche und gewichtige
Argumente, dass es angesichts der Wucht derselben schon
ein tüchtiges Mass — sagen wir einmal Leichtsinn
braucht, um diese Methoden weiter zu pflegen.

Was Dr. O. P fis ter anhand von Beispielen über
die Spätfolgen erlittener Prügelstrafen berichtet, sollte
den unzugänglichsten Verfechter der Körperstrafe nach¬

denklich gestimmt haben. Zwei Stellen aus seinem
Votum möchten wir hier ihrer Gewichtigkeit wegen
wiederholen :

h Dass die grosse Mehrzahl der Schüler ohne
bleibenden Nachteil Körperstrafen erträgt, besagt nichts für
die übrigen, in hohem Masse gefährdeten Kinder. Es ist

betrübend, dass über die Anwendung der Prügelstrafe so

oft Leute das Wort ergreifen, die über die Wirkungen ihres Tuns
absolut unwissend sind und meinen, wo sie keine
Benachteiligungen sehen, seien überhaupt keine vorhanden. Wann
kommen wir endlich über eine solche primitive, vom Geist
der Wissenschaft gänzlich verlassene Beurteilung schwieriger

Erziehungsprobleme hinaus? Wann lernen die Erzieher,

38



den scharf beobachteten Tatsachen einen höheren Wert
beizulegen, als ihren Gewohnheiten, Vorurteilen und
Wünschen?

Die altväterische Meinung, Züchtigung ohne Zorn habe
noch niemals geschadet, ist reiner Unsinn. Ich hörte sie schon
aus dem Munde schwerer Neurotiker, die nur allzu deutlich
die Wirkungen einer zu strengen Erziehung zur Schau
trugen. Und wenn in einer Klasse nur ein einziger neurotisch
gefährdeter Schüler wäre — es sind ihrer meist ein ganze
Anzahl —, so hat der Lehrer kein Recht, diesen einzigen
zu schädigen. So lange wir keine Mittel haben, die Gefährdung

zu erkennen, sind wir zur höchsten Vorsicht
verpflichtet. Wer auf die Schwachen und Gefährdeten keine
Rücksicht nimmt, ist ein Rohling und verdient nicht, das

heilige Amt eines Jugenderziehers zu bekleiden. —"

Die Mitteilungen von Dr. H. H an sei mann
legen den Widersinn des Schlagens von anderen Gesichtspunkten

aus ebenso deutlich dar: sie beleuchten die
kindlichen Reaktionen auf das Geschlagenwerden und
zeigen, wie gerade d i e Wirkungen, die im eigentlichen
Sinne paedagogisch zu nennen sind, ausbleiben und
ausbleiben müssen.

Ebenso entschieden ist Prof. H. W. M a i e r ein Gegner

der körperlichen Züchtigung. Er billigt sie höchstens
als gelegentliche Massnahme gegenüber Kindern mit
„angeborenen Defekten der moralischen Gefühlsanlage", wo
man den Boden der Erziehung teilweise verlassen und
denjenigen der Dressur beschreiten muss. — Auf Grund
einer psychiatrischen Erfahrung und seiner Weltanschauung

fordert er aber von der Schule, dass „der Lehrer
auf die Körperstrafe ganz verzichten sollte."

Dr. R. Brin er erörtert in seinem geistvollen Aufsatz

die juristische Seite des Problems. Das Recht
zum Strafvollzug an Kindern ist im Z. G. B. mit den Worten

umschrieben: „Die Eltern sind befugt, die zur Erziehung

der Kinder nötigen Züchtigungsmittel anzuwenden".

Danach sollen alle korrigierenden Massnahmen
gegen kindliche Verfehlungen ausschliesslich unter
paedagogischen Gesichtspunkten vorgenommen

werden. Wenn nun vom Standpunkte wissenschaftlicher

Erkenntnis aus das Schlagen als paedagogisch
verfehlt zu bezeichnen ist, dann ist es nach dem Sinne dieses

Gesetzes unzulässig. Und so kann man ruhig sagen:
wer sich heute noch den Ergebnissen der psychologischen
Durchleuchtung unseres Problems verschliesst oder sich
über dieselben hinwegsetzt und weiter körperlich züchtigt,

der verstösst gegen den Geist dieser Gesetzgebung!

Inspektor Dr. A. Schräg hat in ritterlicher und

liebenswürdiger Art auf mein erstes Votum repliziert.
Er tat es (vom Herausgeber der Erziehungs-Rundschau
dazu aufgefordert, alles, was man zugunsten der
Körperstrafe vorbringen kann, darzulegen) „ohne Begeisterung".

Sein Aufsatz ist denn auch in seiner Grundtendenz

ein Bekenntnis zur prügelfreien Erziehung geworden.

— Was uns trennt, ist die verschiedene Auffassung
vom Wesen, vom Sinn der paedagogischen Strafe.
Dr. Schräg wertet auch die „Abschreckung" positiv als
einen paedagogischen Faktor. Weshalb ich nicht auf

diesem Standpunkt stehe und den erzieherischen Sinn
des Strafens einzig in der Sühnewirkung (in der Bedeutung

von „Entsühnung", des Tilgens von Schuldgefühlen)

sehe, habe ich in meinem ersten Aufsatz (Nr. 11,

Jahrg. II.) ausführlich dargelegt. — Es scheint mir, dass

es letzten Endes diese Divergenz in der Zweckbestimmung

der Strafe ist, welche uns über die Strafmittel und
besonders dann über die Körperstrafe etwas verschieden
denken lässt. —

Die Stimmen aus der Schulpraxis, die in
dieser Aufsatzreihe laut wurden, sind in der Hauptsache
Zeugnisse dafür, dass es ohne Prügeln geht, wenn man
nur recht will. A. F u r r e r teilt uns anschaulich mit, wie
man auch unter sehr schwierigen Verhältnissen mit
anderen Strafmitteln auskommt. — Dass man gelegentlich
strafen muss, ist ihm im Laufe seiner Praxis (nach
Ablauf einer allzu optimistischen Einstellung, in der er eine

straflose Erziehung für möglich hielt), klar geworden.
— Wir können überhaupt mit Befriedigung feststellen,
dass keiner der zu Worte gekommenen Gegner der
Körperstrafe den sentimentalen, kurzsichtigen oder weltfremden

Standpunkt vertritt (den man anderswo in der neueren

paedagogischen Literatur nicht selten antrifft), es

sollte überhaupt nicht gestraft werden.
Uebungslehrer J. Brauch Ii offenbart uns in einem

Selbstbekenntnis die Wandlung vom Schulbetrieb mit
gelegentlichen Körperstrafen zur völlig prügelfreien
Methode und unterzieht'die übrigen gebräuchlichen
Schulstrafen einer klugen Kritik.

In zwei „Aeusserungen aus der Schulpraxis" werden
ein paar schwache Lanzen für eine gelegentliche
Körperstrafe gebrochen. Diese Voten sind wohl nicht sehr
tragisch zu nehmen. Ihre Gedankengänge gehen nirgends
auf die zahlreichen und schweren Bedenken ein, welche
vom Standpunkte der Entwicklungspsychologie heute
gegen jedes Prügeln erhoben werden. Die prügelgegnerischen

Argumentationen der früheren Voten werden hier
völlig ignoriert. Im Besonderen fällt uns auf, dass die

Verteidiger der Körperstrafe konsequent an den
seelischen Gefährdungen der Mitschüler, die das Schlagen

beobachtend miterleben, vorbeisehen (vergl. die

Argumente 5 bis 8 in meinem Aufsatz, „E. R." Nr. 11,

Jahrg. II). Ein neuer Beweis dafür, wie sehr die
Hauptaufgabe der Schule, das Kind zur Gemeinschaft zu

erziehen, heute noch verkannt wird!

2.

Der Herausgeber der „Erziehungs-Rundschau" wird
in dieser Nummer eine Anzahl von Schüle r - Aeusserungen

über das Strafen veröffentlichen, die auf
entsprechende Weisung der Lehrer hin verfasst worden
sind. Dazu noch eine kurze Bemerkung grundsätzlicher
Art:

Wenn man Kinder über ein Thema wie etwa „Was
halte ich von der Körperstrafe" Aufsätzchen schreiben

lässt, kann man in vielen Schulen die zunächst vielleicht
überraschende Erfahrung machen, dass viele Kinder das

39



Schlagen für gut und nützlich halten. Man muss diese

Stellungnahmen aber mit Vorsicht gemessen.
Die Kinder entscheiden hier weitggehend entweder

auf Grund der von den Erwachsenen übermittelten
Suggestionen oder nach rein subjektiven, triebbedingten
Gesichtspunkten. Sie schätzen z. B. die Körperstrafe, weil
sie im Gegensatz zu anderen rasch erledigt ist oder weil
sie — die Kinder — unter anderen .verfehlten
Strafmethoden zu leiden hatten. Dann liegt diesen Urteilen
auch oft die Tatsache zugrunde, dass die Kinder bei ihrer
Stellungnahme die Rolle des Zöglings innerlich aufgeben

und sich (in kindisch-unreifer Weise) in die
erwünschte Lage des mächtigen Erziehers (Richters)
hineinversetzen. Die neuere Psychologie hat ja immer wieder

die Parallele zwischen der Psyche des Primitiven
und derjenigen des Kindes gezogen und hier weitgehende
Uebereinstimmungen gezeigt: das Erlebnis von
Rachegefühlen und die Wonne der Machtentfaltung etc. liegt
den Kindern sehr nahe.

Die Schülerurteile über das Strafen sind deshalb
kinderpsychologisch gelegentlich sehr aufschlussreich. —
Für das paedagogische Problem der Strafe sind
sie aber, ohne vorher richtig verarbeitet worden zu sein,
wertlos. Die Fähigkeit zu eigentlichem psychologischem
und paedagogischem Denken geht den Kindern bis etwa
zum 16. Lebensjahr gänzlich ab. Es ist deshalb ausserordentlich

naiv, wenn etwa Lehrer mit solchen Schüleraussagen

ohne weiteres für die gelegentliche Berechtigung
der Körperstrafe argumentieren.

3.

In den veröffentlichten Voten sind bisher ausschliesslich

die psychologischen Bedenken, und die
psychischen Gefahren des Schlagens erörtert worden. Zu
den möglichen seelischen Schädigungen gesellen sich
aber solche des Körpers hinzu, auf die uns die Aerzte
warnend hinweisen. Einer gewissen Vollständigkeit
zuliebe sollen nun auch diese physiologischen Gesichtspunkte

in Kürze zu ihrem Rechte kommen:
Denken Sie nicht, von solchen Gefahren könne nur

da die Rede sein, wo in sinnloser Weise drauflos
geschlagen werde, so dass Gehirnerschütterungen und
mechanische Verletzungen entstehen. Auch beim landläufigen,

gemässigten Prügeln bestehen solche Gefahren.
Es gibt drei Körpergegenden, auf die man zu schlagen

pflegt:
a) Man kann Tatzen geben. Das scheint

ungefährlich. Aber im Innern der Hand endigen zahllose
Nervenbündel. Die Hand ist ein besonders nervöses
Organ. — Die Hand wird gerade bei den kleineren Pri-
marschülern durch den Zwang des Schreibens ohnehin
unnatürlich angestrengt, nervös überfordert. — Wir müssen

aber gerade in unserer betriebsamen Zeit unser
Möglichstes tun, das Nervensystem der Jugend zu schonen.

Haben Sie schon gesehen, wie Kinderhände nach

einem Tatzen fibrieren? Bei empfindsameren Kindern
zittert die Hand nach einer solchen Prozedur gelegent¬

lich nach Stunden noch! — Das muss schädlich sein.
Deshalb warnen gerade die Nervenärzte vor dem Schlagen

auf die Hände.
b) Man kann Ohrfeigen geben. Dabei kommt

es aber auch bei den Schlägen, die nicht eine eigentliche
Gehirnerschütterung hervorrufen, doch mehr als man
annimmt zu Erschütterungen des Gehirns, welche bedenklich

sind, Kopfschmerzen erzeugen und jedenfalls die

Gehirnentwicklung eher hemmen als fördern. — Dazu
kommen die Gefahren für das ausserordentlich sensible

Gehörorgan. — Daher haben von jeher vernünftige
Aerzte vom Schlagen an den Kopf gänzlich abgeraten.

c) Man kann das Gesäss bearbeiten. Das
scheint nun wirklich harmlos. Diese ausgiebigen
Muskelpartien scheinen für solche Prozeduren wie geschaffen
zu sein. Aber auch hier bestehen notorische Gefahren:
Man weiss heute, dass das Gesäss von demselben
Hauptnervenstrang versorgt wird, der auch in die äusseren
Geschlechtsteile mündet. Und die erhöhte Blutzufuhr, die
durch Schläge hervorgerufen wird, wirkt auch auf die
benachbarten Geschlechtsorgane. Schläge aufs Gesäss

wirken also schon aus diesem rein physiologischen Grunde

sexuell erregend. Von hier führt dann ein deutlicher
Weg zur Möglichkeit einer masochistischen
Triebverschiebung, die wir an anderer Stelle gekennzeichnet
haben. (Der bekannte Sexualforscher Dr. Magnus Hirschfeld

berichtet aus seiner Praxis, dass ihm bei jungen
Leuten zahlreiche Fälle begegneten, da Onanie durch

Reibungen und Reizungen des Prügeins ausserordentlich

begünstigt worden sei.)
Also auch mit dem Gesäss ist es nichts! Der

gewissenhafte Erzieher wird über diese ärztlichen Hinweise
nicht hinwegkommen können, besonders nicht in einer

Zeit, da wir alle Gegenmittel gegen geschlechtliche Frühreife

und sexuelle Ueberempfindlichkeit aufbieten sollten.

Und nun? Wohin wollen Sie hauen? Doch wohl nicht
auf den Rücken, auf die Wirbelsäule? — Ein Liebhaber
der Prügelstrafe müsste rein schon vor diesen Gefahren

kapitulieren und mit Bedauern feststellen, dass der
liebe Gott dem menschlichen Wesen für ein ungefährliches

Prügeln entschieden zuwenig Körperoberfläche
mitgegeben hat. —

4.
Und nun möchte ich noch kurz auf einige in meinem

ersten Votum nicht berücksichtigte Einwände eingehen,
die einem bei Kontroversen über unser Problem immer
wieder begegnen:

Man sagt etwa, viele moderne Paedagogen seien

überpsychologisch eingestellt und sähen die Kinderseele
deshalb als etwas viel Komplizierteres, als sie in
Wirklichkeit sei. Besonders auffällig sei die Ueberschätzung
von allerlei Entgleisungsgefahren. Nach guter alter
Vätersitte habe man immer geprügelt und die früheren
Generationen seien gesund dabei geblieben.

Wir antworten darauf: Jede Zeit hat ihre besondere
seelische Struktur. Es mag Zeiten gegeben haben, da die

40



Sensibilität der Kinderseelen durchschnittlich geringer war
als heute. Da mag das Prügeln unschädlicher gewesen
sein. Sicher ist aber, dass zu allen Zeiten durch solche
Methoden trotzdem viel Menschenwürde verletzt und
seelische Feinheiten zerstört worden sind.

Es hat auch in früheren Jahrhunderten immer
Menschen gegeben, welche gegen gewalttätige Erziehungsmethoden,

die durch Unbildung, Eigensinn und Tradition
im Volke geheiligt waren, Sturm liefen. Wir wollen
für Viele nur einen der Edelsten als Zeugen aufrufen:

Bekanntlich hat Pestalozzi in einem vielzitierten
Bericht aus Yverdon eine körperliche Züchtigung durch
die Eltern als gelegentlich zweckmässig bezeichnet, —
vorausgesetzt, dass sie „mit höchster Sicherheit vom
Vater- und Mutterherzen ausgeht". Für die Praxis in seiner
Anstalt hat er das Recht zu körperlicher Bestrafung
ausschliesslich sich selbst vorbehalten. Der „Vatersinn" auch
seiner geschätztesten Mitarbeiter war ihm nicht sicher

genug. Er schreibt am Schluss des betreffenden Abschnittes

seines Berichtes:

„So haben wir gemeinsam das Schlagen der Kinder
in unserer Mitte untersagt, und es ist allgemein bekannt,
dass unsere Kinder mit einer seltenen Schonung geführt
werden Alle Arten von Strafen sind bei uns selten, und
man darf es sagen: Das grosse Resultat unserer Bemühungen

ist das, dass ihr Bedürfnis immer seltener wird Ich
habe in den seltenen Fällen, wo solche Strafen entschieden
gut sind und ich das Vertrauen der Eltern unbedingt ge-
niesse, solche mir selber vorbehalten; es vergehen aber
halbe und ganze Jahre, da der Fall nie e i n -

t r i 11."

Beachten wir neben dieser Feststellung noch einige
andere Pestalozzi-Worte:

„Ich glaube nicht, dass Karzer, Fasten, der haselne

Schulszepter, gute Punkte, Orden und wie alle künstlichen
und unnatürlichen Treibhausmittel der Paedagogik heissen,
jenem inneren Trieb der geistigen Tätigkeit das Oleichgewicht

halten, und ich erkläre hier öffentlich, dass ich nie
dazu meine Zuflucht habe nehmen müssen. Ich bin
überzeugt, dass, sobald der Lehrer seinen Stand nicht als einen
Notstand ansieht, den er mit jedem andern gerne vertauschen

möchte, wenn er sein Leben dem Wohl seiner Schüler
wirklich uneigennützig und liebevoll weiht und wenn er
vonseiten des Geistes und Gemütes achtungs- und liebenswürdig

ist, — dass nicht leicht ein kindliches Gemüt der
kräftigen Einwirkung des guten, musterhaften Beispiels des

Lehrers widerstehen könne, und diesen Glauben an die Güte
der menschlichen Natur hoffe ich mit mir ins Grab zu
nehmen, den einzelne, unglückliche Ausnahmen nicht umstos-

sen werden." (Hauptgrundsätze meiner Methode.)

„Gewisse Mütter suchen oft dem Wachstum dieses

Triebes dadurch zu begegnen, dass sie im Kind Furcht vor
Strafe erzeugen; dies Mittel wird das Uebel aber nur
verschlimmern. Das Verbot an sich wirkt schon auf die
Begierde aufreizend. Furcht kann nie als sittlicher Zwang
wirken; sie wird immer nur ein Reizmittel körperlichen Begehrens

sein und die Seele verbittern ...(Mutter und Kind.)
„Sie werden aus eigener Erfahrung wissen, dass grössere

Aussicht auf Erfolg besteht, wenn man ein Kind mit
Güte behandelt, als bei der Anwendung irgend eines änderen
Mittels. Auf diese einfache und unleugbare Tatsache möchte
ich alle Grundsätze und alle Theorien gründen, in denen sich

meine Ansichten über die Entwicklung des Kindes
offenbaren.

Furcht mag viel bewirken und auch andere Triebkräfte
mögen scheinbar Erfolg haben; aber um den Geist
anzuregen und das Herz zu bilden, ist nichts von so dauernder
Wirkung wie die Zuneigung; sie ist der leichteste Weg,
höchste Ziele zu erreichen.

Die Furcht also werden wir ohne weiteres als erzieherisches

Mittel aufgeben müssen." (Mutter und Kind.)

Und nun noch ein Wort der Frau von Staël, das sie

nach einem Besuch in Pestalozzis Anstalt in Yverdon
notiert hat:

„Pestalozzis Institut ist wohl die erste Schule,
die ihre 150 Schüler weder durch Wetteifer noch durch
Furcht zusammenhält. Wieviel hässliche Gefühle erspart man
einem Menschen, der Eifersucht und Erniedrigung nie kennen
lernen, der in seinen Kameraden nie Rivalen, und in seinen
Lehrern nie Richter sehen musste!"

Wer kann angesichts dieser Stellen noch daranzweifeln,

dass Pestalozzi heute auf Grund der modernen
psychologischen Erkenntnisse bedingungslos gegen jede
Körperstrafe auftreten würde?

5.

Oft kann man die Meinung äussern hören, die
Körperstrafe sei im Ganzen zu verwerfen, aber speziell zur
Ahndung der „Frechheiten" der Kinder seien

gelegentliche Ohrfeigen etc. doch heilsam. Unter Frechheit
versteht man dabei durchwegs diejenigen Verstösse des

Kindes, bei denen ein offensichtlicher Mangel an
Respekt dem Erzieher gegenüber zum Ausdruck kommt.

Wenn man die sittlichen Verfehlungen der Menschen
in ihrem Wesen etwas genauer ansieht, erkennt man, dass

es sich dabei immer um „Frechheiten" (in einem
etwas weiteren Sinne) handelt, d. h. um Verleugnung der

schuldigen Achtung einer autoritären Instanz gegenüber.
Bei jeder wirklichen Verfehlung wird das Sittengesetz,
religiös ausgedrückt, der Wille Gottes beleidigt, — und
das sind doch gewiss höhere Autoritäten als die Person
des Erziehers, die ja bestenfalls nur eine unzulängliche
Repräsentation jener anderen Instanz darstellt.

Was wir eiteln Erzieher in engerem Sinne als

„Frechheiten" bezeichnen, d.h. die offensichtlich unserer
Person geltenden Respektlosigkeiten, sind genauer besehen

also gar nicht so besonders gewichtige Sünden,

gegen die nun das gröbste Geschütz aufgefahren werden

müsste. Wer anders denkt, beweist damit, wie
unbescheiden er seine Person beim Erziehungswerk in den

Vordergrund drängt. — Natürlich ist es nicht leicht, bei
der Beurteilung kindlicher Verfehlungen ganz davon
abzusehen, inwiefern wir selbst durch dieselben betroffen
werden. Aber wir haben die Aufgabe, uns solcher Objektivität

mehr und mehr anzunähern.
Wenn ein Kind „frech" gegen ihn ist, so heisst das

für den vernünftigen Erzieher zunächst, dass momentan
sein Verhältnis zum Kind gestört ist. Er wird in Ruhe

zu erkennen suchen, wo hüben und drüben die Schuld

daran liegt und auf die Wiederherstellung eines ge-

41



deihlichen Kontaktes bedacht sein. Das wird oft viel
Geduld und Milde brauchen. — Das Schlagen aber ist
gerade hier durchwegs so verfehlt wie möglich: Nach
solchen Frechheiten neigt das Kind in besonderem Masse

dazu, die Körperstrafe als Rache - Reaktion des

beleidigten Erwachsenen zu werten. Dass der paedagogi-
sche Effekt dann negativ sein muss, brauchen wir hier
nicht neuerdings darzulegen.

Von durchaus besonnenen Erziehern, welche im
Ganzen prügelgegnerisch eingestellt sind, kann man
gelegentlich auch hören, dass einer ganz besonderen
Kategorie von Unarten gegenüber die Körperstrafe doch

angebracht sei: zur Ahndung von Tierquälereien
und von brutaler Behandlung schwächerer
Kinder etc. Man macht (hinsichtlich vieler Fälle
sicher mit Recht) geltend, dass hier besonders schwere
Verfehlungen vorliegen, dass es sich um ausgesprochene
Niedertracht und Feigheit handle, um Offenbarungen
unerfreulichster Neigungen.

Man kann nun so argumentieren: durch die (sonst
nicht zur Anwendung kommende!) Körperstrafe soll das

Verdammenswerte dieser Handlung besonders unterstrichen

werden. Sie soll dem Kinde dartun, wie sehr es jetzt
selbst seine Menschenwürde verleugnet hat. Die Körperstrafe

soll ihm sagen: Du hast dich durch dein Tun so

von aller Menschlichkeit entfernt, dass du nun
dementsprechend auch nicht wie ein Mensch behandelt werden
kannst. — Und weiterhin soll das Kind durch die
Züchtigung erfahren, wie körperliche Schmerzen weh tun,
um sich besser in den Zustand etwa des gequälten
Tieres versetzen zu können.

Das scheint recht plausibel zu sein. Wer sich aber
einmal die grausamen Handlungen der Kinder etwas
näher ansieht, der entdeckt, dass sie aus einer sehr komplizierten

Seelenverfassung stammen. Bei einer Reihe von
Tierquälereien, deren Motive ich abzuklären Gelegenheit

hatte, konnte ich feststellen, dass die Täter eigentlich

ausgesprochene Tierliebhaber waren. Kinder, die
kein besonderes Sympathieverhältnis zu Tieren haben,
werden nur in sehr seltenen Fällen Tiere quälen. Ja man
kann sogar feststellen, dass die Kinder oft gerade
gegenüber den Tieren zu Plagereien neigen, die sie

besonders gern haben.

Die Tierquälereien der Kinder und Jugendlichen
hängen also in den meisten Fällen irgendwie mit ihrer
Erotik zusammen. Der erotische Bemächtigungstrieb feiert

da offenbar im Erlebnis, das Tier gänzlich in seiner
Macht zu haben, Orgien.

Solchen Gefühlstatsachen kommt man natürlich mit
dem primitiven Mittel des Prügeins nicht bei. — Im
Gegenteil: das Prügeln ist ja, wie wir in jenem ersten
Votum ausführten, eher geeignet, sadistische Züge (um
solche handelt es sich hier meistens) zu begünstigen.

— Kinder mit solchen erotischen Schwierigkeiten
müssen ganz anders behandelt werden, — man muss

vor allem auf die Beruhigung und Ablenkung ihrer Liebestriebe

hinarbeiten.
Verkehrt ist auch die Meinung, durch Zufügung von

körperlichen Schmerzen könne man mitleidiges Verständnis

gegenüber fremden Leiden und damit eine Abkehr
von grausamen Neigungen befördern. Man kann ja z. B.

immer wieder beobachten, wie die Kinder einer Schule,
in der geprügelt wird, im allgemeinen untereinander
roher und streitsüchtiger sind, als die Kinder einer Schule,
in der es keine körperlichen Strafen gibt. Dem
Menschen wohnt eben ein Trieb inne, erlittene Schikanen
weiter zu geben, — auch im Militär kennt man das.

Aus solchen Beobachtungen und Erwägungen heraus

muss man dazu kommen, sogar in Fällen von Tierquälerei

und dergleichen unbedingt gegen die Anwendung
der Prügelstrafe zu sein.

*

Wir haben an früherer Stelle dargetan, wie wenig
berechtigt das resignierte Achselzucken der Kleingläubigen

ist, die sagen, die Einwände gegen die Körperstrafe
seien ja gut und recht, aber in vielen Schulbetrieben
komme man eben doch nicht ohne dies Zuchtmittel
aus. Angesichts der Tatsache, dass heute schon auf allen
Schulstufen sehr viele Lehrer einen völlig einwandfreien
Schulbetrieb gänzlich ohne Körperstrafen durchführen,
sollten sich diese Skeptiker doch bemühen, die Ursachen,
weshalb sie nicht ohne Schlagen auskommen, bei sich
selbst zu suchen.

Es sei mir gestattet, hier an einem einzigen
Beispiel zu zeigen, was bei gutem Willen und heiterer Laune

sogar einem sehr jungen Lehrer in besonders schwierigen

Verhältnissen möglich ist. Der nachfolgende
Bericht stammt aus einem Brief eines im Frühling 1929

ausgetretenen Kreuzlinger Abiturienten, der an der
Schweizerschule einer spanischen Stadt eine Stelle fand. Er
erzählt von einem schwerlenkbaren Knaben, über dessen

Widerspenstigkeit seine älteren Kollegen ihm Wunderdinge

gemeldet hatten:

„ Sie können sich lebhaft vorstellen, dass ich

gewaltig neugierig war, mich einmal an diesem Schitier zu
versuchen. — Schon vor 14 Tagen hatte ich der ganzen fünften
Klasse einen Aufsatz gegeben. Bächler war natürlich ohne
denselben in die Schule gekommen und hatte ihn noch schnell
am Morgen von einem Mitschüler kopiert.

Nun weigerte er sich aufs entschiedenste, einen eigenen

Aufsatz zu machen, trotzdem ich ihn eher bat als ihm
befahl. Zuerst log er mich mit dem ehrlichsten Gesicht der
Welt an, er hätte den Aufsatz selber gemacht. Dann, als ich
ihn überführen konnte, sagte er, ohne dass er wegen der
erwiesenen Lüge im Geringsten verlegen wurde, er hätte den
Aufsatz einmal geschrieben und würde ihn kein zweites Mal
schreiben. „Bleibst du dabei?", hatte ich ihn ruhig gefragt.
„Ja". „Dann kannst du nach Hause gehen." Ich musste ihm
das freilich noch zweimal sagen, bis ers glaubte. Ich geleitete

ihn sogar noch bis zur Türe und gab ihm dort freundlich

die Hand.
Ich habe nämlich in der Schule hier etwas Sonderliches

gelernt: Sich nicht mehr aufregen. Es scheint mir sehr
bekömmlich. Dann habe ich einen neuen Sport entdeckt: dann
recht freundlich zu sein, wenn es besonders nahe liegt, in



Wut zu geraten. Ich mache das weniger als ethisch erkannte
Handlungsweise, sondern wirklich aus Vergnügen, wie ich
mir hier auch das Rauchen abgewöhnt habe, in dem Lande,
wo alles raucht.

Bächler ging also aus meiner Stunde. Ich habe mit ihm
dann eine Woche lang kein Wort mehr gesprochen, bis
ich ihn vor ein paar Tagen innert fünf Minuten dreimal
von einem Pflaumenbaum herunterziehen musste. „Bächler,
ich muss dir eine Aufgabe geben." Der Elfjährige lachte
mich an: „Ja, Herr B., machen Sie das". Ich gab ihm also die
Aufgabe: „Heute um fünf kannst du anfangen; du wirst
hierbleiben, nicht wahr". „Ich weiss noch nicht". „Doch,
doch", sagte ich bestimmt, „du wirst droben sein" und
liess ihn damit laufen.

Um fünf Uhr war kein Bächler da. Am andern Morgen
hatte er die Aufgabe auch nicht gemacht. Am Mittag ass

er in der Schule. Um 1 Uhr 30, sowie er mit essen fertig
war, holte ich ihn ab. „Bächler, jetzt wirst du deine
Aufgabe machen." „Das werden Sie dann sehen!" Ich tat, als
verstände ich die freche Antwort nicht und sagte: „Brav,
also um 3 Uhr werde ich sie dann sehen" und wollte
gehen. Noch bevor ich aber die Türe zugemacht hatte, rief er
mir nach: „Nein, Sie werden sie nicht sehen!"

Ich kam langsam auf ihn zurück und sagte: „Bächler,
du bist doch ein unglaublich frecher Kerl." Der Kleine
antwortete mit derselben Kaltblütigkeit: „Frecher Kerl? — Und
Sie?" Ich staunte, ohne aber im geringsten zornig zu werden.

Dies Gespräch machte mir in gewisser Hinsicht Spass.
Wenn ich nur nicht der Lehrer gewesen wäre, der verpflichtet

ist, Ungebührliches zu strafen!
Wie sollte ich diesem Kerl beikommen? War jetzt

doch der Moment gekommen, ihm durch eine Maulschelle
den Mund zu schliessen? Der Direktor würde mich bei der
Schulvorsteherschaft (die jede Körperstrafe verboten hat)
verteidigen. —

Wir schauten uns lange Zeit in die Augen; dann hatte
ich mich besonnen: „Bächler, jetzt musst du die doppelte
Aufgabe lösen." Pause. Dann liess er sich hören: „Ja Herr
B., die Antworten werde ich schreiben, aber die Fragen
nicht." „Nein, Bächler, ich weiss es besser, du wirst alles

schreiben." „Aber ich werde nicht hier bleiben." „So, dann

muss ich dich halt einschliessen." — Ich ging und schloss

die Türe ab. Um drei Uhr hatte er noch nichts getan. Als
ich ihn um fünf Uhr von seiner Stunde abholen wollte,
hiess es, er sei vor fünf Minuten auf den Abort
gegangen. Ich musste ihn natürlich für heute nicht mehr
suchen.

Am nächsten Mittag nahm ich ihn wieder in die Kur.
Die Antworten wolle er schreiben, aber die Fragen nicht.
„Bächler, ich will dir noch einwenig Zeit geben, besinne
dich gut." Damit ging ich mit ihm ins Lehrerzimmer, stellte
ihn frei neben mich hin und fing an Hefte zu korrigieren. Jede
Viertelstunde frug ich ihn aufs freundlichste nach seinem

Entschluss. Nach einer Stunde musste er jede Minute das

Standbein wechseln. Er dauerte mich tatsächlich, aber ich

durfte nicht nachgeben.
Nach fünf Viertelstunden liess er sich ein Stück herab:

„Herr B., Sie können mir ja noch eine andere Aufgabe dazu

geben, aber die Fragen schreibe ich nicht." Aha, war
hier das Häkchen, der Junge hatte sich in den Kopf
gesetzt, partout die Fragen nicht zu schreiben. Ich antwortete
kein Wort darauf.

Um fünf Uhr holte ich ihn wieder ab zur Privatunterredung.

Jetzt wurde ihm ungemütlich: „Herr B., lassen Sie

mich jetzt gehen, ich kann nicht hierbleiben." „Nein, mein

Lieber, du wirst heute deine Aufgabe machen." Er
verlegte sich aufs Bitten und Betteln. Dann fing er an zu schreien
und zu toben wie ein Halbverrückter und wollte mit Gewalt

zur Türe hinaus. Ich hatte Mühe, ihn zu halten. Nach einer
halben Stunde setzte er sich plötzlich in eine Bank und fing
an zu weinen, herzzerreissend. Ich hatte noch nie soetwas
erlebt, doch sagte ich mir, dass ich ihn jetzt so schonend
als möglich behandeln müsse.

Wenn ihn das Schluchzen, das seinen ganzen Körper
schüttelte, wieder etwas atmen liess, sah er mich mit
tränennassen Augen an. Es würgte ihn sichtlich etwas im Halse.
Er wollte um Verzeihung bitten und fand die Worte dazu
nicht. Ich strich ihm mit der Hand übers Haar und sagte leise:
„Gelt Hans, jetzt holst du dein Heft, schreibst hier noch eine

Viertelstunde, den Rest machst du dann auf Montag fertig."
Hei, wie sein Gesicht da plötzlich leuchtete! Ich hatte

den Bächler noch nie so gesehen. Er sprang auf und die

Treppe hinunter und auf dem Weg rief er noch: „Danke,
Herr B., danke!" Schon war er wieder mit Heft und Schreibzeug

da und machte sich so schnell dahinter wie noch nie. —
Zwei Tage später hatten wir Feiertag. Ich hatte einige

Buben zum Baden eingeladen, darunter auch den Bächler.
Das erste Wort, das er mir morgens früh vor der
Bahnstation zurief, war: „Herr B., ich habe die Aufgabe schon

gemacht, auch die Fragen!" Das freute mich gewaltig,
konnte ich aus dem Klang seiner Stimme doch hören, dass

er sie nicht nur aus Angst vor Strafe gelöst hatte. — Ein
Kollege hatte den Zuruf auch gehört und er war so erstaunt
darüber, dass er die ganze Bächler-Geschichte wissen
wollte... ."

Ist solche ruhig-liebevolle Behandlung nicht
hundertmal besser als Prügeln? Braucht es zu solcher

Erziehergüte nicht viel viel mehr an innerer Kraft als zu
dem üblichen forschen Dreinfahren?

6.

Wenn wir uns in der Schweiz für das Verschwinden
der Körperstrafe aus der Schulpraxis einsetzen,
unternehmen wir damit gar nichts so unerhört Kühnes und
Hyperfortschrittliches. In anderen europäischen Ländern
ist man in diesen Dingen z. T. schon bedeutend weiter
als bei uns.

H. von Bracken teilt uns in seinem Buche „Die
Prügelstrafe" (Dresden 1926) mit, dass in einigen Gegenden

Deutschlands gerade die Lehrer selbst erhebliche

Anstrengungen machen, die Schule von den letzten
Resten der Prügelseuche zu reinigen. Anschliessend berichtet

er über gesetzliche Regelungen in einigen andern
Ländern. Wir zitieren die Stelle:

„In Oesterreich wurde die Prügelstrafe in der
Schule schon 1867 verboten.

Den italienischen Lehrern ist die körperliche
Züchtigung der Kinder ebenfalls untersagt.

In Holland besteht schon längere Zeit ein Verbot
der Prügelstrafe. Es kommt allerdings hin und wieder doch

vor, dass ein Lehrer sich vergisst. Oft sind aber schon Lehrer

in solchen Fällen angezeigt und bestraft worden.
In Russland ist die Prügelstrafe heute abgeschafft.
Das gleiche gilt für Finnland. Dort kommt diese

Strafe auch in den Familien ganz selten vor.
In Frankreich und Belgien hat vor einiger Zeit

eine grosse Volksbewegung die Abschaffung der Prügelstrafe

gefordert. Mit Erfolg. Heute ist dort die körperliche
Züchtigung in den Schulen verboten.

Sogar in Japan darf der Lehrer nicht mehr prügeln.
Seit zehn Jahren ist dort die Prügelstrafe abgeschafft. Es

wird ausdrücklich hervorgehoben, dass der Uebergang zur

43



prügellosen Zeit sich ohne besondere Reibungen vollzogen
hat."

Sicherlich wird trotz solcher Verbote in allen diesen

Ländern gelegentlich noch geprügelt, aber doch
sicher viel weniger, als wenn sie nicht bestehen würden.
Und dann liegt in solchen gesetzlichen Beschränkungen
eine erfreuliche Achtungsbezeugung vor dem Recht
des Kindes auf seine menschliche Würde und eine glückliche

Jugendzeit.
Wir sind jedenfalls in der Schweiz (im „klassischen

Lande der Erziehung", wie sie einst mit vielem Rechte
genannt werden durfte) in grosser Gefahr, in paedago-
gischen Dingen ins Hintertreffen zu geraten. —

*

Wir kommen zum Schluss.
Wir glauben, dass die Aufsatzreihe der „Erziehungs-

Rundschau" über das Strafproblem mit aller Deutlichkeit

dies erwiesen hat:
1. Die Körperstrafe ist in sehr vielen Fällen für

Leib und Seele der Kinder schädlich. — Schädigungen
entstehen sehr leicht auch da, wo sie sich unserer
Beobachtung augenblicklich oder für immer entziehen.

2. In der Schule bestehen sehr ernste Gefahren nicht
nur für das Kind, welches geschlagen wird, sondern
auch für die seelische Verfassung des Lehrers und
im Hinblick auf den Gemeinschaftsgeist der Klasse.

3. Die Körperstrafe nützt so gut wie nie etwas.
Sie ist notorisch ungeeignet, eine echte paedagogische
Wirkung, d. h. eine Besserung im sittlichen Sinne zu
erzielen.

4. Die Körperstrafe ist immer entbehrlich. Es braucht
bei gutem Willen kein ungewöhnliches Mass von
Einfühlungsgabe und paedagogischer Phantasie, um allen
kindlichen Verfehlungen gegenüber gediegenere und
zweckmässigere Korrekturmittel zur Anwendung bringen
zu können.

Der gänzliche Verzicht auf jede Körperstrafe ist
eine der Vorbedingungen für das Zustandekommen einer

paedagogischen Atmosphäre, in der der Lehrer über
alle Schulmeisterei hinauswächst, — in der er vom
Unterrichtsbeamten zum menschenbildenden Künstler werden

kann.
Verzichten wir gänzlich auf diese hässlicheri

Missgriffe, im Interesse unseres Standes, unserer Berufsfreude

und der Heiterkeit und Ungebrochenheit der
heranwachsenden Generation zuliebe!

v

Vom schwererziehbaren Kinde.0
' Von Priv.-Doz. Dr. phil. H. Hanselmann.

Wer ein Kind behandeln will, muss es kennen.

Alle Behandlung schwererziehbarer Kinder setzt
sich darum aus zwei Hauptaufgaben zusammen: aus dem
Versuch zur Erfassung der Persönlichkeit eines
schwererziehbaren Kindes und der Behandlung des er-
fassten Kindes.

So wie der Arzt, der zu einem körperlich kranken
Kinde gerufen wird, nicht mit den Aussagen der Umgebung

über das, was dem Kinde fehle und auch nicht
mit allem, was das Kind selbst über sein Leiden klagt,
sich zufrieden geben und daraufhin eine Diagnose stellen
und die Behandlung einleiten kann, gerade so muss auch

der Erzieher bestrebt sein, sich durch ein. besonderes,
wohlüberlegtes und planmässiges Vorgehen ein
möglichst genaues Bild von der seelischen Gesamtverfassung
des schwererziehbaren Kindes zu machen.

Dabei ist die Situation des Arztes, sofern es sich

um ein körperliches Leiden handelt, eine relativ viel
einfachere als die des Erziehers. Trotz der ungeheuer grossen

Kompliziertheit der Beschaffenheit und Funktion der

körperlichen Organe und trotz der schier unübersehbaren

Mannigfaltigkeit der Beziehungen zwischen den einzelnen

Organfunktionen zum Gesamtorganismus, ist alle

Erfassung von Körperlichem doch vereinfacht in mancher

Richtung. Seelisches aber ist in ebenso vielen Hinsichten
schwieriger feststellbar und erkennbar.

Es ist sehr instruktiv, etwas einlässlichere Ueberle-

gungen darüber anzustellen, wie wir uns, wenn ich so

sagen darf, im Lebens-Alltagsverkehr einen Eindruck von
den Menschè'h, mit denen wir es zu tun haben, ein Bild

machen, wie wir einen „ersten Eindruck" von ihnen

gewinnen und worauf wir unser meist bald fertiges Urteil

stützen: das ist so und so ein Mensch! mit dem
möchte ich es nicht zu tun haben; die oder der oder das
ist mir sympathisch; ich fühle mich zu ihm hingezogen.
Auf welche Weise kommt dieses Urteil oder dieses

Gefühl zustande? Ihm liegt ein erster Eindruck
zugrunde, und diesen Eindruck gewinnen wir durch die
unmittelbare Beobachtung des andern Menschen.
Gesichtsausdruck, Blick, überhaupt die Mimik, dann die

Haltung, die Bewegungen, vor allem auch der Gang,
Stimme und Sprache spielen bei der Entstehung des

ersten Eindrucks eine wesentliche Rolle.

1) Dank des Entgegenkommens unseres Mitherausgebers,
Herrn Dr. Hanselmann, sind wir in der Lage, dieses
besonders interessante Kapitel aus seinem demnächst erscheinenden

Buch „Einführung in die Heilpaedagogik", Abschnitt
„Behandlung schwererziehbarer Kinder", (Rotapfelverlag, Erlenbach)

zu veröffentlichen. :

44


	Schule und Körperstrafe [Schluss]

