
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 2 (1929-1930)

Heft: 12

Artikel: Irrtümer und Erkenntnisse eines Lehrers [Schluss]

Autor: Frick, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851184

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Irrtümer und Erkenntnisse eines Lehrers.*)
Von Prof. Dr. Heinrich Fr ick, Zürich.

(Schluss.)

Wie ich schon andeutete, liegt auch in der Anwendung

psychologischen Wissens eine Gefahr. So lange
ich den Schüler unter dem Gesichtswinkel der Psychologie

betrachte, ist er mir Objekt, welcher Art immer
diese Psychologie ist. Heute werde ich jenen Kollegen
gerechter, die meinen Bemühungen in der Richtung der
Pubertätsforschung Skepsis engegenbrachten. Um ganz klar
zu sein, muss ich aber auch hier betonen, dass ich ja
nicht etwa psychologische Studien ablehne, aber ich bin
mir jetzt bewusst, dass sie nur zur Technik führen und
keine Grundlage ergeben für wirkliche Erziehung. Ein
Schüler, von dem ich die Ueberzeugung bekommen habe,
dass er in die Entwicklungsperiode eingetreten ist, wird
mir jetzt zum Patienten, den ich mit aller Sorgfalt
behandle. Da bin ich nun der Aeltere, der Erfahrene, der
auf Grund seines Wissens möglichst zurückhaltend führt,
jederzeit bereit, die Führung wieder aufzugeben,
sobald Anzeichen dafür vorhanden sind, dass der Betreffende

der Führung entbehren kann. Da bin ich nicht
Mathematiker, bin aber auch nicht Erzieher, bin im weitesten
Sinn des Wortes Psychologe. Das Ziel dieser Behandlung

ist kein ethisches, ich widerstehe der Versuchung,
dem jungen Menschen in diesem Schwächezustand in
der Form weltanschaulicher Hinweise Krücken zu
geben, die bei der ersten besten Benützung doch1

zusammenbrechen müssten. So werde ich ihm nicht abraten,
Musik zu treiben, aber ich warne ihn, sich in den Glauben

hineinzuwiegen, als ob die Musik ihm für die
Wirklichkeit helfen könne. Ich werde ihm sagen, dass

Musiktreiben ein Ausruhen bedeutet, dass sie ein Mittel,
eine ungeheure Hilfe sein kann, aber kein Ziel, denn dieses

ist immer wieder Auseinandersetzung mit dem
Mitmenschen. Ich werde ihm nicht abraten, einsame

Spaziergänge zu machen, aber ich werde ihm sagen, dass

das Zurückziehen in die Einsamkeit die Rückkehr in
die Welt nur dadurch erleichtert, dass man zu neuen
Kräften gekommen ist, die vielleicht in der rauhen
Wirklichkeit geschwunden sind, dass aber, sobald man wieder

tätigen Anteil nehmen kann an der Welt, diese sich

unserm Wirken immer und immer wieder widersetzt.
Dass also jeder tätige Anteil an der Welt notwendig
zu Ueberraschungen führen muss, dass es aber ganz
falsch ist, diese Ueberraschungen als Enttäuschungen
zu nehmen, sondern als Zeichen dafür, dass ich meine
Grenzen habe. Ich werde ihm sagen, dass es sinnlos

ist, nach dem Sinn der gegenwärtigen Welt zu grübeln,
dass das einzig Sinnvolle bestehe in der Auseinander-

*) Nachdruck, auch auszugsweise, nur mit Bewilligung des

Autors gestattet.

setzung mit seinen Mitschülern, Geschwistern etc. Ja,
ich werde ihm weiter sagen, dass, wer sich irgendwie
stark genug fühle dazu, an wirklichem Geschehen
teilnehmen soll, dieser Teilnahme sich nicht entziehen dürfe.

So suche ich, sehr entgegengesetzt zu früher, den jungen

Leuten zu helfen. Es ist begreiflich, dass einen
Zeugnisse der Dankbarkeit freuen. So, wenn z. B. ein
äusserst musikalisch begabter Schüler zu mir kam und
mir bekannte, dass er jetzt beim Klavierspiel und
Musizieren viel mehr Freude empfinde als vorher. Ihm wie
mir hat die Schönheit der gereinigten humanistischen
Welt sehr viel mehr Freude bereitet, als es je möglich ist,
wenn sie als bewusstes Mittel für die Wirklichkeit belastet

und damit missbraucht wird.
Wenn ich weiss, dass ich gerade dadurch an der

Wirklichkeit Teil habe, dass ich in den Widerspruch
der andern zu mir eintrete und ihm nicht ausweiche,
wenn ich weiss, dass geradezu der Widerspruch des
Andern die Begrenzung meiner selbst ergibt und erst durch
diese Begrenzung Gemeinschaft möglich ist, dann ist
es doch unsinnig, sich durch Undankbarkeit schwere
Stunden bereiten zu lassen. Das Empfinden von Undankbarkeit

hätte mir im Gegenteil früher die Augen öffnen
können, dass ich meine Grenzen überschritten habe.
Dass ich führen wollte, wo ich kein Recht dazu gehabt
habe, und dann erstaunt und gekränkt war, wenn der
andere sich der Führung entzog, oder später, riickblik-
kend, meine Führung als Qual empfand, und mir das

nun durch Ignorierung zu erkennen gab. Ja, das bittere
Gefühl der Undankbarkeit eines ehemaligen Schülers oder
irgend eines andern Menschen mir gegenüber ist mir
heute ein Zeichen der Selbstgerechtigkeit. Es stammt
aus der Reflexion, dem Abbild der Wirklichkeit. Es

gibt kein Zeugnis dafür, dass ich einem Menschen wirklich
geholfen habe. Oft sagte ich meinen Schülern,

es sei mir lieber, sie trügen jetzt einen Groll gegen mich
in sich, als dass sie später mit Vorwürfen zu mir
kämen, ich hätte sie zu wenig gelehrt. Meine Ueberle-

gung war also die: diese jungen Leute sind im Moment
noch nicht reif genug, um die Notwendigkeit irgend einer

Anforderung zu verstehen. Sie werden mir später Dank

wissen, dass ich ganz einfach auf der Erfüllung dieser

Anforderung bestanden habe, als der, der es wissen

muss. All dies bewegt sich aber nicht in der Gegenwart,

sondern in der Welt, in der ich eine Verpflichtung
eingegangen bin, autoritär zu wirken. Späterer Dank
bedeutet also eine Beurteilung nicht des Menschen,
sondern des Lehrers, späterer Undank bedeutet eine spätere

gerechtfertigte oder ungerechtfertigte Kritik an meiner

280



Arbeit. Gewiss kann diese sehr bitter sein, aber ein
besserer Lehrer ist noch kein besserer Mensch, und ein
schlechter Lehrer braucht durchaus kein schlechter
Mensch zu sein. Ein ehemaliger Schüler kann mir dankbar

sein dafür, dass ich mit ihm in die problematische
Wechselwirkung eingetreten bin, für die Wirkung dieser
Wirkung hingegen nicht, da weder er noch ich einen
Masstab zur Beurteilung des wirklichen Geschehens
haben.

Die Kritik der Eltern dem Lehrer gegenüber betrifft
in erster Linie ebenfalls einen objektiven Tatbestand,
Unsere scharfe Trennung in Bildung und Erziehung
erweist sich gerade hier, wo nach dem Sinn der
Zusammenarbeit von Schule und Elternhaus gefragt wird, als

notwendig. Wenn sich Lehrer und Schüler erziehen, das
heisst wirklich in problematischer Wechselwirkung
stehen, über die also nichts gesagt werden kann, so können

darüber weder Schule noch Elternhaus zu Gericht
sitzen. Aber auch die Erziehung von Elternhaus und
Schule ist problematisch, wenn weder die Eltern die
Schule nur als Bildungsstätte, also als etwas fest
Normiertes nehmen, und die Schule die Eltern nicht als

etwas Abstraktes betrachten, sondern die Lehrer
gegenüber den Eltern in wirkliche Verantwortung eintreten.

In aller dieser Problematik aber sind die Gegensätze
unaufhebbar. Wenn also die Schule Kritik der Eltern
nur ungern hört, bedeutet das für sie das Zeichen einer

Arterienverkalkung. Und wenn Eltern den Ansprüchen
einer lebendigen Schule, d. h. ihrer Glieder aus dem
Wege gehen, sie nicht ernst nehmen, nicht an sie selbst

ganz persönlich gerichtet, dann begeben sie sich auch
des Rechtes zur Kritik. Das heisst, die Schule hat dort
das Recht, solche Kritik aufzufassen als Ausfluss von
Eigenliebe und Selbstgerechtigkeit und sie daher
abzulehnen. Die Wechselwirkung von Schule und Elternhaus

ist also entweder eine direkte, d. h. Schule und
Elternhaus treten bescheiden in eine Auseinandersetzung
ein, oder aber sie ist eine auf das Objekt Sohn und
Schüler gerichtete. Die Kritik betrifft also nicht den
Menschen im Lehrer, sondern den Lehrer als Fachmann.
Hier kann es durchaus vorkommen, dass diese Kritik im
höchsten Grade, aus der Eigenliebe des Vaters oder der
Mutter entsprungen, ungerecht sein kann. Dabei muss
aber doch auch gesagt werden, wie schwer im Grunde
genommen solche Diskussionen sind, weil jede Partei von
einem andern Bilde ausgeht, sehr leicht also aneinander
vorbeigesprochen wird. Voraussetzung fruchtbringender
Aussprachen ist also beiderseits Zurückhältung im Urteil.
Gerade, weil man sich hier bewusst auf ein Objekt
konzentriert, zum bessern Erfassen dieses Objektes, sollte
es möglich sein, dass von diesem Standpunkt aus mehr
Objektivität in die Diskussion gebracht werden könnte.
Dass ganz bewusst das Ehrgeizige, das Recht-habenwollen

der Parteien zurücktritt. Als Fachmann habe ich
die Pflicht, die Vorwürfe der Eltern durchaus ernst zu
prüfen. Ich habe kein Recht, gegenüber den Eltern der
Schüler Autorität geltend zu machen. Unduldsamkeit als

Lehrer bedeutet ein Einschliessen in meine eigene Welt,
also ein Abschliessen von jeder Aussenwelt. Da ich zur
bestmöglichen Wirkung als Mathematiker angestellt bin,
diese Wirkung aber immer als Experiment zu taxieren
ist, so dass ich mich am Ende zu fragen habe: sitzt
das Durchgenommene, habe ich für diese Klasse die
rechten Worte gefunden, habe ich Rücksicht genommen
auf diese und jene Psyche etc., sind die Antworten
objektiv abzuwägen. Ich weiss ja, es gibt keine beste
Methode. Vor allem aber ist es nicht mein ganzer Mensch,
der sich jetzt eingesetzt hat. Die Technik des
Schulhaltens ist immer Experiment. Das Abschliessen von
der Aussenwelt, das zur Unduldsamkeit führt, ist also
nichts weniger als Amtspflichtverletzung. Ich habe mich
in der Schule ganz einfach der Kritik auszusetzen.

Wenn also die Eltern eines Schülers zu mir kommen

oder ich ins Haus eines Schülers gehe, so lege
ich Wert darauf, dass sie mir einmal von ihrem Sohn

erzählen, und ich entwickle mein Bild des Jungen, das

ich in der Schule erhalten habe. So versuchen wir
gemeinsam in die Psyche des jungen Menschen
einzudringen, möglichst wunschlos, objektiv. Aus dieser

Anschauungsweise lernen sich dann Eltern und Lehrer von
selbst kennen und einschätzen. Sind die Eltern rasch
in ihrem Urteil, glauben sie sehr welterfahren zu sein,
so glauben sie schnell zu merken, zu was für einem Typus

Lehrer ich gehöre. Es ist wiederum verständlich,
dass durch dieses sofortige Klassifizieren meiner Person
eine wirkliche Wechselwirkung ausgeschaltet ist. Denn
nun operieren die Eltern nicht mehr mit mir, sondern
mit meinem Bild. Und ich sehe ihnen an, wie sie schon

weitläufige Konstruktionen spinnen, in denen sie nun
für ihr Kind gute Ratschläge herauszubringen suchen,
eben dadurch, dass eben das Bild ihres Sohnes mit
meinem Bild in Wechselwirkung gesetzt wird. Dann scheiden

wir fremd voneinander. Treibt aber tiefe Not den
Vater oder die Mutter zu mir, dann liegt ihnen meist
mehr an der Wirklichkeit, und mit Erschütterung nehme
ich wahr, welchen mir bisher unbekannten Heroismus
der Schüler angewendet hat, um doch trotz ungünstiger
Verhältnisse in der Schule Schritt halten zu können.
Dann ziehe ich meine psychologischen Konsequenzen.
Darüber hinaus aber werde ich umsomehr versuchen,
mit diesem Knaben als ebenfalls leidender Mensch Kontakt

zu erhalten. Das heisst jetzt aber niemals, dass ich
auf Grund des erhaltenen Bildes über die Familienverhältnisse

und den konstruierten oder erfüllten Zustand
dieses Knaben mir einen Plan zurecht lege, wie ich
ihm am besten helfen könne. Dann würde ich ihn zu
führen versuchen. Vielleicht ist das eine Zeitlang nötig,
indem der Knabe die Kraft zu wirklichem Leben für eine

Zeitlang verloren hat. Aber ich bin mir stets bewusst,
wie gefährlich dieses Führen ist oder werden kann.
Ich kenne ja das Ziel dieses Knaben so wenig wie mein
eigenes. Wenn irgend möglich und so weit möglich werde
ich mich dem Knaben mehr widmen, werde ihn zu einem
Spaziergang einladen, um ihm den Weg zurück zur wirk-

281



lichen Gemeinschaft zu ebnen, wo jedes von uns Leid
trägt. In der vermehrten Auseinandersetzung mit den
Menschen ist der Halt am Leben. Wirklichen Halt im
Leben gewinne ich nie an einer Abstraktion, sondern am
mitleidenden Mitmenschen.

Oft richten Eltern an uns die Aufforderung, doch ja
alles zu tun, dass aus ihrem Sprössling ein guter Mensch
werde, dass er einen gestählten Charakter erhalte usw.
Das alles sind mehr oder weniger klar formulierte
Aufforderungen zum Führen, auch dort, wo ich keine
Berechtigung dazu habe. Wo jedes Führen zum Verführen
wird. Früher spürte ich das Zweifelhafte solcher
Aufforderung nicht, heute muss ich sie ablehnen, insofern
ein Führen zum wirklichen Leben gefordert wird. Ich
kann nicht erziehen, ich kann nur bewusst zu bilden
versuchen. So kann ich auch nicht zum Charakter erziehen,
was ich immer auch unter Charakter verstehe. Ich kann
höchstens mithelfen, Charakter zu bilden. Zum
Charakterbegriff gehört z. B. Zuverlässigkeit. Charakter
haben heisst doch wohl mathematisch gesprochen eine

ganze rationale Funktion zu sein, so, dass ich zu jedem
Argument einen und nur einen ganz bestimmten
Funktionswert erhalte, es heisst also, technisch gesprochen,
eine Maschine sein, bei der zu jeder Veränderung eine

ganz bestimmte hieraus resultierende Aenderung
hervorgehen muss. Charakter ist also etwas starres. Wenn
ich von jemandem wissen will, ob er Charakter hat, so
beurteile ich dies auf Grund seiner Taten, also auf Grund
von Vergangenem, eben von Starrem. Charakter ist also
ein historischer Begriff und hat mit Gegenwart nichts
zu tun. Da eröffnet sich die ganze Gefahr historischer
Bildung, die mehr sein will als rückblickend. Da öffnet
sich das weite Feld der Verführungsmöglichkeit durch
Behandlung von Dichtungen, insbesondere von Dramen und
Opern, wenn diese zum Leben der Menschen unter
einander hinführen zu können glaubt. Ich kann hier nur
darauf hinweisen. Wer beansprucht, als Charakter
angesehen zu werden, hat keinen Teil mehr am wirklichen
Geschehen. Er ist im besten Fall eine in sich geschlossene,

in sich ruhende Persönlichkeit, abseits der
problematischen Wirklichkeit. Männer und Frauen, die wissen,

was sie wollen, sind ihren Kindern gegenüber
keine wirklichen Väter und Mütter mehr. Die Kinder
weichen ihnen aus oder gehen an ihnen zu Grunde.
Früher oder später. Für harmonische Menschen ist die

problematische Wirklichkeit verloren.
Es ist mir aber auch mehr als einmal vorgekommen,

dass Vater und Sohn, auch Mutter und Sohn, sich
nicht verstanden haben. Aber ich kann heute die Schuld
nicht mehr einfach dem Vater oder der Mutter oder
dem Sohn zuschieben. Früher brachte ich dies, wie es

ja meist getan wird, auf die Formel, dass eben die ältere
Generation die jüngere nicht mehr verstehe. Heute stehe

ich diesen Problemen ganz anders gegenüber.
Gewiss ist das Problem Vater-Sohn ein uraltes und kann
daher als psychologisches Gesetz hingenommen werden,
aber das Problem, so gefasst, hat mit der Wirklichkeit

nichts mehr zu tun. Wir wollen es aber als wirkliches
Problem nehmen. Nur wo das Anderssein, wo Gegensätze

respektiert werden, kann eine wirkliche Gemeinschaft

existieren. Mein Kind sieht nie ganz meine und
ich nie ganz seine Seele. Es ist eine tragische
Selbsttäuschung, zu sagen, man kenne sein Kind ganz genau.
Und zudem ist dann das Kind Objekt und mir gegenüber

nicht mehr einfach ein anderer Mensch. Nur in
gegenseitiger Zurückhaltung, Selbstbescheidung, können
wir wirklich mit einander leben. Man frage doch die
Eltern alle nach dem Erfolg gelernter Pädagogik. Sie
werden ehrlicherweise alle gestehen, dass in der
wirklichen Erziehung immer wieder jede theoretische
Pädagogik über den Haufen geworfen wird. Denn jeder
einzelne Fall ist eben immer wieder ganz anders, als
irgend ein abstrahierter. Im Film sucht man aus allen
Christusbildern durch übereinanderphotographieren ein

allgemeines Christusbild zu erhalten, und wir entsetzten
uns über solche Kunst. Und doch wird überall und
immer versucht, nach solchen Clichés zu erziehen. Wie
bedenklich ist auch hier die Nichttrennung vom Erziehen

und Bilden. Wie oft glaubt man ein Kind gut erzogen,

wenn es nur gut gezogen ist. Wie oft richtet man
überhaupt über Erziehung, und meint nur gute Manieren,

die sicherlich zu anerkennen sind, aber vielleicht
durch zeitweisen Verlust wirklichen Lebens erreicht werden.

Heute versuche ich immer und immer wieder, den
Sohn darauf hinzuweisen, dass Widerspruch ertragen
werden muss. Dass er im besten Fall einmal im Leben
einen Menschen finden wird, von dem er sagen kann,
dieser Mensch versteht mich. Und auch da gilt: ein

ganzes Verstehen gibt es nie. Ich werde ihm Zurückhaltung

in seinem Urteil empfehlen. Ich werde
versuchen, ihn hinzuweisen auf sachliche Diskussionen und
auf Respektierung des Vaters als eines andern
Menschen. Ich werde ihm sagen, dass er immer wieder
sich mit Menschen auseinandersetzen muss, ob er wolle
oder nicht, wenn er überhaupt an der Wirklichkeit
teilhaben wolle. Nur wenn es absolut nicht geht, wenn ich
spüre, dass dieser Zweikampf die Kräfte des Knaben
oder auch des Vaters übersteigt, dann werde ich zur
Trennung raten und ferner dazu, den Knaben in eine
andere Familie zu tun, dann soll er dort in eine wirkliche

Gemeinschaft treten. Niemals werde ich raten, einen
solchen Jungen einfach in irgend eine Pension zu schik-
ken, wo er im allgemeinen ungehemmt sich selbst leben
kann, wo er die Freiheit des Selbstgestaltens erlebt, die
jede Gemeinschaft aufhebt. Dort aber, wo wirkliche
Gemeinschaft besteht, wird ein junger Mensch auch nicht
Hand an sich selbst legen. Erst heute sehe ich, wie richtig

damals bei jener Selbstmordepidemie an der
Hochschule der Ruf war, die jungen Leute mehr in die
Familien einzuladen, d. h. eben sie in eine wirkliche und
nicht bloss abstrahierte Gemeinschaft eintreten zu
lassen. Da liegt auch die ungeheure Bedeutung der Mutter,

der Dulderin und damit Lebensspenderin. Mütter-

282



bildung kann gewiss von Vorteil sein, aber eben nur
Bildung. Zu Müttern kann nie erzogen werden. Wenn es

in einem Volk so weit ist, dass zur Gemeinschaft
gebildet werden muss, dass in Vorträgen, in Vorlesungen
Gemeinschaftsbildung versucht werden muss, dann ist
es um das Leben, um die Zukunft dieses Volkes geschehen.

Gerade hier gestehe ich, früher gefehlt zu haben.
Da wies ich den jungen Menschen zur Musik, zur
Religiosität, zur Einsamkeit. Ich kann glücklich sein, dass
die Natur dieser jungen Leute stark genug war, sich
nicht in diese Unendlichkeiten und damit aus dieser
Welt allzusehr zu verlieren. Ich muss sagen, dass ich
da mehr Glück hatte, als Verstand. Heute sagt mir die
Vernunft, dass ich entweder ins Unbegrenzte mich
flüchte oder aber im Begrenzten lebe. „Es ist das
Zeichen der Unreife, Unmögliches zu wollen. Es ist das
Merkmal des reifen Mannes, dass er seine Schranken
kennt"4, sagt Grisebach in den „Grenzen des Erziehers",
S. 59. Heute sehe ich ein, dass es an Verbrechen grenzt,
die Jugend fürs Unendliche so zu begeistern, dass sie

an ihren Idealen fast oder ganz zu Grunde geht. Weil
ich heute einsehe, dass das Schweben des Ideals über
der Wirklichkeit, auf dass es der Wirklichkeit den Weg
weise, ein Unsinn ist, eine Unmöglichkeit, wenn ich
unter Wirklichkeit das wirkliche Leben der Menschen
unter einander verstehe und nicht ein blutleeres Phantom.

Dem Menschen ist ja gerade im Bewusstwerden
des Endlichen und Unendlichen mit der Wahl die Qual
gegeben. Heute sage ich den Knaben, dass jede Tendenz

ins Unendliche (im Gefühl und im Verstand, in
der Kunst und in der Wissenschaft) Tendenz zu
Wirklichkeitsfremdheit sei, also gut dazu, aus der Wirklichkeit
auszuruhen oder bewusst in einer Wirklichkeitsleere zu
arbeiten. Der Mensch, der sich der Wissenschaft völlig

weiht, wird weltfremd. Und unsere Kunst ist vielfach
so weltfremd geworden, so wirklichkeitsleer, so
konstruiert, dass man von den Eigengesetzen des Künstlers
spricht!

Auch dem Lehrer droht immer wieder die Gefahr,
seine Welt für die Welt zu nehmen. Nicht-Beobachtung

der Grenzen des Erziehers, Identifizierung von
Erziehung und Bildung auf Grund vielleicht einer
philosophischen Pädagogik führen ihn seine eigenen Wege,
fern vom Widerspruch des Menschen. Er wird zum
Despoten in der Schule und im Familienkreis, zum Knoten,

und macht sich als Knot verhasst im Militärdienst.
Man trifft besonders unter ältern Lehrern noch heute
jene Gestalten, die tief im Volke verwurzelt sind,
deren Brillen nicht nur so auf der Nase sitzen, wie wenn
sie sie nur benützen zum Bücherlesen und Korrigieren.
Ich erinnere mich noch mit Wehmut meines Vaters
und verschiedener seiner Kollegen, die bescheiden und
mit Humor am Alltag geschafft haben. Ich bedaure
darum gar nicht, dass der heutige Lehrerstand durch
die Not der Zeit wieder mehr in die Wirklichkeit
zurückgerufen wird. Ich kann es nicht bedauern, wenn er

im Existenzkampf wieder eine Position neben andern
ist, und nicht eine auserwählte Kaste. Jene Erregung
in einer Synode ist mir unvergesslich, die durch die
Worte des Erziehungsdirektors hervorgerufen wurde, als er
sagte, dass der Entscheid über gewisse Schulfragen ja
nicht hier, sondern im Volke draussen falle. In eine solche

ungeheuerliche Anmassung hatte sich der Lehrerstand

hineingelebt, dass er dies nicht mehr als
selbstverständlich betrachtete. Ist das unsere heutige
Demokratie? Ist der andere einverstanden, gleicher
Meinung, dann ist die Demokratie gut. Ist er anders
gesinnt, dann ruft man nach dem Führer mit starker
Hand. Das ist der Erfolg heutiger Bildung!

Es fällt mir heute in meinen früheren Einstellungen
auf, wie richtige Einstellung mit falscher vermischt war.
War meine grössere Zurückhaltung Schule und
Allgemeinheit gegenüber durchaus am Platze, war es durchaus

richtig, als ich bemerkte, dass der Standort der
Schule im Volksleben und ihre Wirkung ganz falsch

eingeschätzt worden sei, d. h. überschätzt wurde, so

ging der Abbau der Verpflichtungen und die Arbeit in
wissenschaftlicher Richtung doch wieder in eine

Sackgasse: ich begab mich so des Erziehens überhaupt,
die Flucht aus dem Alltag wurde zur Nicht-Teilnahme
am wirklichen Leben. Ich wurde gegenüber der Schule
der Nur-Fachmann, gegenüber dem Leben der weise
Lächelnde, und war dann doch schliesslich verwundert,
wenn ich mich missverstanden glaubte. Die ganz
unklare Einstellung musste immer wieder zu Konflikten
führen. Die Konflikte verschärften sich, weil wohl für
kein Fach das Objekt der Schule und der Forschung
so weit auseinanderliegen wie bei der Mathematik. Und
doch sehe ich heute ein, dass darin prinzipiell kein
Unterschied besteht. Wäre ich zum reinen Fachmann
geworden und hätte ich daneben wissenschaftlich
gearbeitet, dann wäre gar keine so grosse Störung eingetreten.

Ich erachtete aber eben bewusstes Erziehen als
meine Pflicht und vermengte auch in der Zurückhaltung

Innen (d. h. ideologische Welt, humanistische Welt)
mit Aussen, (Welt wirklich miteinander lebender
Menschen). Gewiss kann zu viel wissenschaftliche Betätigung

neben der Schule nur schon durch körperliche
und geistige Ermüdung, also auf ganz natürliche Weise
zu Konflikten führen, aber diese sind dann im Grunde

genommen rein technischer Art. Heute ist es mir eine
gewaltige Erleichterung, wenn ich mich auf mein Arbeitszimmer

zurückziehe im Bewusstsein, dass ich mich jetzt
in der Arbeit von der wirklichen Welt trenne, oder nur
mit einem Bild dieser wirklichen Welt operiere. Durch
das bewusste Verobjektivieren oder durch das Bewusstsein,

dass alles Gefühlte und Geahnte eine Identifizierung

durch Abstraktion bedeutet, dass ich mich dann

also selbst verobjektiviere, dass dann also alles in einem

luftleeren Raum geschieht, dieses Bewusstsein wirkt wie
keine Ferien nervenentspannend, besonders, so lange
nicht auch in den Ferien der Schritt zur kritischen Phi-

283



losophie getan wird und auch dort Wirklichkeit und
ästhetischer oder anderer Genuss getrennt werden.

Dass Musik nicht alle diese Konflikte aus der Welt
schaffen kann, sie nur zeitweise vergessen macht, sodass
man mit neuer Kraft wieder mit einer Drehung um
180° in die Wirklichkeit zurücktreten kann, erwähnte ich
schon. Prinzipiell ist die Erholung in der Natur und in
der Kunst dasselbe, den grössten Gewinn habe ich erst
dann davon, wenn ich mir dessen auch bewusst bin
und nicht im Konzertsaal oder in der Hingabe an die
Natureinsamkeit nach einer Lösung von Konflikten
suche. Es sei denn, dass der Konflikt die Wirklichkeit
nicht betrifft, sondern nur eine Auseinandersetzung am
Objekt ist. Für eine solche Auseinandersetzung ist mir
aber nicht die Feierstunde da, schon aus geistig und
seelisch hygienischen Gründen sollte man solche

Vermengung vermeiden. Erst die kritische Ethik ermöglicht
den reinen Genuss humanistischer Schöpfung.

Auch in meiner Enttäuschung gegenüber der
philosophischen Pädagogik ging ich einerseits zu wenig weit,
anderseits schoss ich übers Ziel hinaus. Ein Bild des

Lebens, sei es logisch in einer Systematik entwickelt,
sei es gefühlsmässig intuitiv in einer Dichtung verewigt,
ist nie das Leben selbst. Keine wissenschaftliche
Pädagogik kann eine Erziehungsidee hergeben, die auf
das wirkliche Leben gerichtet werden kann. Ich kann
den Stoff in der Mathematik möglichst sichten nach
einem Bildungsideal, z. B. nach möglichst intensiver
Raumanschauung, nach möglichst sicherm logischem
Schliessen, nach inhaltlich wie formell möglichst sauberer
Darstellung mathematischer Gedanken. Ich kann
versuchen, durch scharfe Konzentration auf ein Objekt sachliche

Diskussionen zu lehren. Aber keine Pädagogik ist im

Stande, ein besseres Geschlecht heranzuführen durch
intensivere, eindringlichere Darstellung abstrakten Lebens.
Friede ist nur dort, wo wirkliche Gemeinschaft ist, wo
also Gegensätze ertragen werden. Alles Autoritative im
wirklichen Leben führt zum Krieg. Es ist also gar nicht
zu verwundern, dass das Menschentum durch die Bildung
nicht gesteigert worden ist. Es ist eben gar nicht so, dass

der gebildete Mensch auch wirklich Mensch ist. Im
Gegenteil: Wie leicht drängt sich Autorität auf einem
sachlichen Gebiet ins Leben selbst ein! Beim Lehrer, beim

Pfarrer, beim Professor, beim Grosskaufmann, beim
Finanzmann! Die Bildung ist und bleibt für das wirkliche
Leben eine Gefahr. Und mancher Gebildete, der für
den Wirklichkeitskampf unfähig geworden ist, sucht Hilfe
und Rat bei einem einfachen Menschen; vielleicht auch

bei einem Pfarrer, wenn dieser fähig ist, in einer solchen

Zwiesprache sein theologisches Wissen aufzugeben.
Vielleicht hilft ihm auch ein Kind, das vorurteilslos an ihn
die grössten Ansprüche stellt. Die Katastrophe des

gebildeten Menschen lässt sich auch durch Volkshochschule
nicht aufhalten, im Gegenteil. So lange man vorgibt, mit
Hilfe von Bildung der Lösung der Welträtsel näher zu

kommen, so lange wird Bildung missbraucht und entwertet.

So ist auch zwischen dem wissenschaftlichen un¬

kritischen Pädagogen und dem ehrlichen und bescheiden
arbeitenden Lehrer eine tiefe unüberbrückbare Kluft. Nur
der wissenschaftliche Pädagoge kann der Lehrerbildung
etwas geben, wenn er selbst die Grenzen der Bildung
kennt und innehält. Vom Lehrer, der in der wirklichen
Bildung drin steht, führt kein Weg zu dem Pädagogen,
der durch Pädagogik führen will, der in der Pädagogik
mehr sieht und mehr aus ihr machen will, als blosse
Technik und Kritik, blosse Handhabe insbesondere für
den, den die Natur nicht so sehr zum Lehrer prädestinierte.

Wiederum war es ganz richtig, das Technische nicht
zu überschätzen, den Intellektualismus abzulehnen. Aber
an Stelle der einen unendlichen Tendenz des Menschen
setzte ich eine andere. Der nüchterne Mensch, der in
seiner Aufgabe aufgeht, ist genau so wirklichkeitsfremd
wie der, bei dem die Welt im Gefühl ertränkt wird oder
der, der aus dem Chaos in die Welt ästhetischen oder
historischen Geniessens und Gestaltens flüchtet.
Geschichte und Deutschunterricht führen nur in eine
humanistische Welt wie die Mathematik auch und nie in
die Welt des Wirklichen. Musik und Malerei führen so

wenig direkt zum Alltag zurück, wie eine in Einsamkeit
gefühlte Unendlichkeit etwas zu tun hat mit Glauben
im wirklichen Leben. Die Tendenz, mehr zu sich selbst
zu kommen, war ganz einfach Ruhebedürfnis. Ein
Robinson hat alle Möglichkeit, sich zu einem harmonischen

Menschen zu bilden, ich kann auch mitten in der
Stadt, mitten in einer Gemeinschaft eine Robinsonade
aufführen, aber das Leben geht dann an meinem Kreis vorbei.

Die Tendenz zur ästhetischen Erziehung der jungen
Menschen war ein Verführungsversuch, Sirenenklang, dem
der Pubertätsbeschwerte nur zu gern folgte, trotz des

Schmerzes, den die Flucht aus der Gemeinschaft mit
sich bringt. Aber auch dieser Schmerz wird im
Weltschmerz zum ästhetischen Genuss erhoben und verherrlicht.

Gewiss ist die Schule nicht allein Schuld an der

Trostlosigkeit unserer Zeit, aber es ist doch verblüffend,
wie wenig sie bis jetzt aus dieser Trostlosigkeit gelernt
hat.

Auch die Vergnügungssucht ist eine Flucht aus der
Wirklichkeit, z. B. aus der Gemeinschaft der Familie.
Rauchen, Alkohol, Sportfeste sind genau im gleichen
Sinn Betäubungsmittel, Narkotika der Wirklichkeit. Aber
auch die Idee, mit Hilfe der Hochschule in Wirklichkeit
führen zu können, war Flucht vor dem wirklichen
unauflösbaren Problem, war noch einmal der Versuch,
das Problem des leidenden Menschen durch Verobjektivieren

zu lösen, ohne die Einsicht, dass damit das
Problem in Wirklichkeit getötet werde. Aber ich war eben

noch so sehr gebildet, dass mir trotz allem immer noch
der Glaube an ein Emporsteigen der Menschheit durch

Bildung fest sass. Ja, ich erlebte noch einmal auf meiner
Reise nach Jena und in meiner ersten Jenaerzeit eine
Blütezeit des Idealismus, noch einmal erlag ich der
Versuchung, das wirkliche Leben durch ästhetische und
selbstisch religiöse Einstellung zu fundieren, noch einmal

284



versuchte ich zu glauben, dass die Hilflosigkeit der Zeit
von mangelnder philosophischer Konstituierung des
wirklichen Lebens herrühre. Noch einmal war ich mir nicht
bewusst, dass auch die grösste Bescheidenheit und
Zurückhaltung ungeheuerliche Anmassung sein kann, noch
einmal geriet ich in pubertätische Begeisterung, durch
überzeugende Lehre ein neues Menschentum begründen
zu helfen. Da traf mich endlich und endgültig der
unerbittliche Halt aus der kritischen Pädagogik und der
kritischen Ethik.

IV. Heute.

Meine heutige Einstellung wird man wohl leicht aus
den vorangehenden kritischen Bemerkungen herauslesen
können. Ich will aber doch noch kurz von meinem
heutigen Schulleben einige Andeutungen machen.

Nachdem ich auch in methodischer Hinsicht
Werturteile auf die Seite gelegt habe, erlebe ich viel mehr
Freude an der Schule. Schon bei der Vorbereitung suche
Ich in schlichter Weise auf die Schönheit meiner
Wissenschaft hinzuarbeiten. Ich versuche, ohne mich mit
dem Gewicht meiner Persönlichkeit einzusetzen, sondern

ganz einfach als bescheidener Diener im Reiche
mathematischer Erkenntnisse, durch Vielseitigkeit und
Lebendigkeit meinen Unterricht nicht nur klar und fasslich,

sondern auch anregend und Freude bereitend zu
gestalten. Denn hier ist das Reich des Gestaltens, hier
ist das Reich der Freiheit von Vernunft und Phantasie.
Ich versuche, die besten Schüler zu weiterer freier
Arbeit anzuregen und die Schwächern mutig an ihre schwere
Arbeit gehen zu lernen, wobei mir psychologische Kenntnisse

zu statten kommen. So stelle ich mich viel mehr
als früher mitten in die Arbeit hinein, jederzeit bereit,
selbst wieder zu lernen, zu verbessern, wo das möglich
ist, Kritik ernst zu nehmen und nicht durch Misserfolge
mich entmutigen zu lassen. Besonderes Gewicht lege ich
auf die Erfassung möglichst scharfer Definitionen und
ihrer Folgerungen, um auf diese Art einerseits wissenschaft¬

liche Arbeit vorzubereiten und anderseits Bescheidenheit
auch in diesem Reich zu pflegen. Man sagt mit Recht,
dass der beste Lehrmeister das gute Beispiel sei. Das

Wertvollste, das ich meinen Schülern geben kann, ist
mir heute, dass sie sehen, wie ich bescheiden an meinem
Ort meine Pflicht erfülle, indem ich sie ernst nehme.
Das ist mein Reich der Bildung. Ich kann hierin weiter
gehen und zu Wahrhaftigkeit, Aufrichtigkeit, Pünktlichkeit,

Genauigkeit usw. anhalten, durchaus mir bewusst,
dass das alles Ideale sind, daran erkenntlich, dass sie mit
Absolutheit auftreten. Aber ich überschätze diese

Eigenschaften nicht mehr, Enttäuschungen hierin sind
selbstverständlich, weil eben der Mensch doch endlich ist und
absolute Ansprüche nie erfüllen kann, ohne dass er in
ihnen aufgeht und dann zum Objekt wird, in seiner
Innenwelt erstarrt. Im Zusammenhang mit dem Pubertätsproblem

nochmals eingehender von Idealismus, Musik,
Religion, Einsamkeit zu sprechen, muss ich mir hier

versagen. Dass wissenschaftliche Weiterarbeit neben der
Schule auf diese Art die Freude für die Schule vertiefen
kann, ist selbstverständlich.

Und nun zur Erziehung. Darüber ist nicht viel zu

sagen. Denn hier ist ja Voraussetzung die Erkenntnis des

Nichtbesserwissens. Ich hoffe, meine Schüler spüren es,
dass ich sie nicht erziehen will, sondern einfach als

Mensch zum Menschen komme, auch wenn ich ihnen als

Mathematiker gegenübertrete. Wenn ich von Dankbarkeit
reden soll, muss ich bekennen, dass ich kaum meine
Schüler innerlich mehr beglückt habe, als sie mich. Ein
Urteil über Erfolg oder Misserfolg ist hier ja nicht
zuständig.

Ich bekenne, dass ich oft aus Aussprüchen von
Schülern mich ermahnt fühlte, in meine Grenzen
zurückzugehen. Immer wieder versuchte ich diese zu
überschreiten, trotz aller Vorsicht. Nur der immer dauernde
Kampf gegen mein eigenes Ich kann immer wieder die
Voraussetzung schaffen dafür, dass ich in die Erziehung
eintrete.

Wir machen öfters die Beobachtung, daß wir auf Grund von Empfehlungen aus

dem Kreise der Leser der „Schweizer Erziehungs - Rundschau" neue Abonnenten

erhalten und daß die Monatsschrift auch sonst in tatkräftiger Weise gefördert wird,
ohne daß wir die Namen der uns unbekannten Förderer unserer Bestrebungen in
der Regel erfahren. Als Zeichen des Dankes für all dieses Wohlwollen werden wir
auf Ostern, ähnlich wie zu Weihnachten, 50 Bücher und ebensoviele. Bilder zur

Gratisverteilung unter die Abonnenten der S.E.R. bringen. Die Feststellung der

Namen erfolgt durch das Los. REDAKTION UND VERLAG.

285


	Irrtümer und Erkenntnisse eines Lehrers [Schluss]

