Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :

organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 2 (1929-1930)

Heft: 12

Artikel: Irrtimer und Erkenntnisse eines Lehrers [Schluss]
Autor: Frick, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-851184

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-851184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Irrtimer und Erkenntnisse eines Lehrers.”)

Von Prof. Dr. Heinrich Frick, Ziirich.

(Schluss.)

Wie ich schon andeutete, liegt auch in der Anwen-
dung psychologischen Wissens eine Gefahr. So lange
ich den Schiiler unter dem Gesichtswinkel der Psycho-
logie betrachte, ist er mir Objekt, welcher Art immer
diese Psychologie ist. Heute werde -ich jenen Kollegen
gerechter, die meinen Bemithungen in der Richtung der Pu-
bertitsforschung Skepsis engegenbrachten. Um ganz klar
zu sein, muss ich aber auch hier betonen, dass ich ja
nicht etwa psychologische Studien ablehne, aber ich bin
mir jetzt bewusst, dass sie nur zur Technik fithren und
keine Grundlage ergeben fiir wirkliche Erziehung. Ein
Schiiler, von dem ich die Ueberzeugung bekommen habe,
dass er in die Entwicklungsperiode- eingetreten ist, wird
mir jetzt zum Patienten, den ich mit aller Sorgfalt be-
handle. Da bin ich nun der Aeltere, der Erfahrene, der
auf Grund seines Wissens moglichst zuriickhaltend fiihrt,
jederzeit bereit, die Fiihrung wieder aufzugeben, so-
bald Anzeichen dafiir vorhanden sind, dass der Betref-
fende der Fithrung entbehren kann. Da bin ich nicht Ma-
thematiker, bin aber auch nicht Erzieher, bin im weitesten
Sinn des Wortes Psychologe. Das Ziel dieser Behand-
lung ist kein ethisches, ich widerstehe der Versuchung,
dem jungen Menschen in diesem Schwichezustand in
der Form weltanschaulicher Hinweise Kriicken zu ge-
ben, die bei der ersten besten Beniitzung doch zusam-
menbrechen miissten. So werde ich ihm nicht abraten,
Musik zu treiben, aber ich warne ihn, sich in den Glau-
ben hineinzuwiegen, als ob die Musik ihm fiir die Wirk-
lichkeit. helfen kénne. Ich werde ihm sagen, dass Mu-
siktreiben ein Ausruhen bedeutet, dass sie ein Mittel,
eine ungeheure Hilfe sein kann, aber kein Ziel, denn die-
ses ist immer wieder Auseinandersetzung mit dem Mit-
menschen. Ich werde ihm nicht abraten, einsame Spa-
ziergdnge zu machen, aber ich- werde ihm sagen, dass
das Zuriickziehen in die Einsamkeit die Riickkehr in

die Welt nur dadurch erleichtert, dass man zu neuen.

Kraften gekommen ist, die vielleicht in der rauhen Wirk-
lichkeit geschwunden sind, dass aber, sobald man wie-
der titigen Anteil nehmen kann an der Welt, diese sich
unserm Wirken immer und immer wieder widersetzt.
Dass also jeder tdtige Anteil an der Welt notwendig
zu Ueberraschungen fithren muss, dass es aber ganz
falsch ist, diese Ueberraschungen als Enttduschungen
zu nehmen, sondern als Zeichen dafiir, dass ich meine
Grenzen habe. Ich werde ihm sagen, dass ‘es sinnlos
ist, nach dem Sinn der- gegenwirtigen Welt zu griibeln,
dass das einzig Sinnvolle bestehe in der Auseinander-

*) Nachdruck, auch auszugsweise, nur mit Bewilligung des
Autors gestattet.

setzung mit seinen Mitschiilern, Geschwistern etc. Ja,
ich werde ihm weiter sagen, dass, wer sich irgendwie
stark genug fithle dazu, an wirklichem Geschehen teil-
nehmen soll, dieser Teilnahme sich nicht entziehen diir-
fe. So suche ich, sehr entgegengesetzt zu frither; den jun-
gen Leuten zu helfen. Es ist begreiflich, dass einen
Zeugnisse der Dankbarkeit freuen. So, wenn z. B. ein
dusserst musikalisch begabter Schiiler zu mir kam und
mir bekannte, dass er jetzt beim Klavierspiel und Mu-
sizieren viel mehr Freude empfinde als vorher. IThm wie
mir hat die Schénheit der gereinigten humanistischen
Welt sehr viel mehr Freude bereitet, als es je moglich ist,
wenn sie als bewusstes Mittel fiir die Wirklichkeit bela-
stet und damit missbraucht wird. ’

Wenn ich weiss, dass ich gerade dadurch an der
Wirklichkeit Teil habe, dass ich in den Widerspruch
der andern zu mir eintrete und ihm nicht ausweiche,
wenn ich weiss, dass geradezu der Widerspruch des An-
dern die Begrenzung meiner selbst ergibt und erst durch
diese Begrenzung Gemeinschaft moglich ist, dann ist
es doch unsinnig, sich durch Undankbarkeit schwere
Stunden bereiten zu lassen. Das Empfinden von Undank-
barkeit hiatte mir im Gegenteil frither die Augen o6ffnen
konnen, dass ich meine Grenzen iiberschritten habe.
Dass ich fithren wollte, wo ich kein Recht dazu gehabt
habe, und dann erstaunt und gekrinkt war, wenn der an-
dere sich der Fiihrung entzog, oder spiter, riickblik-
kend, meine Fiithrung als Qual empfand, und mir das
nun durch Ignorierung zu erkennen gab. Ja, das bittere
Gefiihl der Undankbarkeit eines ehemaligen Schiilers oder
irgend eines andern Menschen mir gegeniiber ist mir
heute ein Zeichen der Selbstgerechtigkeit. Es stammt
aus der Reflexion, dem Abbild der Wairklichkeit. Es
gibt kein Zeugnis dafiir, dass ich einem Menschen wirk-
lich geholfen habe. Oft sagte ich meinen Schiilern,
es sei mir lieber, sie triigen jetzt einen Groll gegen mich
in sich, als dass sie spater mit Vorwiirfen zu mir ké-
men, ich hitte sie zu wenig gelehrt. Meine Ueberle-
gung war also die: diese jungen Leute sind im Moment
noch nicht reif genug, um die Notwendigkeit irgend einer
Anforderung zu verstehen. Sie werden mir spiter Dank
wissen, dass ich ganz einfach auf der Erfilllung dieser
Anforderung bestanden habe, als der, der es wissen
muss. All dies bewegt sich aber nicht in der Gegen-
wart, sondern in der Welt, in der ich eine Verpflichtung
eingegangen bin, autoritir zu wirken. Spiterer Dank be-
deutet also eine Beurteilung nicht des Menschen, son-
dern des Lehrers, spiterer Undank bedeutet eine spitere
gerechtfertigte oder ungerechtfertigte Kritik an meiner

280



Arbeit. Gewiss kann diese sehr bitter sein, aber ein bes-
serer Lehrer ist noch kein besserer Mensch, und ein
schlechter Lehrer braucht durchaus kein schlechter
Mensch zu sein. Ein ehemaliger Schiiler kann mir dank-
bar sein dafiir, dass ich mit ihm in die problematische
Wechselwirkung eingetreten bin, fiir die Wirkung dieser
Wirkung hingegen nicht, da weder er noch ich einen
Masstab zur Beurteilung des wirklichen Geschehens ha-
ben.

Die Kritik der Eltern dem Lehrer gegeniiber betrifft

in erster Linie ebenfalls einen objektiven Tatbestand.
Unsere scharfe Trennung in- Bildung und Erziehung er-
weist sich gerade hier, wo nach dem Sinn der Zusam-
menarbeit von Schule und Elternhaus gefragt wird, als
notwendig. Wenn sich Lehrer und Schiiler erziehen, das
heisst wirklich in problematischer Wechselwirkung ste-
hen, iiber die also nichts gesagt werden kann, so kén-
nen dariiber weder Schule noch Elternhaus zu Gericht
sitzen. Aber auch die Erziehung von Elternhaus und
Schule ist problematisch, wenn weder die Eltern die
Schule nur als Bildungsstitte, also als etwas fest Nor-
miertes nehmen, und die Schule die Eltern nicht als
etwas Abstraktes betrachten, sondern die Lehrer ge-
genitber den Eltern in wirkliche Verantwortung eintre-
ten. In aller dieser Problematik aber sind die Gegensitze
unaufhebbar. Wenn also die Schule Kritik der Eltern
nur ungern hoért, bedeutet das fiir sie das Zeichen einer
Arterienverkalkung. Und wenn Eltern den Anspriichen
einer 'lebendigen Schule, d. h. ihrer Glieder aus dem
Wege gehen, sie nicht ernst nehmen, nicht an sie selbst
ganz personlich gerichtet, dann begeben sie sich auch
des Rechtes zur- Kritik. Das heisst, die Schule hat dort
das Recht, solche Kritik aufzufassen als Ausfluss von
Eigenliebe und Selbstgerechtigkeit und sie daher ab-
zulehnen. Die Wechselwirkung von Schule und Eltern-
haus ist also entweder eine direkte, d. h. Schule und
Elternhaus treten bescheiden in eine Auseinandersetzung
ein, oder aber sie ist eine auf das Objekt Sohn und
Schiiler gerichtete. Die Kritik betrifft also nicht den
Menschen im Lehrer, sondern den Lehrer als Fachmann.
Hier kann es durchaus vorkommen, dass diese Kritik im
héchsten Grade, aus der Eigenliebe des Vaters oder der
Mutter entsprungen, ungerecht sein kann. Dabei muss
aber doch auch gesagt werden, wie schwer im Grunde
genommen solche Diskussionen sind, weil jede Partei von
einem andern Bilde ausgeht, sehr leicht also aneinander
vorbeigesprochen wird. Voraussetzung fruchtbringender
Aussprachen ist also beiderseits Zuriickhaltung im Urteil.
Gerade, weil man sich hier bewusst auf ein Objekt kon-
zentriert, zum bessern Erfassen dieses Objektes, sollte
es moglich sein, dass von diesem Standpunkt aus mehr
Objektivitat in die Diskussion gebracht werden konnte.
Dass ganz bewusst das Ehrgeizige, das Recht-haben-
wollen der Parteien zuriicktritt. Als Fachmann habe ich
die Pflicht, die Vorwiirfe der Eltern durchaus ernst zu
priifen. Ich habe kein Recht, gegeniiber den Eltern der
Schiiler Autoritit geltend zu machen. Unduldsamkeit als

Lehrer bedeutet ein Einschliessen in meine eigene Welt,
also ein Abschliessen von jeder Aussenwelt. Da ich zur
bestmodglichen Wirkung als Mathematiker angestellt bin,
diese Wirkung aber immer als Experiment zu taxieren
ist, so dass ich mich am Ende zu fragen habe: sitzt
das Durchgenommene, habe ich fiir diese Klasse die
rechten Worte gefunden, habe ich Riicksicht genommen
auf diese und jene Psyche etc., sind die Antworten ob-
jektiv abzuwdégen. Ich weiss ja, es gibt keine beste Me-
thode. Vor allem aber ist es nicht mein ganzer Mensch,
der sich jetzt eingesetzt hat. Die Technik des Schul-
haltens ist immer Experiment. Das Abschliessen von
der Aussenwelt, das zur Unduldsamkeit fiihrt, ist also
nichts weniger als Amtspflichtverletzung. Ich habe mich

.in der Schule ganz einfach der Kritik auszusetzen.

281

Wenn also die Eltern eines Schiilers zu mir kom-
men oder ich ins Haus eines Schiilers gehe, so lege
ich Wert darauf, dass sie mir einmal von ihrem Sohn
erzihlen, und ich entwickle mein Bild des Jungen, das
ich in der Schule erhalten habe. So versuchen wir ge-
meinsam in die Psyche des jungen Menschen einzu-
dringen, moéglichst wunschlos, objektiv. Aus dieser An-
schauungsweise lernen sich dann Eltern und Lehrer von
selbst kennen und einschitzen. Sind die Eltern rasch
in ihrem Urteil, glauben sie sehr welterfahren zu sein,
so glauben sie schnell zu merken, zu was fiir einem Ty-
pus Lehrer ich gehore. Es ist wiederum verstindlich,
dass durch dieses sofortige Klassifizieren meiner Person
eine wirkliche Wechselwirkung ausgeschaltet ist. Denn
nun operieren die Eltern nicht mehr mit mir, sondern
mit meinem Bild. Und ich sehe ihnen an, wie sie schon
weitliufige Konstruktionen spinnen, in denen sie nun
fiir ihr Kind gute Ratschlige herauszubringen suchen,
eben dadurch, dass eben das Bild ihres Sohnes mit
meinem Bild in Wechselwirkung gesetzt wird. Dann schei-
den wir fremd voneinander. Treibt aber tiefe Not den
Vater oder die Mutter zu mir, dann liegt ihnen meist
mehr an der Wirklichkeit, und mit Erschiitterung nehme
ich wahr, welchen mir bisher unbekannten Heroismus
der Schiiler angewendet hat, um doch trotz ungiinstiger
Verhiltnisse in der Schule Schritt halten zu koénnen.
Dann ziehe ich meine psychologischen Konsequenzen.
Daritber hinaus aber werde ich umsomehr versuchen,
mit diesem Knaben als ebenfalls leidender Mensch Kon-
takt zu erhalten. Das heisst jetzt aber niemals, dass ich
auf Grund des erhaltenen Bildes iiber die Familienver-
hiltnisse und den konstruierten oder erfiillten Zustand
dieses Knaben mir einen . Plan zurecht lege, wie ich
ihm am besten helfen koénne. Dann wiirde ich ihn zu
fithren versuchen. Vielleicht ist das eine zeitlang notig,
indem der Knabe die Kraft zu wirklichem Leben fiir eine
zeitlang verloren hat. Aber ich bin mir stets bewusst,
wie gefihrlich dieses Fiihren ist oder werden kann.
Ich kenne ja das Ziel dieses Knaben so wenig wie mein
eigenes. Wenn irgend méglich und so weit méglich werde
ich mich dem Knaben mehr widmen, werde ihn zu einem
Spaziergang einladen, um ihm den Weg zuriick zur wirk-



lichen Gemeinschaft zu ebnen, wo jedes von uns Leid
trigt. In der vermehrten Auseinandersetzung mit den
Menschen ist der Halt am Leben. Wirklichen Halt im
Leben gewinne ich nie an einer Abstraktion, sondern am
mitleidenden Mitmenschen.

Oft richten Eltern an uns die Aufforderung, doch ja
alles zu tun, dass aus ihrem Spréssling ein guter Mensch
werde, dass er einen gestihlten Charakter erhalte usw.
Das alles sind mehr oder weniger klar formulierte Auf-
forderungen zum Fiihren, auch dort, wo ich keine Be-
rechtigung dazu habe. Wo jedes Fiihren zum Verfithren
wird. Frither spiirte ich das Zweifelhafte solcher Auf-
forderung nicht, heute muss ich sie ablehnen, insofern
ein Fithren zum wirklichen Leben gefordert wird. Ich

kann nicht erziehen, ich kann nur bewusst zu bilden ver-

suchen. So kann ich auch nicht zum Charakter erziehen,
was ich immer auch unter Charakter verstehe. Ich kann
hoéchstens mithelfen, Charakter zu bilden. Zum Cha-
rakterbegriff gehort z. B. Zuverlissigkeit. Charakter ha-
ben heisst doch wohl mathematisch gesprochen eine
ganze rationale Funktion zu sein, so, dass ich zu jedem
Argument einen und nur einen ganz bestimmten Funk-
tionswert erhalte, es heisst also, technisch gesprochen,
eine Maschine sein, bei der zu jeder Verdnderung eine
ganz bestimmte hieraus resultierende Aenderung her-
vorgehen muss. Charakter ist also etwas starres. Wenn
ich von jemandem wissen will, ob er Charakter hat, so
beurteile ich dies auf Grund seiner Taten, also auf Grund
von Vergangenem, eben von Starrem. Charakter ist also
ein historischer Begriff und hat mit Gegenwart nichts
zu tun. Da erdfinet sich die ganze Gefahr historischer
Bildung, die mehr sein will als riickblickend. Da offnet
sich das weite Feld der Verfithrungsmoglichkeit durch
Behandlung von Dichtungen, insbesondere von Dramen und
Opern, wenn diese zum Leben der Menschen unter ein-
ander hinfithren zu konnen glaubt. Ich kann hier nur
darauf hinweisen. Wer beansprucht, als Charakter an-
gesehen zu werden, hat keinen Teil mehr am wirklichen
Geschehen. Er ist im besten Fall eine in sich geschlos-
sene, in sich ruhende Personlichkeit, abseits der pro-
blematischen Wirklichkeit. Midnner und Frauen, die wis-
sen, was sie wollen, sind ihren Kindern gegeniiber
keine wirklichen Viter und Miitter mehr. Die Kinder
weichen ihnen aus oder gehen an ihnen zu Grunde.
Frither oder spater. Fiir harmonische Menschen ist die
problematische Wirklichkeit verloren.

Es ist mir aber auch mehr als einmal vorgekom-
men, dass Vater und Sohn, auch Mutter und Sohn, sich
nicht verstanden haben. Aber ich kann heute die Schuld
nicht mehr einfach dem Vater oder der Mutter oder
dem Sohn zuschieben. Frither brachte ich dies, wie es
ja meist getan wird, auf die Formel, dass eben die iltere
Generation die jiingere nicht mehr verstehe. Heute ste-
he ich diesen Problemen ganz anders gegeniiber. Ge-
wiss ist das Problem Vater-Sohn ein uraltes und kann
daher als psychologisches Gesetz hingenommen werden,
aber das Problem, so gefasst, hat mit der Wirklichkeit

282

nichts mehr zu tun. Wir wollen es aber als wirkliches
Problem nehmen. Nur wo das Anderssein, wo Gegen-
sitze respektiert werden, kann eine wirkliche Gemein-
schaft existieren. Mein Kind sieht nie ganz meine und
ich nie ganz seine Seele. Es ist eine tragische Selbst-
tduschung, zu sagen, man kenne sein Kind ganz genau.
Und zudem ist dann das Kind Objekt und mir gegen-
iiber nicht mehr einfach ein anderer Mensch. Nur in
gegenseitiger Zuriickhaltung, Selbstbescheidung, koénnen
wir wirklich mit einander leben. Man frage doch die
Eltern alle nach dem Erfolg gelernter Pidagogik. Sie
werden ehrlicherweise alle gestehen, dass in der wirk-
lichen Erziehung immer wieder jede theoretische Pida-
gogik iiber den Haufen geworfen wird. Denn jeder
einzelne Fall ist eben immer wieder ganz anders, als
irgend ein abstrahierter. Im Film sucht man aus allen
Christusbildern durch fibereinanderphotographieren ein
allgemeines Christusbild zu erhalten, und wir entsetzten
uns iiber solche Kunst. Und doch wird iiberall und im-
mer versucht, nach solchen Clichés zu erziehen. Wie
bedenklich ist auch hier die Nichttrennung vom Erzie-
hen und Bilden. Wie oft glaubt man ein Kind gut erzo-
gen, wenn es nur gut gezogen ist. Wie oft richtet man
iiberhaupt iiber Erziehung, und meint nur gute Manie-
ren, die sicherlich zu anerkennen sind, aber vielleicht
durch zeitweisen Verlust wirklichen Lebens erreicht wer-
den.

Heute versuche ich immer und immer wieder, den
Sohn darauf hinzuweisen, dass Widerspruch ertragen
werden muss. Dass er im besten Fall einmal im Leben
einen Menschen finden wird, von dem er sagen kann,
dieser Mensch versteht mich. Und auch da gilt: ein
ganzes Verstehen gibt es nie. Ich werde ihm Zuriick-
haltung in seinem Urteil empfehlen. Ich werde ver-
suchen, ihn hinzuweisen auf sachliche Diskussionen und
auf Respektierung des Vaters als eines andern Men-
schen. Ich werde ihm sagen, dass er immer wieder
sich mit Menschen auseinandersetzen muss, ob er wolle
oder nicht, wenn er {iberhaupt an der Wirklichkeit teil-
haben wolle. Nur wenn es absolut nicht geht, wenn ich
spiire, dass dieser Zweikampf die Krifte des Knaben
oder auch des Vaters iibersteigt, dann werde ich zur
Trennung raten und ferner dazu, den Knaben in eine an-
dere Familie zu tun, dann soll er dort in eine wirk-
liche Gemeinschaft treten. Niemals werde ich raten, einen
solchen Jungen einfach in irgend eine Pension zu schik-
ken, wo er im allgemeinen ungehemmt sich selbst leben
kann, wo er die Freiheit des Selbstgestaltens erlebt, die
jede Gemeinschaft aufhebt. Dort aber, wo wirkliche Ge-
meinschaft besteht, wird ein junger Mensch auch nicht
Hand ‘an sich selbst legen. Erst heute sehe ich, wie rich-
tig damals bei jener Selbstmordepidemie an der. Hoch-
schule der Ruf war, die jungen Leute mehr in die Fa-
milien einzuladen, d. h. eben sie in eine wirkliche und
nicht bloss abstrahierte Gemeinschaft eintreten zu las-
sen. Da liegt auch die ungeheure Bedeutung der Mut-
ter, der Dulderin und damit Lebensspenderin. Miitter-



bildung kann gewiss von Vorteil sein, aber eben nur
Bildung. Zu Miittern kann nie erzogen werden. Wenn es
in einem Volk so weit ist, dass zur Gemeinschaft ge-
bildet werden muss, dass in Vortrigen, in Vorlesungen
Gemeinschaftsbildung versucht werden muss, dann ist
es um das Leben, um die Zukunft dieses Volkes gesche-
hen.

Gerade hier gestehe ich, frither gefehlt zu haben.
Da wies ich den jungen Menschen zur Musik, zur Re-
ligiositat, zur Einsamkeit. Ich kann gliicklich sein, dass
die Natur dieser jungen Leute stark genug war, sich
nicht in diese Unendlichkeiten und damit aus dieser
Welt allzusehr zu verlieren. Ich muss sagen, dass ich
da mehr Gliick hatte, als Verstand. Heute sagt mir die
Vernunft, dass ich entweder ins Unbegrenzte mich
fliichte oder aber im Begrenzten lebe. ,,Es ist das Zei-
chen der Unreife, Unmogliches zu wollen. Es ist das
Merkmal des reifen Mannes, dass er seine Schranken
kennt®, sagt Grisebach in den ,,Grenzen des Erziehers®,
S. 59. Heute sehe ich ein, dass es an Verbrechen grenzt,
die Jugend fiirs Unendliche so zu begeistern, dass sie
an ihren Idealen fast oder ganz zu Grunde geht. Weil
ich heute einsehe, dass das Schweben des  Ideals iiber
der Wirklichkeit, auf dass es der. Wirklichkeit den Weg
weise, ein Unsinn ist, eine Unmdoglichkeit, wenn ich
unter Wirklichkeit das wirkliche Leben der Menschen
unter einander verstehe und nicht ein blutleeres Phan-
tom. Dem Menschen ist ja gerade im Bewusstwerden
des Endlichen und Unendlichen mit der Wahl die Qual
gegeben. Heute sage ich ‘den Knaben, dass jede Ten-
denz ins Unendliche (im Gefithl und im Verstand, in
der Kunst und in der Wissenschaft) Tendenz zu Wirk-
lichkeitsfremdheit sei, also gut dazu, aus der Wirklichkeit
auszuruhen oder bewusst in einer Wirklichkeitsleere zu
arbeiten. Der Mensch, der sich der Wissenschaft vol-
lig weiht, wird weltfremd. Und unsere Kunst ist vielfach
so weltiremd geworden, so wirklichkeitsleer, so kon-
struiert, dass man von den Eigengesetzen des Kiinstlers
spricht!

Auch dem Lehrer droht immer wieder die Gefahr,
seine Welt fir die Welt zu nehmen. Nicht-Beobach-
tung der Grenzen des Erziehers, Identifizierung von Er-
ziehung und Bildung auf Grund vielleicht einer philo-
sophischen Pidagogik fithren ihn seine eigenen Wege,
fern vom Widerspruch des Menschen. Er wird zum
Despoten in der Schule und im Familienkreis, zum Kno-
ten, und macht sich als Knot verhasst im Militirdienst.
Man trifft besonders unter &dltern Lehrern noch heute
jene Gestalten, die tief im Volke verwurzelt sind, de-
ren Brillen nicht nur so auf der Nase sitzen, wie wenn
sie sie nur beniitzen zum Biicherlesen und-Korrigieren.
Ich erinnere mich noch mit Wehmut meines Vaters
und -verschiedener seiner Kollegen, die bescheiden und
mit Humor am Alltag geschafft haben. Ich bedaure
darum gar nicht, dass der heutige Lehrerstand durch
die Not der Zeit wieder mehr in die Wirklichkeit zu-
riickgerufen wird. Ich kann es nicht bedauern, wenn er

283

im Existenzkampf wieder eine Position neben andern
ist, und nicht eine auserwéihlte Kaste. Jene Erregung
in einer Synode ist mir unvergesslich, die durch die
Worte des Erziehungsdirektors hervorgerufen wurde, als er
sagte, dass der Entscheid iiber gewisse Schulfragen ja
nicht hier, sondern im Volke draussen falle. In eine sol-
che ungeheuerliche Anmassung hatte sich der Lehrer-
stand hineingelebt, dass er dies nicht mehr als selbst-
verstindlich betrachtete. Ist das unsere heutige De-
mokratie? Ist der andere einverstanden, gleicher Mei-
nung, dann ist die Demokratie gut. Ist er anders ge-
sinnt, dann ruft man nach dem Fiithrer mit starker
Hand. Das ist der Erfolg heutiger Bildung!

Es fillt mir heute in meinen fritheren Einstellungen
auf, wie richtige Einstellung mit falscher vermischt war.
War meine grossere Zuriickhaltung Schule und Allge-
meinheit geégeniiber durchaus am Platze, war esdurch-
aus richtig, als ich bemerkte, dass der Standort der
Schule im Volksleben und ihre Wirkung ganz falsch
eingeschitzt worden sei, d. h. iiberschitzt wurde, so
ging der Abbau der Verpflichtungen und die Arbeit in
wissenschaftlicher Richtung doch wieder in eine Sack-
gasse: ich begab mich so des Erziechens iiberhaupt,
die Flucht aus dem Alltag wurde zur Nicht-Teilnahme
am wirklichen Leben. Ich wurde gegeniiber der Schule
der Nur-Fachmann, gegeniiber dem Leben der weise
Lichelnde, und war dann doch schliesslich verwundert,
wenn ich mich missverstanden glaubte. Die ganz un-
klare Einstellung musste immer wieder zu Konflikten
fithren. Die Konilikte verschirften sich, weil wohl fiir
kein Fach das Objekt der Schule und der Forschung
so weit auseinanderliegen wie bei der Mathematik. Und
doch sehe ich heute ein, dass darin prinzipiell kein Un-
terschied besteht. Wire ich zum reinen Fachmann ge-
worden und hiatte ich daneben wissenschaftlich gear-
beitet, dann wire gar keine so grosse Storung eingetre-
ten. Ich erachtete aber eben bewusstes Erziehen als
meine Pflicht und vermengte auch in der Zuriickhal-
tung Innen (d. h. ideologische Welt, humanistische Welt)
mit Aussen, (Welt wirklich miteinander lebender Men-
schen). Gewiss kann zu viel wissenschaftliche Betiti-
gung neben der Schule nur schon durch korperliche
und geistige Ermiidung, also auf ganz natiirliche Weise
zu Konflikten fithren, aber diese sind dann im Grunde
genommen rein technischer Art. Heute ist es mir eine ge-
waltige Erleichterung, wenn ich mich auf mein Arbeits-
zimmer zuriickziehe im Bewusstsein, dass ich mich jetzt
in der Arbeit von der wirklichen Welt trenne, oder nur
mit einem Bild dieser. wirklichen Welt operiere. Durch
das bewusste Verobjektivieren oder durch das Bewusst-
sein, dass alles Gefiihlte und Geahnte eine Identifizie-
rung durch Abstraktion bedeutet, dass ich mich dann
also selbst verobjektiviere, dass dann also alles in einem
luftleeren Raum geschieht, dieses Bewusstsein wirkt wie
keine Ferien nervenentspannend, besonders, so lange
nicht auch in den Ferien der Schritt zur kritischen Phi-



losophie getan wird und auch dort Wairklichkeit und
dsthetischer oder anderer Genuss getrennt werden.

Dass Musik nicht alle diese Konflikte aus der Welt
schaffen kann, sie nur zeitweise vergessen macht, sodass
man mit neuer Kraft wieder mit einer Drehung um
1809 in die Wirklichkeit zuriicktreten kann, erwihnteich
schon. Prinzipiell ist die Erholung in der Natur und in
der Kunst dasselbe, den grossten Gewinn habe ich erst
‘dann davon, wenn ich mir dessen auch bewusst bin
und nicht im Konzertsaal oder in der Hingabe an die
Natureinsamkeit nach einer Ldsung von Konflikten su-
che. Es sei denn, dass der Konflikt die Wirklichkeit
nicht betrifft, sondern nur eine Auseinandersetzung am
Objekt ist. Fiir eine solche Auseinandersetzung ist mir
aber nicht die Feierstunde da, schon aus geistig und
seelisch hygienischen Griinden sollte man solche Ver-
mengung vermeiden. Erst die kritische Ethik ermoglicht
den reinen Genuss humanistischer Schopfung.

Auch in meiner Enttiuschung gegeniiber der philo-
sophischen Piadagogik ging ich einerseits zu wenig weit,
anderseits schoss ich iibers Ziel hinaus. Ein Bild des
Lebens, sei es logisch in einer Systematik entwickelt,
sei es gefithlsmissig intuitiv in einer Dichtung verewigt,
ist nie das Leben selbst. Keine wissenschaftliche Pi-
dagogik kann eine Erziehungsidee hergeben, die auf
das wirkliche Leben gerichtet werden kann. Ich kann
den Stoff in der Mathematik moglichst sichten nach
einem Bildungsideal, z. B. nach méglichst intensiver
Raumanschauung, nach moglichst sicherm logischem
Schliessen, nach inhaltlich wie formell moglichst sauberer
Darstellung mathematischer Gedanken. Ich kann ver-
suchen, durch scharfe Konzentration auf ein Objekt sach-
liche Diskussionen zu lehren. Aber keine Padagogik ist im
Stande, ein besseres Geschlecht heranzufiithren durch in-
tensivere, eindringlichere Darstellung abstrakten Lebens.
Friede ist nur dort, wo wirkliche Gemeinschaft ist, wo
also Gegensitze ertragen werden. Alles Autoritative im
wirklichen Leben fithrt zum Krieg. Es ist also gar nicht
zu verwundern, dass das Menschentum durch die Bildung
nicht gesteigert worden ist. Es ist eben gar nicht so, dass
der gebildete Mensch auch wirklich Mensch ist. Im Ge-
genteil: Wie leicht driangt sich Autoritit auf einem sach-
lichen Gebiet ins Leben selbst ein! Beim Lehrer, beim
Pfarrer, beim Professor, beim Grosskaufmann, beim Fi-
nanzmann! Die Bildung ist und bleibt fiir das wirkliche
Leben eine Gefahr. Und mancher Gebildete, der fiir
den Wirklichkeitskampf unfihig geworden ist, sucht Hilfe
und Rat bei einem einfachen Menschen; vielleicht auch
bei einem Pfarrer, wenn dieser fahig ist, in einer solchen
Zwiesprache sein theologisches Wissen aufzugeben. Viel-
leicht hilft ihm auch ein Kind, das vorurteilslos an ihn
die grossten Anspriiche stellt. Die Katastrophe des ge-
bildeten Menschen lasst sich auch durch Volkshochschule
nicht aufhalten, im Gegenteil. So lange man vorgibt, mit
Hilfe von Bildung der Losung der Weltrdtsel niher zu
kommen, so lange wird Bildung missbraucht und entwer-
tet. So ist auch zwischen dem wissenschaftlichen un-

kritischen Padagogen und dem ehrlichen und bescheiden
arbeitenden Lehrer eine tiefe uniiberbriickbare Kluft. Nur
der wissenschaftliche Pidagoge kann der Lehrerbildung
etwas geben, wenn er selbst die Grenzen der Bildung
kennt und innehdlt. Vom Lehrer, der in der wirklichen
Bildung drin steht, fithrt kein Weg zu dem Pidagogen,
der durch Pidagogik fithren will, der in der Pidagogik
mehr sieht und mehr aus ihr machen will, als blosse
Technik und Kritik, blosse Handhabe insbesondere fiir
den, den die Natur nicht so sehr zum Lehrer pridesti-
nierte.

Wiederum war es ganz richtig, das Technische nicht
zu iiberschitzen, den Intellektualismus abzulehnen. Aber
an Stelle der einen unendlichen Tendenz des Menschen
setzte ich eine andere. Der niichterne Mensch, der in
seiner Aufgabe aufgeht, ist genau so wirklichkeitsfremd
wie der, bei dem die Welt im Gefiihl ertrinkt wird oder
der, der aus dem Chaos in die Welt #sthetischen oder
historischen Geniessens und Gestaltens fliichtet. Ge-
schichte und Deutschunterricht fithren nur in eine hu-
manistische Welt wie die Mathematik auch und nie in
die Welt des Wirklichen. Musik und Malerei fithren so
wenig direkt zum Alltag zuriick, wie eine in Einsamkeit
gefithlte Unendlichkeit etwas zu tun hat mit Glauben
im wirklichen Leben. Die Tendenz, mehr zu sich selbst
zu kommen, war ganz einfach Ruhebediirfnis. Ein Ro-
binson hat alle Moglichkeit, sich zu einem harmoni-
schen Menschen zu bilden, ich kann auch mitten in der
Stadt, mitten in einer Gemeinschaft eine Robinsonade auf-
fithren, aber das Leben geht dann an meinem Kreis vor-
bei. Die Tendenz zur #sthetischen Erziehung der jungen
Menschen war ein Verfithrungsversuch, Sirenenklang, dem
der Pubertidtsbeschwerte nur zu gern folgte, trotz des
Schmerzes, den die Flucht aus der Gemeinschaft mit
sich bringt. Aber auch dieser Schmerz wird im Welt-
schmerz zum &sthetischen Genuss erhoben und verherr-
licht. Gewiss ist die Schule nicht allein Schuld an der
Trostlosigkeit unserer Zeit, aber es ist doch verbliiffend,
wie wenig sie bis jetzt aus dieser Trostlosigkeit gelernt
hat.

Auch die Vergniigungssucht ist eine Flucht aus der
Wirklichkeit, z. B. aus der Gemeinschaft der Familie.
Rauchen, Alkohol, Sportfeste sind genau im gleichen
Sinn Betiubungsmittel, Narkotika der Wirklichkeit. Aber
auch die Idee, mit Hilfe der Hochschule in Wirklichkeit
fithren zu konnen, war Flucht vor dem wirklichen un-
auflésbaren Problem, war noch einmal der Versuch,
das Problem des leidenden Menschen durch Verobjekti-
vieren zu losen, ohne die Einsicht, dass damit das Pro-
blem in Wirklichkeit getotet werde. Aber ich war eben
noch so sehr gebildet, dass mir trotz allem immer noch
der Glaube an ein Emporsteigen der Menschheit durch
Bildung fest sass. Ja, ich erlebte noch einmal auf meiner
Reise nach Jena und in meiner ersten Jenaerzeit eine
Bliitezeit des Idealismus, noch einmal erlag ich der Ver-
suchung, das wirkliche Leben durch asthetische und selb-
stisch religiose Einstellung zu fundieren, noch einmal

284



versuchte ich zu glauben, dass die Hilflosigkeit der Zeit
von mangelnder philosophischer Konstituierung des wirk-
lichen Lebens herrithre. Noch einmal war ich mir nicht
bewusst, dass auch die grosste Bescheidenheit und Zu-
riickhaltung ungeheuerliche Anmassung sein kann, noch
einmal geriet ich in pubertitische Begeisterung, -durch
iiberzeugende Lehre ein neues Menschentum begriinden
zu helfen. Da traf mich endlich und endgiiltig der uner-
bittliche Halt aus der kritischen Pidagogik und der kriti-
schen Ethik.

IV. Heute.

Meine heutige Einstellung wird man wohl leicht aus
den vorangehenden kritischen Bemerkungen herauslesen
konnen. Ich will aber doch noch kurz von meinem heu-
tigen Schulleben einige Andeutungen machen.

Nachdem ich auch in methodischer Hinsicht Wert-
urteile auf die Seite gelegt habe, erlebe ich viel mehr
Freude an der Schule. Schon bei der Vorbereitung suche
ich in schlichter Weise auf die Schénheit meiner Wis-
senschaft hinzuarbeiten. Ich versuche, ohne mich mit
dem Gewicht meiner Personlichkeit einzusetzen, sondern
ganz einfach als bescheidener Diener im Reiche ma-
thematischer Erkenntnisse, durch. Vielseitigkeit und Le-
bendigkeit meinen Unterricht nicht nur klar und fass-
lich, sondern auch anregend und Freude bereitend zu ge-
stalten. Denn hier ist das Reich des Gestaltens, hier
ist das Reich der Freiheit von Vernunft und Phantasie.
Ich versuche, die besten Schiiler zu weiterer freier Ar-
beit anzuregen und die Schwichern mutig an ihre schwere
Arbeit gehen zu lernen, wobei mir psychologische Kennt-
nisse zu statten kommen. So stelle ich mich viel mehr
als frither mitten in die Arbeit hinein, jederzeit bereit,
selbst wieder zu lernen, zu verbessern, wo das méglich
ist, Kritik ernst zu nehmen und nicht durch Misserfolge
mich entmutigen zu lassen. Besonderes Gewicht lege ich
auf die Erfassung moglichst scharfer Definitionen und ih-
rer Folgerungen, um auf diese Art einerseits wissenschaft-

liche Arbeit vorzubereiten und anderseits Bescheidenheit
auch in diesem Reich zu pflegen. Man sagt mit Recht,
dass der beste Lehrmeister das gute Beispiel sei. Das
Wertvollste, das ich meinen Schiilern geben kann, ist
mir heute, dass sie sehen, wie ich bescheiden an meinem
Ort meine Pflicht erfiille, indem ich sie ernst nehme.
Das ist mein Reich der Bildung. Ich kann hierin weiter
gehen und zu Wahrhaftigkeit, Aufrichtigkeit, Piinktlich-
keit, Genauigkeit usw. anhalten, durchaus mir bewusst,
dass das alles Ideale sind, daran erkenntlich, dass sie mit
Absolutheit auftreten. Aber ich iiberschitze diese Ei-
genschaften nicht mehr, Enttiuschungen hierin sind selbst-
verstiandlich, weil eben der Mensch doch endlich ist und
absolute Anspriiche nie erfiillen kann, ohne dass er in
ihnen aufgeht und dann zum Objekt wird, in seiner In-
nenwelt erstarrt. Im Zusammenhang mit dem Pubertits-
problem nochmals eingehender von Idealismus, Musik,
Religion, Einsamkeit zu sprechen, muss ich mir hier
versagen. Dass wissenschaftliche Weiterarbeit neben der
Schule auf diese Art die Freude fiir die Schule vertiefen
kann, ist selbstverstiandlich.

Und nun zur Erziehung. Dariiber ist nicht viel zu
sagen. Denn hier ist ja Voraussetzung die Erkenntnis des
Nichtbesserwissens. Ich hoffe, meine Schiiler spiiren es,
dass ich sie nicht erziehen will, sondern einfach als
Mensch zum Menschen komme, auch wenn ich ihnen als
Mathematiker gegeniibertrete. Wenn ich von Dankbarkeit
reden soll, muss ich bekennen, dass ich kaum meine
Schiiler innerlich mehr begliickt habe, als sie mich. Ein
Urteil iiber Erfolg oder Misserfolg ist hier ja nicht zu-
standig. ,

Ich bekenne, dass ich oft aus Ausspriichen von
Schiilern mich ermahnt fithlte, in meine Grenzen zuriick-
zugehen. Immer wieder versuchte ich diese zu iiber-
schreiten, trotz aller Vorsicht. Nur der immer dauernde
Kampf gegen mein eigenes Ich kann immer wieder die
Voraussetzung schaffen dafiir, dass ich in die Erziehung
eintrete. :

Wir machen ofters die Beobachtung, daf wir auf Grund von Empfehlungen aus
dem Kreise der Leser der ,,Schweizer Erziehungs- Rundschau* neue Abonnenten

erhalten und daB die Monatsschrift auch sonst in tatkriftiger Weise gefordert wird,

ohne daB wir die Namen der uns unbekannten Forderer unserer Bestrebungen in
der Regel erfahren. Als Zeichen des Dankes fiir all dieses Wohlwollen werden wir
auf Ostern, ihnlich wie zu Weihnachten, 50 Biicher und ebensoviele Bilder zur

Gratisverteilung unter die Abonnenten der S.E.R. bringen. Die Feststellung der

Namen erfolgt durch das Los.

REDAKTION UND VERLAG.

285



	Irrtümer und Erkenntnisse eines Lehrers [Schluss]

