
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 2 (1929-1930)

Heft: 10

Artikel: Irrtümer und Erkenntnisse eines Lehrers

Autor: Frick, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zürich, Ç/> LI **f C I 7 C D Nr> 10

Januar-Heft 1930 ^3 I I ¥¥ Cà I Mm Eb Li\k II. Jahrgang

ERZI EH UN6 S-RUNDSCHAU
Organ für das öffentliche und private Bildungswesen der Schweiz

Herausgegeben in Verbindung mit
Univ.-Prof. Dr. P. B o v e t, Prof. Dr. v. Gonzenbach, Priv.-Doz. Dr. H. Hanselmann,

Univ.-Prof. Dr. Matthias, Rektor J. S c h ä I i n Sem.-Dir. Dr. Schohaus und Sek.-Schulinsp. Dr. Schräg
von

Dr. phil. Karl E. Lusser

Irrtümer und Erkenntnisse eines Lehrers.*)
Von Prof. Dr. Heinrich F r i c k Zürich.

Es ist eine menschliche Eigentümlichkeit, nach
einem Stück zurückgelegten Weges Rückschau zu halten.

In Gedanken mache ich den Weg noch einmal —
aber eben nur in Gedanken und von einem ruhigen
Standpunkt aus. So wird aus Wirklichkeit stets Dichtung

und Wahrheit. Und hat mich jemand auf meinem
Weg von nah oder fern begleitet, so wird er da oder
dort Wahrheit für Dichtung nehmen, wird manches, was
mir im Rückblick wesentlich erscheint, für unwesentlich
halten und umgekehrt. Darüber, welche Schau die richtige,

die wahre ist, lässt sich nicht streiten. Jetzt kann
ich nur ehrlich sagen, wie mir mein bisheriges
pädagogisches Leben von meinem jetzigen Standpunkt
aus erscheint.

Angesichts der gewaltigen Flut pädagogischer
Veröffentlichungen habe ich mich aber doch immer wieder
ernstlich gefragt, ob ich diese Rückschau veröffentlichen

oder aber nur an meinem Ort still meine Pflicht
tun solle. Ich betrete den Weg der Veröffentlichung,
weil ich mich immer tiefer davon überzeugen musste,
dass auch bei uns eine Auseinandersetzung mit der
kritischen Pädagogik notwendig sei.

Eberhard Grisebach begründete in seinem Buche:

„Die Grenzen des Erziehers und seine Verantwortung"1)
diese kritische Pädagogik und vertiefte und verschärfte
sie in seinem neuesten Werk: „Gegenwart, eine
kritische Ethik".2) Die Bekanntschaft mit diesem
Philosophen verdanke ich Herrn Professor Fritz Medicus in
Zürich, dessen bleibendes Verdienst es ist, als einer der
ersten auf die Bedeutung Grisebachs, trotz teilweiser
entgegengesetzter Ansichten, hingewiesen zu haben. Was
mich bei Grisebach packte, war seine rücksichtslose,
kritische Einstellung bis zu jenem Punkte, wo man ängstlich

fragt, was jetzt noch als fest und sicher gelte. Ob-

*) Nachdruck, auch auszugsweise, nur mit Bewilligung des

Autors gestattet.

Verlag Niemeyer, Halle a. S., 1924.

2) ebenda, 1928.

schon ich das Positive an dieser Arbeit noch nicht ganz
einsehen konnte, trug mich die Ueberzeugung, hier einem
tief ernsten Philosophen zu begegnen, über alle Bedenken

hinweg, und ich machte mich auf nach Jena, an seinen

Wirkungsort. Während eines Auslandsemesters durfte ich
einen Teil seines neuesten Werkes entstehen sehen. Mit
jedem Tag wurden mir die Augen mehr geöffnet über
die grundsätzlichen Irrtümer in meinen bisherigen
pädagogischen Einsichten, elf Jahre hatte ich als Lehrer
der Mathematik gesucht und gerungen, im zwölften vollzog

sich die Wendung.
Ich will nun möglichst einfach, möglichst ohne

gelehrte oder gelehrt sein sollende Zitate von meinem
Leben vor und nach meinem Urlaub berichten. Ich

hoffe, dass dann auch das Positive kritischer pädagogischer

Einstellung von selbst ersichtlich wird.

*

I. Rückblick.

Mit tiefem Verantwortungsgefühl, mit klarem Ver-
antwortungsbewusstsein trat ich im Frühjahr 1916 nach

beendigtem Studium an die Schularbeit heran, freundlichst

vom Rektor und verschiedenen Kollegen der
Oberrealschule Basel aufgenommen. Neben und durch die

Ausbildung in Mathematik stellte ich mir die Aufgabe,
in Erinnerung an meine eigene seelisch-geistige Pubér-
tästentwicklung, meinen Schülern in dieser schweren Zeit
ein hilfsbereiter Kamerad zü sein. Dazu kam die Freude,
nach so langer Zeit des Aufnehmens endlich geben zu

dürfen.
Ob ich eigentlich ein Recht besass, so intensiv auf

die Jugend zu wirken, ob ich auf rechte Weise dafür
eintrat, an meinem Ort aus der Mittelschule die immer

dringender verlangte Erziehungsschule zu schaffen, solche

Fragen existierten für mich damals nicht, oder die

Antworten darauf standen von vornherein fest; die

Bejahung lag in der Verantwortung vor mir selbst. „Meine
Liebe zur Jugend", sagte ich mir damals, „ist heilig,
was ich für sie tue, beruht auf der tiefsten Selbstge-

219



T

wissheit, das Gute aus dem Guten zu wollen".
Damals wusste ich dies noch nicht: Mit solchem Wollen,

vertieft durch eine musikalisch und religiös gefühlte
und geahnte Verbundenheit mit dem Unendlichen an
die Jugend herantreten, führt notwendig zu schwersten
Enttäuschungen, zu bittersten Erfahrungen.

Meine Einstellung ging aufs Ganze. Ein unvorbereiteter

Schüler erschien mir als pflichtvergessener
Mensch, ja, seine Pflichtvernachlässigung wurde von mir
geradezu als persönliche Beleidigung des eigenen
sittlichen Ich empfunden. Ich konnte bei solchen Gelegenheiten

in schärfsten Worten von Undankbarkeit gegenüber

Eltern und Staat reden. Trat dabei noch bei irgend
einem Schüler ein Lächeln ins Gesicht, so konnte es

mich tief verletzen. In dieser Anfängerzeit, da es mir
unverständlich erscheinen konnte, wenn ein Kollege sich
eine Mussestunde gönnte, war es selbstverständlich, dass
ich sofort den Pfeil gegen mich richtete: lag der Fehler
bei mir? Hatte ich keine Eignung zum Lehrerberuf? War
der Unfleiss der Schüler zurückzuführen auf mangelndes
Interesse und dieses auf schlechte Darstellung in der
Stunde? Trotz dieses Insichgehens blieb die harte
sittliche Forderung und führte immer wieder zu vernichtenden

Worten an die Schuldigen. Abschreiben während
Klausurarbeiten wurde als charakterlos, unmännlich
taxiert, und doch wurde es gelegentlich wieder versucht.
Glaubte ich, ein Kapitel klar dargestellt, durch' Repetition

und Uebung eingeprägt zu haben, so kam doch der

Tag, wo nur wenige sich daran erinnerten, und
Klausurarbeiten brachten mir oft genug Selbsttäuschungen
zum Bewusstsein. Obschon man offiziell mit meiner
Arbeit zufrieden war, und ich nach zwei Jahren ans
Gymnasium nach Zürich gewählt wurde, konnten mich
Misserfolge in der Schule so sehr deprimieren, dass ich

nicht nur meine Lehrbefähigung in Frage zog, sondern

am Sinn des Lebens überhaupt zu zweifeln gezwungen
war. Umsomehr war es mir in Basel, wie auch nach

meiner Rückkehr nach Zürich Bedürfnis, philosophische
Vorlesungen zu hören und mich auch durch philosophische

Lektüre in die Lebensprobleme zu vertiefen.
Ich hatte aus Liebe zur Wissenschaft, aus Hang zum

Abstrakten Mathematik studiert und griff immer wieder
zu wissenschaftlichen mathematischen Büchern. Ich hätte
mich eigentlich auch' mit dem rein fachlichen Leh'rer-

folg zufrieden geben können. Da ich aber die erzieherische

Aufgabe als wichtiger, ja oft als die Aufgabe
ansah, als meine mir gegebene Aufgabe, so war mir der

Erfolg in erzieherischer Hinsicht ausschlaggebend.
So hoch ich nun die Ziele mir gesteckt hatte, so tief
war auch immer wieder meine Enttäuschung. Durch
den Unterricht in Mathematik Sauberkeit im Innern,
Wahrhaftigkeit gegen Aussen im jungen Menschen zu

fördern, war mir das höchste Unterrichtsziel. Ich muss
kein Beispiel zur Begründung sagen, dass ich oft in
dieser Hinsicht der Schule im bittern Gefühl den Rücken

kehrte, Perlen vor Unwürdige geworfen zu haben. Auch
musste ich mir gestehen, dass mein guter Wille, den

jungen Menschen aus ihrem inneren Chaos zu helfen,
nicht eben grossen Erfolg hatte: die jungen Leute
würdigten mich nicht so sehr ihres Vertrauens, wie ich es

in ihrem Interesse gehofft hatte.
Und doch liess mich die nicht immer verständnisvolle

Behandlung schwer unter der Pubertät leidender
Schüler nicht zur Ruhe kommen, umsomehr, als mir
besonders einzelne Fälle konkretes Anschauungsmaterial
boten. Aus dem Bedürfnis heraus, für den unrichtig
Behandelten einzutreten, das Verständnis wenigstens für
schwierigere Fälle zu vertiefen oder zu wecken, trat ich
für Erkenntnisse der Pubertätsforschung ein.3) Der
Erfolg erschien mir ausser dem persönlichen Gewinn
gering, ja, ich empfand im Gegenteil schmerzlich, dass

Kollegen solche Fragen nicht ernst nehmen wollten. Aber
das psychologische Problem war mir nun zum
zentralen Problem geworden. Gewiss gab mir ein
mathematisch begabter Schüler Anregung, die Stunden interessanter

zu gestalten. Mein Interesse wandte sich' aber vor
allem den Schülern zu, die ich für begabt hielt, aber aus

irgend einem Grunde gehemmt glaubte. Und die Freude
an der Lehrtätigkeit konzentrierte sich mehr und mehr
auf den Erfolg an solch schwierigeren Schülern.

Die Undankbarkeit bei diesen Schülern traf mich
darum doppelt empfindlich. Sie wussten ja nicht, welche

Verantwortung ich auf mich genommen hatte in den

Zeiten, in denen ich sie mehr nach dem Glauben an
ihre zukünftige Leistung als nach der gegenwärtigen
beurteilt hatte. Sie wussten nicht, welche Entfremdung
mit Kollegen solches Einstehen manchmal mit sich

brachte, und wie sehr solche Differenzen einem das
Leben erschweren. Dass mich solche Schüler manchmal
später ignorierten, musste mich mit Bitterkeit erfüllen,
da ich doch fest überzeugt war, ihr Bestes gewollt zu
haben. Die Frage der Dankbarkeit ist überhaupt eine der
heikelsten des Lehrerberufes. Hat nicht der Lehrer auch
das mit dem Künstler gemein, dass er gegenüber Beifall

und Kritik sehr empfindlich ist? Obschon es ja
selbstverständliche Berufspflicht des Lehrers ist, ganz
einfach sein Bestes zu geben.

Unsere Schulen legen auf regen Verkehr mit den

Eltern ihrer Schüler grossen Wert. Ich könnte aber nicht
behaupten, dass die Eltern in unsern Schulhäusern immer
beliebte Gäste seien. Meist erscheinen ja nur die Eltern
irgendwie gefährdeter Schüler. Es ist begreiflich, dass
sie nicht gern geringe Leistungen ihres Sohnes auf eine

mangelnde Begabung zurückführen wollen, sodass solche

Aussprachen manchmal die sonstige Ruhe und
ausgeglichene Autoritätsluft des Schulhauses stören. Es wird
gerne wohl in jeder Schule vermerkt, wenn in der
Zeitung Günstiges über sie gesagt wird, Kritik in der Oef-
fentlichkeit hingegen kann in Lehrerkreisen schärfste

Ablehnung erfahren. Ich war im allgemeinen für
Aussprachen mit Eltern dankbar, wurde doch oft das Bild
des Schülers dadurch in mir klarer, fand sich für die

3) „Zur Pubertätsfrage", Schweiz. Pädagog. Zeitschr., Juli
1925.

220



eine oder andere Tatsache eine Erklärung. Ich erinnere
mich keines Schülers, der nicht im Verlaufe seiner
Mittelschulzeit mehr oder weniger bewusst Krisen
durchgemacht hätte. Das zeigt sich allerdings in der Schule
in verschiedenem "Masse. Manchmal waren es Zufälle,
die mich einen Einblick in eine fast verzweifelte Seele

tun Hessen. Manchmal führte auch eine Aufmunterung
zum Plaudern nicht zu einer Aussprache, der Jugendliche

ist oft bis zur Selbstaufopferung verschlossen. Solche

Konflikte, die ein Nachlassen in den Leistungen oder
Disziplinarfälle zur Folge haben, sind es auch oft, welche
die Eltern in die Schule oder ins Arbeitszimmer des Lehrers

führen. Nicht alle Unterredungen mit Eltern sind
mir in bester Erinnerung. Es waren begreiflicherweise
hie und da Stunden, da ich mehr oder weniger schön

eingekleidete Vorwürfe zu hören bekam. Das empfand
ich dann um so schmerzlicher, als ich ja eben geglaubt
hatte, mein Bestes gegeben zu haben. Es fällt einem
Lehrer nicht leicht, zu bekennen: „Ja, ich habe Ihrçp,
Sohn falsch behandelt, ich will es jetzt anders machen".
Auch wenn er sich1 das im Stillen selbst sagt. Uebrigens
ist es in vielen Fällen so, dass Schüler auch dann, wenn
sie guten Grund zur Klage gegen einen Lehrer hätten,
ihre Eltern von einem Gang zu diesem oder zum
Rektorat abhalten mit der Begründung, sie könnten es in
der Schule und im Zeugnis unangenehm zu spüren
bekommen. Gerade solche Lehrer, die mit Leib und Seele

ihrem Beruf nachgehen, sind mit ihrem ganzen Leben
mit der Schule verbunden, eine Kritik trifft sie daher in
ihrem Lebensmark. Die Unduldsamkeit des Lehrerstandes
auch gegenüber einer sachlichen, ruhigen Kritik ist von
diesem Standpunkte aus begreiflich. Und doch will keine
Schule sich damit begnügen, nur durch Vermittlung
sachlicher Erkenntnisse auf ein Berufsleben vorzubereiten.
Jede Schule will auch Erziehungsschule sein, will zu
Persönlichkeiten erziehen helfen, zu Charakteren, zu Männern,

zu Staatsbürgern. Es ist längst eingesehen worden,
dass dies im Allgemeinen nur geschehen kann in engem
Kontakt mit dem Elternhaus. Eine Zweiteilung des Erzie-
hens durch Elternhaus und Bildens durch die Schule
wird in tiefster Entrüstung insbesondere von der Schule

abgelehnt. Und doch happert es immer wieder, sobald
man hieraus ernstlich die Konsequenzen ziehen will,
von einem engen Kontakt ist schon gar keine Rede.
Die Erfahrungen zeigen zudem, dass auch1 von Seiten
der Elternschaft ein solcher Kontakt gar nicht so sehr
erwünscht erscheint. Theorie und Praxis!

Ich kann nicht behaupten, dass meine Sicherheit
in der Beantwortung von Fragen der Eltern von Jahr zu

Jahr grösser geworden wäre, im Gegenteil. Denn ich
darf auch nicht behaupten, dass ich in der Beurteilung
der Welt, in meiner Weltanschauung solche Fortschritte
gemacht hätte, dass sich mir das Chaos der Welt in
eine einfache Struktur so aufgelöst hätte, dass ich mir
zum Beispiel getraute, Eltern im Brustton der Ueber-

zeugung einen Rat in der Berufsfrage zu geben. Oft
konnte durch eine Aussprache mit den Eltern und durch

Anwendung psychologischer Erkenntnisse und Erfahrungen

Beruhigung erreicht, ja neuer Mut geweckt werden.

Aber mit solchen Unterredungen stellen sich auch
brutale Gewissensfragen ein: „Verlangst du nicht zu viel
vom Schüler? Ist es notwendig, so hohe Anforderungen
zu stellen in der Schule? Geht vielleicht ein Lehrer mit
bessern Noten und einer weitern Handbewegung den
rechten Weg? Darf ich es verantworten, dass ein Schüler

durch meine Note durchfällt? Vielleicht würde er
ja in einer andern Klasse nicht durchfallen! Wem
gegenüber bin ich denn verantwortlich? Sollte ich bei guter
sprachlicher Begabung eines Schülers einmal ein oder
beide Augen schliessen? Bin ich gerecht? Ich nehme
Rücksicht auf den, dessen schwierige Situation ich von
ihm oder von seinen Eltern kenne; und der, der ohne
dass ich es merke, auf die Zähne beisst und lieber
Unrecht leidet als klagt? Bin ich gegen diesen nicht
himmelschreiend ungerecht? Vielleicht trifft mich auch

Schuld, dass er sich mir nicht offenbaren kann."
Oft hätte ich auch in Besprechungen mit Eltern

das bedrückende Gefühl, dass sie für ihre Kinder kein
Verständnis aufbringen können, sodass sich manchmal
die Frage stellte, ob es nicht besser wäre, die Eltern
durch die Kinder zu erziehen, wie etwa im Militärdienst
Vorgesetzte durch Untergebene erzogen werden können.
Die Bedenklichkeit dieses Mittels liegt auf der Hand. Es
ist nicht notwendig, Psychiater zu sein, um zu erkennen,

dass manchmal nur eine Trennung von Vater und
Sohn beiden Teilen Ruhe bringen und ein gegenseitiges
späteres gutes Verhältnis wieder vorbereiten kann. Der
Lehrer von heute hat oft Gelegenheit zu Einblicken in
trostlose Familienverhältnisse, die den Ruf nach vermehrter

Erziehung in der Schule begreiflich erscheinen
lassen, da die Familienerziehung versagt. Dabei verstehe
ich unter trostlosen Verhältnissen nicht nur diejenigen
im gewöhnlichen Sinn, sondern ich rechne auch die dazu,
da der Vater und oft auch die Mutter durch berufliche,
insbesondere aber gesellschaftliche Verpflichtungen die
Gemeinschaft der Familie zerstören. Ja, ich möchte dazu

ferner die zählen, da der Vater (es kamen auch
Fälle vor, wo es die Mutter war) im Familienkreis als
absoluter Despot herrscht und jedes wirkliche Leben
um sich erstickt. Es ist nicht zu verwundern, wenn
Söhne solcher Eltern freiwillig in den Tod gehen, falls
sie zudem in der Schule, im Staat, vielleicht auch noch
in der Kirche auf Absolutismus stossen, und doch überall

die Relativität aller Dinge sehen.
Von solchen Verhältnissen aus erscheint die

Forderung nach vermehrter Erziehung in der Mittelschule
(sie wurde auch an der Hochschule sehr vernehmlich
gestellt, nachdem einmal in einem Semester mehrere
Studenten Selbstmord begangen hatten) begreiflich, ja, sie

wirkte auch auf mich immer stärker. Bis zu dem Grad,
dass ich das bewusste Erziehen immer klarer in erste
Linie stellte und meine mathematischen Anforderungen
geradezu damit begründete. Wenn sich Gelegenheit bot,
kam ich zu Beginn der Stunde kurz auf Tagesfragen zu

221



sprechen und zwar meist in sehr bestimmter Art.
Nicht, dass ich versucht hätte, die Schule zum Boden

politischer Reden zu machen, dazu an einem Ort, wo
ich die Gegenrede ja leicht ersticken konnte. Das
Erzieherische war mir das Wesentliche, ich trat offen für
das ein, was mein Inneres mir als richtig und wichtig
gebot, wichtig genug, um der Sache fünf Minuten
Mathematik zu opfern. So lenkte ich den Blick der Schüler
in bestimmter Weise auf den ethischen Kern aller
möglichen Dinge. Die Schüler hatten das nicht ungern. Da
ich dann aber in meinen mathematischen Anforderungen
nicht nachliess, ergab sich manchmal eine Mehrheit für
sie, besonders für die Schwächern unter ihnen. Daraus
entstand bei ihnen, aber auch bei mathematisch besonders

stark interessierten Schülern ein Misston mir
gegenüber, der mich eben darum verwundete, weil ich
geglaubt hatte, mit solchen Besprechungen ihr Bestes zu
wollen. Eine Verstärkung des Zweifels an der erzieherischen

Aufgabe der Mittelschule kam von solchen
Kollegen, die die Mittelschule nur als Wissensschule gelten
lassen wollten.

Es ist selbstverständlich, dass man um so leichter
verletzt ist, je stärker man sich innerlich ausgegeben
und engagiert hat. Jeder Lehrer ist auch Mensch und
menschlich. Die Achtung der Mitmenschen soll ihn, der
sich der Allgemeinheit opfert, für die relativ geringe
Besoldung entschädigen. Von Jahr zu Jahr verstärkte
sich mir aber der Eindruck, dass diese Achtung im
Schwinden begriffen sei, und zwar für die Lehrer aller
Stufen. Besonders die Nachkriegszeit hat hier stark
hineingespielt. Der Volksschullehrer ist nicht gerade in

guter, aber doch in gesicherter Position mit freiem
Verfügungsrecht über ziemlich viel freie Zeit, Mittel- und
Hochschullehrer je entsprechend besser. Für alle
akademischen Berufsarten ist auf der andern Seite der
Existenzkampf erheblich schwieriger geworden, ebenso für
kaufmännische Berufe. Einerseits werden dem Lehrer
die sichere Existenz und die Ferien missgönnt, anderseits

aber seine Arbeit, verglichen mit der Alltagshetze
innerhalb der schärfsten Konkurrenz, nicht hoch
angeschlagen. Es ist möglich, dass politisches Hervortreten
von Lehrern weiter zu der Diskreditierung nach der einen
oder andern Seite geführt haben. Auf jeden Fall habe
ich den Eindruck, dass die Schulen mit den Lehrern
von dem Piedestal ihres noli me tangere heruntersteigen
mussten und damit im Lichte des gewöhnlichen
Alltags an Glanz verloren haben. Die Einführung einer
Ueberstunde für junge Mittelschullehrer in Zürich,
zunächst bis zum 32., dann bis zum 40. Lebensjahr, war
doch wohl ein Zeichen dieser neuen Einstellung. Voten
im Parlament zeigten oft zur Genüge, mit welchem
Unverständnis man der Lehrerarbeit in weiten Kreisen
gegenübersteht. Eine allgemeine Erscheinung wirkte für den

Lehrerstand auch nicht günstig: mehr und mehr trat
eine Beurteilung des Menschen nach der Höhe seines
Einkommens und seines Aufwandes an Stelle der
Achtung vor tüchtiger Arbeit auch an bescheidenem Orte.

Das Veto des Gebildeten gegen solche Einschätzung geht
an den Tatsachen des Alltags vorbei und der Glanz des
Doktortitels verschwindet weiter mit seiner Massenfabrikation.

Innerhalb der Schule folgt hieraus eine
steigende Hochachtung mit steigender Schulstufe, und
umgekehrt.

Als Konsequenz aller dieser Erfahrungen ergab sich
mir grössere Zurückhaltung sowohl gegenüber der Schule
wie der Allgemeinheit. Rücksichtslos richtete ich auch
hier die Spitze gegen mich mit der Frage: hatte ich
nicht die Wichtigkeit der Schule überschätzt? Wie mancher

meiner ehemaligen Mitschüler und meiner eigenen
ehemaligen Schüler zeigten später ein ganz anderes
Gesicht. Wie oft kam es vor, dass der in der Schule sich

mittelmässig erweisende, ja zu den schlechten Schülern

zählende später Karriere machte, während ehemalige

gute Schüler schon an der Hochschule gänzlich
versagten. Die Schule gibt keinen Masstab für die
Beurteilung des ganzen jungen Menschen. Denke ich auch

an jenen Schüler, der in der Schule teilnahmslos, wie
willenlos dem Unterricht mit Mühe folgte, dafür aber
zu Hause mit grösster Energie und Zähigkeit schliesslich

eine eigene mechanische Werkstatt einrichtete. Trotz
aller Mehrung meines psychologischen Wissens und meiner

in mancher Hinsicht reicheren Erfahrung wurde ich
im Urteil über Schüler und Menschen überhaupt
immer zurückhaltender. Meine verschiedenen Verpflichtungen

neben der Schule ausser den militärischen baute ich
mehr und mehr ab. Vermehrte wissenschaftliche
Beschäftigung, besonders auf philosophischem Gebiet, lag

ganz in der Richtung zu grösserer Zurückgezogenheit.
Das Arbeiten in philosophisch-pädagogischer Richtung
ging immer parallel mathematischem Weiterbilden, das

Eine war mir nicht denkbar ohne das Andere, mein
Bedürfnis war in erster Linie nach möglichst abstrakter
geistiger Tätigkeit gerichtet. Alles in Allem: Ich befand
mich auf der Flucht vor dem Alltag in die Wissenschaft
und in die Kunst.

Wer sich neben der Schule zu wissenschaftlicher
Arbeit zwingt, erlebt schwere Konflikte. Die Schule und
die Arbeit für die Schule (Vorbereitung und Korrektur)
verlangen Hingabe. Hat man sich nachmittags und
abends, oder auch nur abends gewaltsam mit seinen
Gedanken von der Schule gelöst, findet man sich am
andern Morgen nur schwer in seinen Alltag zurück. Wie
leicht wird die Schularbeit unter diesen Umständen zu
einer Minimalaufgabe. Das Losreissen vom Gedankengang

der freien Arbeit vermag einem so sehr zur Qual
zu werden, dass einem die Schule überhaupt zur Qual
werden kann. Jede Schulstunde, insbesondere die Korrekturen

mit ihrer beträchtlichen rein technischen Arbeit
werden einem Hindernis zu der Arbeit, die einem nun
zunächst am Herzen liegt. Der Erfolg ist erschreckend:
Will man seriöse tiefergehende Arbeit leisten neben der
Schule, leidet die Schule sehr darunter. Da man aber
das nicht verantworten kann, leidet die wissenschaftliche

Betätigung und die Schule. Am Ende eines Quar-

222



tais hatte ich so das entsetzliche Gefühl, weder meine
Pflicht zur vollen eigenen Zufriedenheit geleistet, noch
wissenschaftliche befriedigende Fortschritte erzielt zuhaben.

Um so mehr wird die Hoffnung auf die Ferien
gesetzt. Aber wie eine schreckliche Mauer steht am Ende
der Ferien der Schulanfang. Und er war denn auch für
mich wie ein Untertauchen unter harte Fron. Geht man
aber nur schweren Herzens zur Schule spürt das der
Schüler, wird unzufriedener, sowohl der Begabte, der
weniger Anregungen empfängt, wie der weniger
Begabte, der schliesslich doch selbst die weniger häufige
Kontrolle seiner Arbeit unangenehm genug zu spüren
bekommt. Nur meine von Natur aus starke Freude an
der Jugend und am Lehren und meine angeborene und

anerzogene scharfe Pflichtforderung gegen mich selbst
bewahrten mich vor einer Katastrophe.

Musizieren und Musik hören konnten mir über
schwere Stunden hinweghelfen, auch nach manchem Gang
in die Einsamkeit der Natur kehrte ich ruhiger und
zuversichtlicher wieder an meine Arbeit zurück. Das war
um so notwendiger, als ich nicht behaupten konnte, dass
mich die philosophische Arbeit ruhiger und sicherer
gegenüber dem Leben gemacht hätte. Im Gegenteil, sie

konnte mir sehr schwer fallen. Was bot denn all das
Theoretisieren auf Grund von Abstraktion, wenn der
einzelne Fall eben doch so singulär, so einzig war! Konnte
er auch nachher noch so schön bedacht, rubriziert werden,

er war doch e i n Fall, und zwar hie und da ein
bedenklicher Fall.

Der Zweifel am Wert wissenschaftlicher Pädagogik
tauchte auf. Wie viel mehr Pädagogik wird heute getrie- >

ben als früher! Bedenken wir die ungeheure Verstärkung

der Intensität pädagogischer Bestrebungen nur im
Laufe des letzten Jahrhunderts. Ist die Menschheit besser

geworden durch Verallgemeinerung und Vertiefung
der Bildung? Woran liegt es denn, dass der akademisch
Gebildete durchschnittlich nicht ein besserer Mensch ist
als der, der nur die Alltagsschule besucht hat? Liegen
also in Mittel und Hochschule keine erzieherischen
Kräfte? Gewiss, in öffentlichen Kundgebungen akademi-
mischer Gesellschaften wird nach wie vor erklärt, dass
in ihren Reihen moralisch Minderwertige nicht zu
finden seien, und doch findet diese Behauptung, trotz guter

Unterschriften, im Volke keinen Glauben mehr, der

Alltag widerspricht ihr. Man erinnere sich an die
Diskussionen der letzten Jahre über die Maturitätsfragen.
Eine scharfe Kluft tat sich unter den Gebildeten auf.
Die Mehrzahl derjenigen, die vom ideellen Gesichtspunkt

aus über eine lateinlose Maturität diskutierten,
konnten sich nicht mehr zu einer Meinung bekennen,
die besagte, dass nur auf Grund der Klassik, mit Hilfe
ihrer lebendigsten Zeugen, der alten Sprachen, eine

Höherentwicklung unserer in der Klassik wurzelnden Kultur

möglich sei. Und doch: war prinzipiell der Unterschied

der Meinungen so gross? Man war doch nicht so
sehr verschiedener Meinung hinsichtlich des Erziehungswertes

der Mittelschule überhaupt, als bezüglich der

Mittel. Jedenfalls darf wohl gesagt werden, dass die
Haltlosigkeit unserer Zeit auch ein vernichtendes Urteil
abgibt über den Erziehungswert der Schulen, über die
ethische und religiöse Erziehung unserer Zeit, und damit
auch über den Einfluss wissenschaftlicher Pädagogikauf
die Erziehung. Daher auch die ungeheuren Anstrengungen

zu Reformen.
Nach allem vorher Gesagten wird es verständlich

sein, dass ich mit den Wölfen geheult habe und davon
überzeugt war, dass das Versagen der Schule in erster
Linie auf eine Uebertreibung des Intellektualismus
zurückzuführen sei. Der Mensch musste wieder bescheidener
werden, lernen, den Wert technischer Errungenschaften
nicht zu überschätzen. Als Lösung betrachtete ich eine

Stärkung der Gefühls- und Gemütskräfte, hauptsächlich
durch den Deutsch- und Geschichtsunterricht, neben
einer Schärfung des Urteils für Wertvolles und Nichtiges.
Hand in Hand damit sollte eine Vertiefung in die Kunst
(Musik und Malerei) und in religiöser Hinsicht angestrebt
werden. Der Mensch musste wieder lernen, mehr zu
sich selbst zu kommen. Wieder mehr Zeit für sich
selbst sollte er besitzen, um zur innern Harmonie zu
gelangen. Nur so, schien es mir, war es möglich, dass
der Mensch wieder besser werde. Es war mir klar, dass

es ganz unsinnig sei, die Schule allein für den Zustand
der heutigen Menschheit verantwortlich zu machen. Dass
diese Menschheit in der Hetze des Alltags, in diesem

wahnsinnigen Konkurrenzkampf sich selber vergass, kann
nicht überraschen. Dass sie sich aber so sehr vergass,
so sehr dem Moloch Geld die Seele opferte, das war
hingegen, schien es mir, auch dem zuzuschreiben, dass
sie zu wenig von jung auf gelernt hatte und gelehrt
wurde, Mensch zu bleiben, immer und immer wieder
Mensch zu werden. Hart neben der Hetze nach dem
Mammon und auch dem geistigen Erfolg, ist das
Bedürfnis auszuspannen. Aber die Nerven gestatten es nicht
mehr, ruhig ins Grüne zu sitzen und den Sonntag in
Stille zu feiern. Das Vergnügen trat an die Stelle des
Ausruhens. Ausruhen Jieisst, ins Kino und Wirtshaus
gehen, auf den Sportplatz, in überfüllte Eisenbahnen oder
Gesellschaftsautos oder im eigenen Auto möglichst weit
auszufliegen. Sonntagsfeste feiern, wenn möglich mit
vaterländischem oder wohltätigem Anstrich, um das
Gewissen etwas zu beruhigen. Sonntagsstille bringt den
heutigen Menschen zum Verzweifeln. Denn in der Stille tritt
an ihn die verzweifelnde Frage nach dem Sinn dieses
Lebens. Oder in der Stille steigen die Träume der Jugend
auf, werden alte Vorsätze von Schule und Elternhaus
lebendig, werden die Pläne der Studentenzeit wieder voller

Farben und das Jetzt gewinnt ein totenbleiches
Gesicht in dieser Reflexion.

Dass diese Hetze des Tieutigen Lebens auch den

geistig arbeitenden, ja die Wissenschaften selbst ergriffen

hat, könnte auf verschiedene Weise dokumentiert
werden. Nicht nur die Tendenz nach grösseren Einnahmen,

um sich zum Beispiel ein schönes Heim bauen zu
können, sondern auch die nach einem höhern Rang

223



wäre hervorzuheben. So strebt mancher aus dem Pri-
tnarlehrerstand Sekundarlehrer, der Sekundarlehrer
darnach, Mittelschullehrer und mancher von diesen
Hochschullehrer zu werden — und endlich dieser nach einer
bedeutenderen Hochschule. Das um so mehr, als diese

Kategorien sich wie in einem Leben mit besonderen
Werten zu befinden scheinen. Es ist auffallend, wie viel
freier sich der praktische Jurist, Mediziner, Ingenieur,
Chemiker, gegenüber der Hochschule einstellt als der
Lehrer. Die Hochschule hat eben dort nicht mehr wie
früher die Führung und muss im Gegenteil sehr oft
ängstlich bestrebt sein, im Anschluss an die Praxis auf
der Höhe der Forschung zu bleiben. Dem Mathematiker,
Naturwissenschafter und Philologen hingegen scheint
leicht die Hochschule als Stätte der Forschung höher zu
stehen, als seine Schule, er vergisst oft, dass seine
Tätigkeit ja eine ganz andere ist als die des Hochschullehrers

und damit jener Wertmasstab für das Ganze falsch
ist.

Meine verschiedenen Intentionen trafen also hier
zusammen: Wenn ich schon mitarbeiten wollte an der

Schaffung des neuen Menschen, und dies doch in erster
Linie von der Schule aus zu geschehen schien, da doch
der Jugend die Zukunft gehört, so lag es nahe, dies vom
Podium der Hochschule aus als einer Sammelstelle neuer
Ideen zu tun.

Da meine Pläne da und dort gute Aufnahme und
wohlwollende Unterstützung fanden, ging ich trotz
aller möglichen schlechten Erfahrungen systematischer
daran, mich weiterzubilden, mich also durch weiteres
philosophisch-pädagogisches Studium am Schreibtisch und
an der Hochschule, zurückgezogen von der hastigen Welt,
auf ein neues, besser fundiertes Wirken an dieser Welt
und auf diese Welt vorzubereiten. Eine Vertiefung in

Pestalozzi, besonders in Lienhard und Gertrud, bestärkten

mich ungeahnt in meinem Vorhaben. Nicht ein „Zurück

zur Natur" sollte das Ziel meiner Arbeit sein,
sondern ein Zurück zu edlem Menschentum, ein Zurück
zu Freiheit, zu Selbständigkeit auf Grund von Bescheidenheit

und Zurückhaltung, befestigt durch Kunst und
Religion. In der Arbeit auf dieses Ziel sollte moderne
psychologische Erkenntnis den Weg ebnen helfen. Hiezu
mich vorzubereiten, trat ich 1927 meinen Urlaub an.

Frühling wurde es, als ich von Zürich wegreiste.
Nach 11 Jahren Schule ein halbes Jahr freier Arbeit vor
sich zu haben, mit dieser Arbeit eine Vertiefung in Kunst
und Geschichte verbinden zu dürfen, den folgenden Tag
an den vorhergehenden als direkte Fortsetzung anschlies-
sen zu können, erfüllte mich schon in der Eisenbahn
mit übergrosser Freude, während neue Landschaften an
meinem Auge vorüberzogen. Ich genoss das liebliche
Bild von Stuttgart bei der Einfahrt, mir imponierte die

gewaltige Bahnanlage mit dem neuen Bahnhof als eine

gewaltige Leistung der Technik, und endlich sass ich
lange vor der Iphigenie von Feuerbach im Museum:
Natur, Technik, Kunst. Ich war bei diesem Genüsse so
sehr bei mir, so weltvergessen, dass ich mir dessen kaum

bewusst wurde. Dann klang auch ältere und neuere
Geschichte au: im alten und im neuen Schloss mit seinen
herrlichen Vasen. Zu einem schönen Zweiklang konnten

sich Kunst und Geschichte in Rothenburg o. T. noch
nicht finden, das geschah erst so recht in Nürnberg und
Bamberg. Da wurde mir ganz klar, warum ich geradezu
eine Sehnsucht nach historischen Stätten in mir trug.
Nicht, um allen möglichen Detailkram zu wissen, sondern
um alte Zeiten nach ewigem Gehalt zu durchforschen,
suchte ich mich in alte Zeiten zu verlieren. Mein
Interesse an Geschichte war philosophisch, insbesondere
ästhetisch orientiert. Ist dies nicht bei allen Leuten so, ausser

vielleicht beim zünftigen Historiker? Gibt es historische

Werte ohne ästhetische Einstellung? Ist nicht schon
das Suchen nach grossen Zusammenhängen ein

philosophisches Einstellen auf den Gegenstand, ja ein
Einstellen des Gegenstandes auf den Beschauer? Jedenfalls
ging ich mit eindeutigem Wollen in die Museen und
Kirchen: um das zu finden, was mich innerlich ansprach,
und ich wurde in meiner Einstellung immer subjektiver,

rücksichtslos subjektiv geradezu.
So lebte ich für mich in einer eigenen Welt, zufrieden

und ohne Sorgen. Je mehr ich mich vertiefte, um
so kleiner fühlte ich mich als moderner Mensch. Wo
liegt denn bei dieser Vollendung alter Kunstwerke, Zeugen

alter Zeiten, ein Fortschritt? Diese Frage bewegte
mich in der Kunst wie im Leben intensiv. Diese
herrlichen gotischen Kirchen in Nürnberg, dieser gewaltige
Dom von Bamberg: wo nimmt ein Mensch nur den Mut
her diese grosse Stille zu brechen? Ist nicht gerade diese
Stille Quell religiösen Gefühls? Vertiefung in Kunst und
religiöses Empfinden wurden mir wieder, wie in meinen
ersten Semestern, zu Fragen der Einsamkeit. In diese
Einsamkeit sich zu verlieren, auch in die Stille der Natur

zu flüchten, wurde mir noch einmal intensiv zum
bewussten Kraftquell für den Alltag. Flucht aus dem
Alltag, uni Kraft zu gewinnen für den Alltag, Kraft und
neue Richtlinien.

Welche Weisheit sprach aus der vollendeten
Nürnberger Kunst! Adam Kraft hatte doch wohl die
Harmonie erreicht, die ihm über menschliche kleine
Bürgerlichkeiten zu lächeln gestattete. Weisheit und Glück
sprachen daraus, aus denen heraus das Leben als ein
Ganzes geboren wurde. Sprach nicht auch eine
wundervolle Bescheidenheit aus diesem vollendeten Können,
aus dem suveränen Beherrschen des Stoffes? Ist es

dies, das uns vor diesen Werken nicht nur ehrfürchtig,
sondern auch froh macht?

Wenn wir heute ein pädagogisches Wirken gründen
auf den Fortschrittsgedanken in der Menschheit, ja den
Sinn des Lebens in diesem Fortschritt erblicken, muss
uns dann nicht gerade historische Erkenntnis sagen, dass

dies ein in die Geschichte hineingezwängter Begriff sei?
Sind denn die heutigen Menschen besser als die alten

Nürnberger? Oder aber: was heisst Fortschritt? Glaubt
denn einer, dass die Vervollkommnung des Menschenge-
sehlechtes so weit gedeihen werde, dass alle Menschen

224



Jesu Christo ähnlich werden? Wie nahe sind wir denn
seit Christi Geburt an dieses Ideal herangelangt? Welcher

Missionar hat den Mut, die Heiden auf das christliche

Europa hinzuweisen bei seinen Bekehrungsversuchen?

Sehr bescheiden und darum sehr aufnahmefähig kam
ich in Jena an und suchte die Universität auf.

Da ging ich zunächst in eine Vorlesung über die
Kulturkrisis der Gegenwart, konnte aber bald nicht mehr
weiter zuhören. Welchen Sinn hat es, referierend über das

heutige Chaos zu reden, über die Dekadenz, Familienverfall,

Geschlechtskrankheiten, religiösen Zerfall, pädagogische

Hilfslosigkeit, wie wenn das einen gar nichts
anginge, wie wenn wir die Kulturkrisis nicht mitten in uns
selbst trügen! Um dann vielleicht mit einem eigenen
Rezept für einen neuen Aufstieg der Menschheit zu
enden. Ist eine solche Vorlesung nicht selbst ein Zeichen
bedenklicher Kulturkrisis? Als Zeichen dafür, dass man
ja gar nicht gewillt ist, diese Krisis ernst zu nehmen,
sondern sich einfach in philosophische Spekulationen
flüchtet. Der eine besteigt das Katheder und spricht mit
einer Handbewegung über Kulturkrisis, der andere setzt
sich in einen Winkel hinter ein Glas Bier und klagt über
die schlechten Zeiten. — Ist der Unterschied zwischen
den Beiden tiefergehend oder aber nur formal? Ist nicht
beides eine Flucht vor der Welt? Aendert das die Welt?

Dann hörte ich eine Vorlesung über Logik und
Erkenntnistheorie und nahm an Uebungen teil über:
„Wahrheit, Wert und Wirklichkeit".

Wirklichkeit! Immer, wenn ich mich recht intensiv
in philosophische Arbeit vertiefte, kam mir ihre
Wirklichkeitsfremde zum Bewusstsein. Und merkwürdiger
Weise tauchte immer hart daneben eine Erinnerung auf
an jugendlichen Weltschmerz. Man muss sich aus dem
Leben zurückziehen, um die Details des Alltags so aus
den Augen zu verlieren, dass das Chaos endlich
strukturiert erscheint, zu einem philosophischen System
geeignet. Kamen nicht so und so viele Enttäuschungen im
Leben ganz einfach daher, dass aus diesem abstrakten
Weltbild heraus Entschlüsse gefasst werden und mit diesen

in den Alltag eingedrungen wird? Muss dann die
Auseinandersetzung des Idealgehaltes mit der Wirklichkeit

nicht schwerste Enttäuschungen bringen? So, dass

man sich schleunigst wieder aus der Wirklichkeit zurückzieht.

Aber ich hatte mir vorgenommen, mich vor einer
weitern Vertiefung in die Pädagogik zum Zwecke ihrer
philosophischen Begründung mit aller Kraft auf die
Philosophie zu konzentrieren. Erschien mir doch immernoch
die Philosophie notwendige Grundlage jeden sinnvollen
Lebens, insbesondere also Grundlage der Erziehung zu
sinnvollem Leben.

Ich ging auch weiter in Vorlesungen und Uebungen,
obschon sie durch einen Ausspruch eines reiferen
Studenten treffend charakterisiert wurden. Als einmal in
den Uebungen der Leiter ganz harmlos aus seinem
Leben erzählte (Traum und Wirklichkeit), fühlte sich dieser
Student ganz erleichtert und sagte mir nachher, man
hätte doch jetzt einmal gesehen, dass der Professor
auch noch Mensch sei. So wirklichkeitsfremd waren alle

bisherigen Beispiele gewesen, aus der „Wirklichkeit!"
An einer Vorlesung der Geschichte über Philosophie

des 19. Jahrhunderts interessierten mich insbesondere die

Beziehungen zur ästhetischen Erziehung bei Schiller und
Wilhelm von Humboldt, und wer würde nicht immer
wieder angezogen durch die grossen Namen Leibniz,
Kant, Fichte, Schelling, Hegel, Schleiermacher, Nietzsche

Trotz grösstem Interesse, trotz bestem Willen
wurde es mir aber immer schwerer, die Vorlesungen zu

besuchen, weil sie mir immer mehr den Eindruck machten,

dass ganz einfach mit Begriffen jongliert werde,
dass diese Problemgeschichte zu einer logischen Uebung
wurde, allerdings mit grossem Wissen, wie denn
überhaupt jedes Fragen in mächtigen Bücherhinweisen
erstickt wurde. Allerdings kam bei mir ausser dem
grösseren Alter noch eine gewisse Abneigung gegen
Vorlesungen hinzu, kam ich doch von einer technischen
Hochschule her, wo die Uebungen im Range den Vorlesungen
vorangehen, wenigstens dort, wo es auf die Arbeit
ankommt. Darum boten mir noch am meisten Befriedigung
Uebungen über Herbart und Eduard Spranger.

Alles in allem genommen sorgte ich mich aber
ernstlich um den Erfolg dieses Auslandssemesters.

Die Vertiefung in die Arbeiten Grisebachs, meine
wirkliche Begegnung mit ihm brachten in unerwarteter
und doch vorbereiteter Weise die Wendung.

11. Wendung. (Folgt im nächsten Heft.)

BITTE! Da das Dezember-Heft der „Erziehungs-Rundschau" gänzlich vergriffen ist, kann eine Anzahl
neu hinzugekommener Abonnenten nicht mehr damit bedient werden. Vielleicht haben einige Leser die Möglichkeit,

uns ihre Hefte zur Verfügung zu stellen; sie würden uns einen dankenswerten Dienst erweisen. Adresse

für Sendungen: Verlag der „Erziehungs-RundschauTeufen (Kt. App.). [Die Auslagen für Hefte und Porti
werden vergütet.]

225


	Irrtümer und Erkenntnisse eines Lehrers

