Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 2 (1929-1930)

Heft: 8

Artikel: Meine Schule [Schluss]

Autor: Tagore, Rabindranath

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-851169

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-851169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einfithlungsvermogen an — Dinge, die durch keine Aus-
bildung erworben werden konnen. Besser als alles an-
dere bereiten den Menschen, der richten soll, auf seinen
Beruf vor: klares und liebevolles Betrachten des Lebens
und die Lektiire etwa von Foersters ,,Schuld und Sithne®,
von Gotthelfs Erzdhlungen, die Lektiire des Sonnen-

wirts von Hermann Kurz und der Novelle ,,Hofrat
Eysenhardt“ von Alfred Freiherrn v. Berger.

*

Anmerkung der Redaktion: Mit den beiden obigen Beitri-
gen schliessen wir unsere Artikelreihe: ,,Das Problem des ju-
gendlichen Rechtsbrechers‘’. Vgl. hiezu Hefte Nr. 3/4, 5 und 6.

Meine Schule.

Von Rabindranath T agore, Santiniketan.
(Schluss.)

Rund um unser Ashram ist das weite offene Land,
kahl bis zur Linie des Horizonts, ausgenommen einige
sparlich wachsende, verkiimmerte Dattelpalmen und dor-
nige Biische, die von Ameisenhaufen bedroht sind. Un-
ter dem Niveau der Felder hat es zahlreiche Hiigel und
Hiigelchen von rotem Sand und Kieselsteinen in allen
Formen und Farben, durchquert von schmalen Regen-
wasserkandlen. Nicht weit von hier, im Siiden, beim Dorf,
kann man zwischen den Palmreihen die schimmernde
stahlblaue Wasserfliche eines Tiimpels (Tebats) sehen.
Eine Strasse, von den Dorfbewohnern beniitzt um in die
Stadt auf den Markt zu gehen, schlidngelt sich, rotstaubig
in die Sonne starrend, durch die einsamen Felder. Rei-
sende, welche diese Strasse hinansteigen, konnen aus ei-
niger Entfernung, auf der hochsten Erhebung des welli-
gen Grundes, die Spitze eines Tempels und das Dach
eines Gebdudes sehen, welche die Gegenwart des Ashram
von Santiniketan mitten in seinen Amalaki-Hainen und
seiner Allee stattlicher Sal-Baume, verraten.

Hier hat sich die Schule seit mehr als fiinfzehn Jah-
ren entwickelt und viel Wechsel und oft schwere Krisen
durchgemacht. Da ich den iiblen Ruf eines Poeten hatte,
konnte ich nur mit grosser Miihe das Vertrauen meiner
Landsleute gewinnen und den Verdacht der Bureaukra-
tie vermeiden. Dass ich es aber zuletzt doch so weit
brachte, habe ich dem Umstand zu verdanken, dass ich
es nie erwartete und nach eigenem Gutfinden weiter-
ging, ohne von aussen Sympathie, Hilfe oder Rat zu er-
warten. Meine Mittel waren &dusserst gering und mit
schweren Schulden belastet. Aber gerade diese Armut
gab mir die volle Kraft der Freiheit, so dass ich mich
mehr auf die Wahrheit verliess als auf das Material.

Da das Wachstum der Schule das Wachstum meines
eignen Lebens war und nicht einfach die Verwirklichung
meiner Lehren, verinderten sich ihre Ideale mit ihrem
Reifegrad, wie eine reifende Frucht, die nicht nur in
ihrem Volumen zunimmt und ihre Farbe verdunkelt, son-
dern sich in der Qualitit des Fruchtfleisches verindert.
Ich begann mit der Ueberzeugung, dass ich eine gute Tat
zu vollbringen hatte. Ich arbeitete schwer, aber die ein-
zige Befriedigung hatte ich von der Buchfithrung der An-

zahl Opfer an Geld, Energie und Zeit, in der Bewunde-
rung meiner unermiidlichen Giite; aber das Resultat war
von geringem Wert. Ich fuhr fort, ein System nach dem
andern aufzubauen und wieder zu zerstoren. Es beschif-
tigte nur meine Zeit, mein Herz aber blieb leer. Ich er-
innere mich noch gut, als ein alter Schiiler meines Va-
ters kam und zu mir sagte: ,,Was ich hier sehe ist wie
eine Hochzeitshalle, wo an Vorbereitungen nichts fehlt,
wohl aber der Brautigam!“ Der Fehler, den ich beging,
war, zu glauben, mein eigner Zweck sei der Briutigani.
Aber allmihlich fand mein Herz seinen Mittelpunkt. Ev
war nicht in der Arbeit, nicht in ineinen Wiinschen, son-
dern in der Wahrheit. Ich sass allein auf der oberen
Terrasse des Hauses Santiniketan und blickte auf die
Baumwipfel der Sal-Allee vor mir. Ich zog mein He:z
zuriick von meinen Plinen und Berechnungen, von mei-
nen taglichen Anstrengungen und hielt es in Stille demy
Frieden des Abendhimmels offen; und allmihlich ward
mein Herz voll. Ich begann die Welt um' mich hin mit
den Augen meiner Seele zu schauen. Die Baume schienen
mir stillen Hymnen gleich, die vom stummen Herzen
der Erde aufstiegen, und die Rufe und das Geldchter
der Knaben, das sich dem Abendhimmel vermischte, dran-
gen zu mir, wie Baume lebendiger T6ne, die aus der Tiefe
des menschlichen Lebens aufstiegen. Ich fand meine Sen-
dung im Sonnenlicht, das mein Inneres beriihrte und ahnte
im Himmel eine Fiille, die zu mir sprach durch das Wort
unseres alten Rishis: ,,;Ko hyevanyat, Kah pranyat yadesha
akasha anando no syat.”“ (,,Wer konnte je in dieser Welt
leben und streben, wenn nicht Liebe den Himmel er-
filllte?“) Als ich mich abgewandt hatte vom Kampf um
Resultate, vom Ehrgeiz, anderen Gutes zu tun, und zu
meinem innersten Bediirfnis zuriickkehrte und fiihlte, dass
sein eigenes Leben in Wahrheit Leben heisst, das Leben
aller Welt leben, verzog sich die unruhige Atmosphire
des dusseren Kampfes und die Kraft spontaner Schopfung
fand ihren Weg durch den Mittelpunkt aller Dinge. Sogar
jetzt kommt das, was oberflichlich und nutzlos ist im Gang
unseres Instituts, vom Misstrauen des Geistes, der in
uns lauert, vom unausrottbaren Bewusstsein unserer per-
sonlichen Wichtigkeit, von der Gewohnheit, den Grund

178



R B S N e e S S VU el

unserer Misslingen ausserhalb unserer selbst zu suchen,
und von dem Bestreben, alle Lockerheit unserer Arbeit
durch das Anziehen der Schrauben der Organisation zu
reparieren. Aus meiner Erfahrung weiss ich, dass dort
wo der Eifer, andere zu lehren, zu gross ist, besonders
auf dem Gebiet des Seelenlebens, das Resultat gering und
mit Unwahrheit vermischt ist. Alle Heuchelei und Selbst-
tduschung in unsern religiosen Ueberzeugungen und Ue-
bungen sind das Resultat des Stachels allzu eifriger Lehr-
tatigkeit. In unsern seelischen Aspirationen ist Empfangen
und Geben dasselbe, wie beieiner Lampe, wo Anziinden
eins ist mit Licht abgeben. Wenn jemand das Predigen
von Gott zum Beruf macht, so wirft er damit mehr
Staub auf, als dass er der Wahrheit eine Richtung gibt.
Religionsunterricht kann nie in der Form von Lektionen
gegeben werden; er ist dort, wo ein religioses Leben ge-
fithrt wird. Deshalb besteht das Ideal der Waldkolonie
der Gottessucher als wahre Schule des Seelenlebens auch
in diesen Zeiten noch die Probe. Religion ist nicht etwas
Unbedeutendes, das in bestimmten wdochentlichen oder
tdglichen Rationen ausgeteilt werden kann, wie einer der
verschiedenen Ficher des Lehrplans. Sie ist die Wahrheit
unseres ganzen Wesens, das Bewusstsein unsrer person-
lichen Beziehung zum Unendlichen; sie ist der wirkliche
Drehpunkt unseres Lebens. Dies konnen wir wihrend
unsrer Kindheit erreichen, indem wir dort leben, wo die
Wahrheit der Seelenwelt nicht verdunkelt wird durch eine
Menge Bediirfnisse, welche sich eine allzu grosse Bedeu-
tung anmassen, wo das Leben einfach ist, mit einer Fiille
von Musse, mit reichlichem Raum und reiner Luft und tie-
fem Frieden der Natur, und wo die Menschen im voll-
kommenen Glauben leben in das ewige Leben, das ihnen
bevorsteht.

Aber man wird mir die Frage stellen, ob ich in die-
sem Institut mein Ideal erreicht habe. Meine Antwort
lautet, dass die Erreichung unsrer héchsten Ideale schwer
zu messen ist an der Ausseren Erscheinung. Seine Wir-
kung ist nicht sofort in den Resultaten erkennbar,. —
Wir haben ohne weiteres die Ungleichheit und Mannig-
faltigkeit des menschlichen Lebens in unserm Ashram
zugegeben. Wir versuchen nie eine Art dusserer Gleich-
heit zu erlangen durch das Ausrotten der Verschieden-
heit in Anlage und Erziehung unsrer Mitglieder. Einige
von uns gehdren der Brahma Samay-Sekte an und andere
irgend einer andern hinduistischen Sekte, und einige von
uns sind Christen. Weil wir uns nicht befassen .mit Glau-
bensbekenntnis und Dogmen der Sektiererei, macht uns
die Verschiedenheit unseres Glaubens nicht die geringste
Schwierigkeit. Ich weiss auch, dass das Gefiihl der Ehr-
erbietung gegeniiber dem Ideal dieses Ortes und dem
hier gefithrten Leben unter denjenigen, die sich in die-
sem Ashram zusammengefunden haben, sehr verschieden
ist in Ernst und Tiefe. Ich weiss, dass unsere Inspi-
ration fiir ein hoheres Leben nicht viel iiber unsrer Gier
nach irdischen Giitern und gutem Ruf steht. Und den-
noch bin ich fest iiberzeugt, und es gibt zahlreiche Be-
weise dafiir, dass das Ideal des Ashram immer tiefer

179

und tiefer in unser Wesen eindringt. Das Stimmen unsrer
Lebens-Saiten zu reineren Seelentdnen geht vor sich, ohne
dass wir dessen gewahr werden. Was auch immer der
erste Anstoss zu unserm Herkommen gewesen sein mag,
der Ruf dringt unaufhérlich durch all ‘den Lirm unsrer
Zweifel, der Ruf: ,Shantam, Shivam, Advaitam‘“ — All-
Friede, ‘All-Gott und das Eine. Der Himmel ist hier wie er-
filllt von der Stimme der Unendlichkeit, durch welche der
Friede des Tagesanbruchs und die Stille der Nacht tief be-
deutungsvoll werden; durch die Menge der Shiuli-Blumen
im Herbst und die Melatti-Blumen im-Sommer schickt sie
uns die Botschaft der Selbstverwirklichung durchdie voll-
kommene Schénheit der Anbetung.

Es wird fiir Nicht-Indier schwer sein, alle Assoziatio-
nen zu erfassen, welche sich um das Wort Ashram, das
Wald-Heiligtum, reihen. In Indien blitht es wie seine Lo-
tusblumen unter einem Himmel verschwenderischen Son-
nenlichts und Sternenpracht. Das Klima Indiens lud uns
zum Aufenthalt in der freien Natur ein; die Sprache ihrer
michtigen Strome ist feierlich in ihren Gesingen; die
unendliche Weite seiner Ebenen umgibt unsre Wohnstit-
ten mit der Stille der jenseitigen Welt; die Sonne geht
iiber dem Horizont der griinen Erde auf wie eine Opfer-
gabe des Unsichtbaren auf dem Altar des Unbekannten,
und am Ende des Tages geht sie im Westen unter wie
eine prichtige Begriissungs-Zeremonie der Natur fiir die
Ewigkeit. In Indien ist der Schatten der Biume gastfreund-
lich, der Staub der Erde streckt seine braunen Arme nach
uns aus und die Luft umgibt uns in ihren Umarmungen
mit Wirme. Das sind die nie wechselnden Offenbarun-
gen, die stets eine Anregung fiir unsre Seele sind; des-
halb erachten wir es als Indiens Mission, die Walirheit
der menschlichen Seele durch ihre Verbindung mit der
Seele der Welt in der hochsten Seele zu verwirklichen.
Diese Mission hatte ihre natiirliche. Form in der Wald-
schule alter Zeiten gefunden. Sie zwingt uns noch stets,
in allen Formen der Schopfung nach der Offenbarung
des Unendlichen zu suchen; sie zu fithlen in den Beziehun-
gen menschlicher Liebe, in der Luft, die wir atmen, im
Licht, dem wir unser Auge 6ffnen, im Wasser, in wel-
chem wir baden, auf der Erde, auf welcher wir leben und
sterben. Deshalb weiss ich, — und ich weiss es aus eigner
Erfahrung, dass die Schiiller und Lehrer, welche -sich
in diesem Ashram eingefunden haben, téiglich der Be-
freiung ihrer Seelen und dem Bewusstsein des Unendli-
chen ndher kommen, nicht durch irgendwelchen Unter-
richt oder dusseren Zwang, sondern mit Hilfe einer un-
sichtbaren Atmosphire hoher Aspirationen, welche die-
sen Ort umgibt, und die Erinnerung an eine gliubige
Seele, die hier in inniger Gemeinschaft mit Gott gelebt
hat.

Ich hoffe, dass es mir gelungen ist, verstdndlich zu
machen, wie der anfingliche Zweck, der mich meine
Schule im Ashram griinden hiess, allmihlich seine Unab-
hingigkeit verlor und sich mit dem Grundgedanken, der an
diesem Orte waltet, vereinte. Mit andern Worten: Mein
Werk fand seine Seele im Geist des Ashram, Aber diese



Seele hat ohne Zweifel eine dussere Form, welche die
Gesamtheit der Schule ist. Im Lehrplan dieser Schule ver-
suchte ich wihrend all dieser Jahre meine Erziehungs-
theorie, gegriindet auf meine Erfahrung des Kinderge-
miits, zu verwirklichen.

Ich glaube, worauf ich frither schon gewiesen habe,
dass das Unterbewusstsein der Kinder titiger ist als ihr
bewusster Verstand. Eine grosse Menge der wichtigsten
Sachen haben wir auf diesem Weg gelernt. Erfahrungen
unzdhliger Generationen wurden durch seine Tatigkeit
in unsre Natur filtriert, nicht nur ohne uns zu ermiiden,
sondern uns dadurch Freude bereitend. Diese unterbe-
wusste Assimilations-Féhigkeit ist vollkommen eins mit
unserm Leben. Sie ist nicht wie eine Laterne, welche von
aussen angeziindet und geregelt werden kann, sondemn
wie das Licht des Glithwurms, das durch die Téatigkeit
seines Lebensprozesses leuchtet.

Es war mir zugute gekommen, dass ‘ich in einer Fa-
milie aufgewachsen war, wo Literatur, Musik und Kunst
instinktiv geworden waren. Meine Briider und Vettern
waren Freigeister und die meisten von ihnen hatten von
Natur kiinstlerische Gaben. Durch diese Umgebung ange-
regt, begann ich schon frith nachzudenken und zu triu-
men und meine Gedanken auszudriicken. In Religion
und sozialen Ideen war unsre Familie frei von Konven-
tionen, da sie von der Gesellschaft gedichtet worden war,
nachdem sie mit dem orthodoxen Glauben und- seinen
Gewohnheiten gebrochen hatten. Dies machte uns kithn
in unsrer Gewissensfreiheit, so dass wir in allen Gebieten
des Lebens Experimente machten. Dies war die Erziehung
meiner ersten Kindheit: Freiheit und Freude an der Be-
titigung meiner geistigen und kiinstlerischen Fahigkeiten.
Und weil mein Geist sich bis dahin so frei und natiir-
lich entwickelt hatte, wurde mir die Miihle des Schul-
systems so &dusserst’ unertriaglich.

Diese Erfahrung meiner frithesten Kindheit war meine
einzige Hilfe bei der Griindung meiner Schule. Ich war
iiberzeugt, dass, was am meisten Not tat, der Atem der
Kultur war und nicht eine formelle Lehrmethode. Gliick-
licherweise fiir mich begann Satish Chandra Roy, ein jun-
ger, vielversprechender Student, der sich fiir das Examen
an der philosophischen Fakultidt vorbereitete, sich fiir
meine Schule zu interessieren, und er'widmete sein Leben
der Verwirklichung meiner Idee. Er war erst neunzehn
Jahre alt, aber er hatte eine wundervolle Seele und lebte
in einer Ideenwelt, die alles Schéne und Gute im Reich
der Natur und des menschlichen Geistes bejahte. Er war
ein Dichter und hitte sicher einen Platz unter den Un-
sterblichen der Weltliteratur eingenommen, wenn er dem
Leben erhalten geblieben wire, aber er starb, als er zwan-
zig Jahre alt war, so dass er seine Dienste nur fiir die
Zeit eines kurzen Jahres unsrer Schule gewidmet hat.
Bei ihm fithlten die Knaben nie, 'dass sie in den Grenzen
einer Unterrichtsklasse eingeengt waren; sie schienen
iiberall Zulass zu haben. Sie gingen mit ihm in den
Wald, wenn im Friithling die Sal-Bdume 'voll Bliiten stan-
den, und er trug ihnen ihre'Lieblingsgedichte vor, ausser

sich vor Erregung. Er las ihnen jeweilen Shakespeare
und selbst Browning vor — denn er war ein grosser Be-
wunderer Brownings — mit Erklirungen in bengalisch
mit seiner wundervollen Ausdruckskraft. Er hatte nie das
geringste Gefiihl von Misstrauen gegen das Verstindnis-
vermogen der Knaben; er besprach und las mit ihnen,
was auch immer das Thema, das ihn selbst gerade in-
teressierte, war. Er wusste, dass es gar nicht nétig ist,
dass die Knaben ihn wirklich und genau verstanden, son-
dern dass ihr Geist geweckt werde, und darin hatte er
immer Erfolg. Er war nicht wie andre Lehrer, ein wan-
delndes Schulbuch. Sein Unterricht war persénlich; er
selbst war dessen Quell und deshalb war er aus leben-
digem Material, leicht assimilierbar fiir die lebende,
menschliche Natur. Der wahre Grund seines Erfolges
lag in seinem intensiven Interesse am Leben, an den
Ideen, an seiner Umgebung, an allen Knaben, die mit ihm
in Beriihrung kamen. Er hatte seine Inspirationen nicht
durch Vermittlung der Biicher, sondern durch direkte
Verbindung seines sensitiven Gemiites mit der Welt.
Die Jahreszeiten hatten auf ihn denselben Einfluss wie
auf die Pflanzen. Er schien in seinem Blut die unsicht-
bare Botschaft der Natur zu fithlen, die durch den Raum
schwebt, in der Luft fliegt, im Himmel schimmert und
in den Wurzeln des Grases unter dem Boden prickelt.
Die Literatur, die erstudierte, hatte nicht den geringsten
Geruch einer Bibliothek an sich. Er hatte die Gabe, Ideen
vor sich zu sehen, wie er seine Freunde sah: in aller
Schirfe der Form und Feinheit des Lebens.

So hatten die Knaben unsrer Schule den Vorteil, ihre
Kenntnisse durch die Personlichkeit eines Lehrers zu er-
halten und nicht aus Schulbiichern. Sind nicht unsre
Schulbiicher, so wie alle unsre Bediirfnisse immer zwi-
schen uns und der Welt gestanden? Wir haben die Ge-
wohnheit angenommen, die Fenster unseres Gemiites
mit Blattseiten zu verkleben und die Aussenseite mit Bii-
cherweisheit zu iibertiinchen, was sie der Wahrheit un-
zuginglich macht. Eine ganze Welt von Biicherwahr-
heiten haben eine starke Burg um uns gebaut, mit Ring-
mauern, hinter denen wir Deckung suchen vor der Be-
rithrung mit Gottes Schopfung. Natiirlich wire es un-
klug, die Vorteile des Buches zu unterschitzen; aber wir
miissen auch zugeben, dass das Buch seine Grenzen
und Gefahren hat. Auf jeden Fall sollten die Kinder in
der ersten Erziehungsperiode die Lehre der Wahrheit
auf natiirlichem Weg erhalten, — unmittelbar durch Per-
sonen und Dinge.

In dieser Ueberzeugung suchte ich mit allen Mit-
teln in unsrem Ashram eine geistige Atmosphire zu
schopfen. Lieder werden gedichtet, nicht auf Bestellung
fiir das kindliche Gemiit gemacht. Es sind Lieder, welche
der Dichter zur eignen Freude schreibt. So habe ich zum
Beispiel den gréssten Teil der Gitanjali-Lieder hier ge-
schrieben. Diese wurden in ihrem ersten Duft den Kna-

" ben vorgesungen, und sie kamen in Haufen, um sie zu

lernen. Sie singen sie in ihren Mussestunden, in Grup-
pen unter dem offenen Himmel einer Mondscheinnacht

180



oder im Schatten des drohenden Regens im Juli. All
meine spéteren Theaterstiicke habe ich hier geschrieben
und die Knaben haben bei ihrer Auffiihrung mitgewirkt.
Fiir ihre Quartals-Feste wurden lyrische Dramen ge-
schrieben. Sie haben freien Zugang zu dem Zimmer, wo
ich den Lehrern alle meine neuen Werke in Poesie und
Prosa vorlese, was auch immer das Thema sei. Davon

machen Sie Gebrauch, ohne dass man sie im geringsten

dazu dringt und sind im Gegenteil betriibt, wenn sie
nicht eingeladen werden. Einige Wochen bevor ich In-
dien verliess, las ich ihnen Brownings Drama ,Luria®
vor, es ins Bengalische iibersetzend. Es nahm zwei Abende
in Anspruch, aber der zweite war so gut besucht wie der
erste. Diejenigen, welche die Knaben eine Rolle in den
dramatischen Auffithrungen spielen sahen, waren unter
dem Eindruck des wundervollen Schauspielertalents; und
dies gerade weil sie in der Schauspielkunst nie geiibt
worden waren. Sie erfassen instinktiv den Geist der
Stiicke, welche sie spielen, obschon diese keine eigentli-
chen Schiilerdramen sind. Sie beanspruchen subtiles Ver-
stindnis und Sympathie. Trotz aller Besorgnis und hy-
perkritischen Feinfithligkeit eines Autors bei der Dar-
stellung eines seiner Werke wurde ich in meinen Kna-
ben nie enttiuscht; undich erlaubte den Lehrern selten,
sich in des Knaben Auffassung des Charakters zu mi-
schen. Sehr oft schreiben sie selber Theaterstiicke oder
improvisieren solche und laden uns dann zu ihrer Vor-
stellung ein. Sie halten Versammlungen ihres literari-
schen Vereins ab; sie haben mindestens drei illustrierte
Zeitschriften unter der Leitung drei verschiedener Schul-
klassen, wovon diejenige der Jiingsten die interessanteste
ist. Eine Anzahl unserer Knaben zeigten ein bemerkens-
wertes Zeichen- und Maltalent, das nicht durch die or-
thodoxe Methode des Kopierens entwickelt wird, sondern
indem sie ihrer eignen Neigung folgen und mit Hilfe
gelegentlicher Besuche eines Kiinstlers, der die Knaben
mit seinen Werken inspiriert.

Im Anfang des Bestehens der Schule hatten meine
Knaben keine ausgesprochene Liebe zur Musik. Daraus
folgte, dass ich keinen Musiklehrer hielt und die Kna-
ben nicht zwang, Musikunterricht zu nehmen. Ich sorgte
nur fiir die Gelegenheit, dass diejenigen von uns, welche
die Gabe hatten, ihr Musik-Talent pflegen konnten. Dies
hatte den Erfolg, das Gehdr der Knabén unbewusst zu
bilden. Und als allmihlich die meisten von ihnen eine
starke Neigung und Liebe zur Musik zeigten und ich sah,
dass sie dazu bereit waren, sich dem regelmissigen Un-
terricht zu unterwerfen, sorgte ich fiir einen Musiklehrer.

In unserer Schule stehen die Knaben sehr frith auf,
oft bevor es Tag ist. Sie helfen beim Wasserholen fiir
ihr Bad. Sie machen ihre Betten selbst, und alle jene Din-
ge, die dazu fiihren, den Gelst der Selbsthllfe zu pfle-
gen. i ' Pt b

Ich glaube an die Stunde der Medltatlon und be-
stimme eine Viertelstunde am Morgen und eine am
Abend zu diesem Zweck. Ich dringe auf diese Frist der
Meditation, ohne die Knaben zu Heuchlern zu machen,

181

indem sie vorgeben, zu meditieren. Aber ich insistiere
wirklich, dass sie ruhig sind, dass sie sich in der Selbst-
beherrschung iiben, wenn sie auch nur, anstatt ihre Ge-
danken auf Gott zu heften, nur den Eichhdrnchen im
Baum zuschauen. ‘

Jede Beschreibung einer solchen Schule ist notge-
drungen unzulinglich. Denn ihr wichtigster Faktor ist
die Atmosphire und die Tatsache, dass sie nicht wie
eine Schule den Knaben durch eine autokrate Behorde
aufgedrungen wurde. Ich versuche es immer wieder, es
ihnen begreiflich zu machen, dass dies ihre eigne Welt
ist, auf welche ihr Leben voll und ganz reagieren sollte.
Sie haben ihre Stimme in der Administration der Schule
und was die Angelegenheit der Strafe betrifit, verlassen
wir uns meistens auf ihren eigenen Gerichtshof.

Zum Schlusse warne ich meine Leser, nicht ein
falsches oder iibertriebenes Bild dieses Ashram mitsich
zu nehmen. Wenn Ideen in einem Artikel auseinander-
gelegt werden, scheinen sie zu einfach und zu vollstin-
dig. Aber in Wirklichkeit ist ihre Offenbarung im leben-
den, verschiedenartigen und ewig wechselnden Material
nicht so klar und vollkommen. Die menschliche Natur
und die dussern Umstidnde bilden Hindernisse. Einige von
uns haben einen schwachen Glauben an Knabengemiite
als lebende Organismen und einige haben den natiir-
lichen Hang, durch Strenge Gutes zu tun. Andererseits
haben die Knaben verschiedene Grade von Empfinglich-
keit, und es gibt eine nicht geringe Anzahl von unver-
meidlichen Misserfolgen. Unerwartet macht sich Pflicht-
vergessenheit bemerkbar und weckt Zweifel in uns an
der Effikazitit unsrer Ideale. Wir gehen durch dunkle
Zeiten der Zweifel und Reaktionen; aber diese gehoren
zum Leben. Lebende Ideale kdnnen nie wie ein Uhrwerk
funktionieren und von jeder Sekunde Rechenschaft ab-
legen. Und diejenigen, welche festes Vertrauen in ihre
Ideale haben, miissen ihre Walrheit in zweifelhaften
und missgliickten Fillen, diesicher kommen, um sie vom
rechten Weg zu locken, auf die Probe stellen. Was mich
anbetrifft, glaube ich mehr an das Lebensprinzip in der
Seele des Menschen, als an Methoden. Ich glaube, dass
der Zweck der Erziehung die Geistesfreiheit ist, die nur
auf dem Wege der Freiheit erreicht werden kann, obschon
diese ihr Risiko und ihre Verantwortlichkeit hat, wie das
Leben selber. Ich weiss bestimmt, obschon die meisten
Leute es vergessen zu haben scheinen, dass Kinder leben-
dige Geschopfe sind — lebendiger als Erwachsene, um
die sich eine Schale von Gewohnheiten geformt hat. Des-
halb ist es fiir ihre geistige Gesundheit und Entwicklung
absolut notwendig, dass sie nicht nur gewdhnliche Schu-
len fiir ihren Unterricht haben, sondern eine Welt, deren
Geist personliche Liebe ist. Es muss ein Ashram sein,
wo sich Ménner in der Ruhe der Natur zum hochsten
Lebenszweck einfinden, wo das Leben nicht nur medita-
tiv ist, sondern intensiv titig; wo der Geist der Kna-
ben nicht andauernd gedrillt wird, zu glauben, dass das
Ideal der Selbst-Idolatrie der Nation das hdochste Ideal
fiir sie sei; wo sie dazu angehalten werden, in des Men-



schen Welt Gottes Konigreich zu sehen, dessen Biirger-
recht sie sich wiirdig erweisen miissen; wo der Sonnen-
auf- und -Untergang und die stille Pracht der Sterne
nicht tdglich unbeachtet gelassen werden, wo Blumen-
und Friichtefeste der Natur vom Menschen freudig be-

griisst werden, und wo der Junge und der Alte, der Leh-
rer und der Schiiler am selben Tisch sitzen und gemein-
schaftlich am téglichen Brot und am Mahl ihres ewigen
Lebens teilnehmen.

Lehrer-Affekte.

Von Prof. Dr. W. Guyer, 'Rorschach.
(Schluss)

Es fehlt uns aber noch, und damit kommen wir zum
Schluss unseres allgemeinen Affektkatalogs, die letzte
affekterregende Quelle, ndmlich die Beziehung des Ich
zu sich selbst. Eigentlich ist davon schon manches voraus-
genommen; die aus dem Gefiihl innerer oder #Ausserer
Unzulinglichkeit entspringenden Affekte enthalten immer
auch schon das Motiv der Unzufriedenheit mit sich selbst.
Ungleich schwerer aber wird der Konflikt, wenn er aus-
driicklich im Kampfbereich des Gewissens steht, wenn
das Bewusstsein des Nichtgeniigens vor das Forum der
héhern Distanz tritt: du solltest. Die Verantwort-
lichkeit vor dem bessern Ich ist der tiefste und unbarm-
herzigste Affekterreger. :

Der Mensch hat zwar die Fahigkeit, unangenehme
Tatsachen aus dem Bewusstsein zu verdringen, aber er
ist ihnen damit nicht weniger ausgeliefert, sie plagen
ihn aus den Tiefen seiner Seele, in Triumen, Symbolen,
Stimmungen, vor allem aber in einer neuen Form der
Angst. Diese Angst ist eine schlimmere als die aus blos-
ser unabdnderlicher Minderwertigkeit entspringende. Ein
Schwerhoriger oder Nervenkranker kann nichts dafiir,
dass er nicht vollwertig dasteht, den Delinquenten vor
dem kategorischen Imperativ hingegen grinst seine ei-
gene Schwiche und Bosheit unbarmherzig an, und wo
sich dieses Schuldgefiihl fortwihrend hiuft, verdichtet
sich auch die Straferwartung zur eigentlichen Angst oder
Aengstlichkeit vor der ganzen Welt. Ich kann auf die
krankhaften Aeusserungen des Schuldaffektes hier nicht
eintreten. Neurose als Flucht in die Krankheit zur Ver-
meidung neuer Konflikte und trotzdem wieder Bean-
spruchung allseitiger Aufmerksamkeit, Zwangsvorstellun-
gen in dem Sinn, dass einer vor Angst resp. Straferwar-
tung keinen Dohlendeckel auf der Strasse, keine Stras-
senkreuzung, keine Briicke passieren kann, dass er sich
abends dngstlich einschliesst oder iibertrieben vor Krank-
heiten schiitzt, weil er sie im Angstaffekt stindig erwartet
— all das sind Wirkungen der Beziehung des Ich zu sich
selbst, des Verantwortungsbewusstseins. Wiederum tre-
ten diese auf, und wiederum gibt zu solcher Verantwor-
tung vor sich selbst der Lehrerberuf reichste Gelegen-
heit. Zwar auch der Kaufmann steht stindig Menschen
gegeniiber, aber sein Tauschhandel ist ein Prozess, der

182

nicht an den seelischen Besitzstand riihrt. Sogar der
Seelsorger ist im schlimmsten Fall Gott, aber nicht dem
widerspenstigen Schiflein verantwortlich; der Erzieher
hingegen steht stindig den ihm anvertrauten Kindern in
uneingeschriinkter Verantwortung gegeniiber, auf ihm la-
stet der Druck jedes Fehlers, der sich so leicht aus der
Labilitit des Kindes, aus der Vielheit der Schiiler und
der Schwierigkeit des Verstehens jedes Einzelnen ergibt.
Man nehme nun noch ein empfindliches Gemiit, eine
leicht reizbare Konstitution oder irgendwelche korper-
liche Leiden hinzu, so wird zusammen mit jenem Ver-
antwortungsdruck die Moéglichkeit einer ungewdohnlich rei-
chen Affektskala fiir den Lehrer zugestanden werden
miissen. Es tont denn auch von irrenérztlicher Seite her, der
Lehrerberuf scheine zum Irrsinn zu disponieren. Eine Sta-
tistik der Leipziger Schulirzte aus dem Jahr 1895 soll
festgestellt haben, dass 22,5 0y der Volksschullehrer an
nervésen Storungen leiden, eine weitere Umfirage er-
gab sogar, dass von 305 Lehrern nur 15 0o nicht ner-
vos waren. *) Hoffentlich gelten “diese Zahlen fiir un-
sere mehr ldndlichen Verhaltnisse nicht, zu denken ge-
ben sie immerhin.

Wenn ich nun die moglichen Blossen fiir Affekt-
entstehung beim Lehrer aufdeckte, so liegt es mir nun
auch ob, mit einigen Vorschligen zur Affektverhiitung
vor Sie zu treten. Zur Ueberleitung mochte ich ein Bei-
spiel musterhaften erzieherischen Verhaltens vorfiithren,
das bei scheinbar unvermeidlichen Affektaufreizungen vol-
lig korrekt dasteht. Ich entnehme es einem Artikel von
F. Kiinkel iiber ,die therapeutische Praxis in der Zeit-
schrift ,,Schule und Leben*, Heft 10, Berlin 1927, S. 16 ff.

Berta ist ein frisches und schnippisches Midchen von 13
Jahern. Sie ist cine Gewohnheitsdiebin, und ausserdem wird
ihr zur Last gelegt, dass sie in einer Pflegeanstalt, jedesmal,
wenn sie Postdienst hatte, eine Reihe von Briefen, die fiir ihre
Kameradinnen bestimmt waren, verschwinden liess. Im iibrigen
aber ist sie gesund und kriftig, lernt gut, ist die Anfiihrerin
eines Kreises von Freundinnen, und fiel nur &6fters dadurch auf,
dass sie auf Schulausfliigen die Spielverderberin machte.

Sie ist die jiingste von sechs Geschwistern. Thre vier Brii-
der sind simtlich ordentliche Leute, die schon Geld verdienen.
Die ilteste Schwester, die als etwas nervos geschildert wird,
fithrt den Haushalt, da die Mutter seit 10 Jahren tot ist. Der

*) Ludwig Frank, Seelenleben und Erziehung, Ziirich 1920.



	Meine Schule [Schluss]

