
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 2 (1929-1930)

Heft: 8

Artikel: Meine Schule [Schluss]

Autor: Tagore, Rabindranath

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einfühlungsvermögen an — Dinge, die durch keine
Ausbildung erworben werden können. Besser als alles
andere bereiten den Menschen, der richten soll, auf seinen
Beruf vor: klares und liebevolles Betrachten des Lebens
und die Lektüre etwa von Foersters „Schuld und Sühne",
von Qotthelfs Erzählungen, die Lektüre des Sonnen¬

wirts von Hermann Kurz und der Novelle „Hofrat
Eysenhardt" von Alfred Freiherrn v. Berger.

*

Anmerkung der Redaktion: Mit den beiden obigen Beiträgen

schliessen wir unsere Artikelreihe: „Das Problem des

jugendlichen Rechtsbrechers". Vgl. hiezu Hefte Nr. 3/4, 5 und 6.

Meine Schule.
Von Rabindranath T a g o r e Santiniketan.

(Schluss.)

Rund um unser Ashram ist das weite offene Land,
kahl bis zur Linie des Horizonts, ausgenommen einige
spärlich wachsende, verkümmerte Dattelpalmen und
dornige Büsche, die von Ameisenhaufen bedroht sind. Linter

dem Niveau der Felder hat es zahlreiche Hügel und
Hügelchen von rotem Sand und Kieselsteinen in allen
Formen und Farben, durchquert von schmalen
Regenwasserkanälen. Nicht weit von hier, im Süden, beim Dorf,
kann man zwischen den Palmreihen die schimmernde
stahlblaue Wasserfläche eines Tümpels (Tebats) sehen.
Eine Strasse, von den Dorfbewohnern benützt um in die
Stadt auf den Markt zu gehen, schlängelt sich, rotstaubig
tn die Sonne starrend, durch die einsamen Felder.
Reisende, welche diese Strasse hinansteigen, können aus
einiger Entfernung, auf der höchsten Erhebung des welligen

Grundes, die Spitze eines Tempels und das Dach
eines Gebäudes sehen, welche die Gegenwart des Ashram
von Santiniketan mitten in seinen Amalaki-Hainen und
seiner Allee stattlicher Sal-Bäume, verraten.

Hier hat sich die Schule seit mehr als fünfzehn Jahren

entwickelt und viel Wechsel und oft schwere Krisen
durchgemacht. Da ich den üblen Ruf eines. Poeten hatte,
konnte ich nur mit grosser Mühe das Vertrauen meiner
Landsleute gewinnen und den Verdacht der Bureaukra-
tie vermeiden. Dass ich es aber zuletzt doch so weit
brachte, habe ich dem Umstand zu verdanken, dass ich
es nie erwartete und nach eigenem Gutfinden weiterging,

ohne von aussen Sympathie, Hilfe oder Rat zu
erwarten. Meine Mittel waren äusserst gering und mit
schweren Schulden belastet. Aber gerade diese Armut
gab mir die volle Kraft der Freiheit, so dass ich mich
mehr auf die Wahrheit verliess als auf das Material.

Da das Wachstum der Schule das Wachstum meines

eignen Lebens war und nicht einfach die Verwirklichung
meiner Lehren, veränderten sich ihre Ideale mit ihrem
Reifegrad, wie eine reifende Frucht, die nicht nur in
ihrem Volumen zunimmt und ihre Farbe verdunkelt,
sondern sich in der Qualität des Fruchtfleisches verändert.
Ich begann mit der Ueberzeugung, dass ich eine gute Tat
zu vollbringen hatte. Ich arbeitete schwer, aber die
einzige Befriedigung hatte ich von der Buchführung der An¬

zahl Opfer an Geld, Energie und Zeit, in der Bewunderung

meiner unermüdlichen Güte; aber das Resultat war
von geringem Wert. Ich fuhr fort, ein System nach dem
andern aufzubauen und wieder zu zerstören. Es beschäftigte

nur meine Zeit, mein Herz aber blieb leer. Ich
erinnere mich noch gut, als ein alter Schüler meines
Vaters kam und zu mir sagte: „Was ich hier sehe ist wie
eine Hochzeitshalle, wo an Vorbereitungen nichts fehlt,
wohl aber der Bräutigam!" Der Fehler, den ich beging,
war, zu glauben, mein eigner Zweck sei der Bräutigiam.
Aber allmählich fand mein Herz seinen Mittelpunkt. Er
war nicht in der Arbeit, nicht in meinen Wünschen,
sondern in der Wahrheit. Ich sass allein auf der oberen
Terrasse des Hauses Santiniketan und blickte auf die

Baumwipfel der Sal-Allee vor mir. Ich zog mein Herz
zurück von meinen Plänen und Berechnungen, von meinen

täglichen Anstrengungen und hielt es in Stille dem
Frieden des Abendhimmels offen; und allmählich ward
mein Herz voll. Ich begann die Welt uiri mich hin mit
den Augen meiner Seele zu schauen. Die Bäume schienen
mir stillen Hymnen gleich, die vom stummen Herzen
der Erde aufstiegen, und die Rufe und das Gelächter
der Knaben, das sich dem Abendhimmel vermischte, drangen

zu mir, wie Bäume lebendiger Töne, die aus der Tiefe
des menschlichen Lebens aufstiegen. Ich fand meine
Sendung im Sonnenlicht, das mein Inneres berührte und ahnte
im Himmel eine Fülle, die zu mir sprach durch das Wort
unseres alten Rishis: „Ko hyevanyat, Kah pranyat yadesha
akasha anando no syat." („Wer könnte je in dieser Welt
leben und streben, wenn nicht Liebe den Himmel
erfüllte?") Als ich mich abgewandt hatte vom Kampf um
Resultate, vom Ehrgeiz, anderen Gutes zu tun, und zu
meinem innersten Bedürfnis zurückkehrte und fühlte, dass

sein eigenes Leben in Wahrheit Leben heisst, das Leben
aller Welt leben, verzog sich die unruhige Atmosphäre
des äusseren Kampfes und die Kraft spontaner Schöpfung
fand ihren Weg durch den Mittelpunkt aller Dinge. Sogar
jetzt kommt das, was oberflächlich und nutzlos ist im Gang
unseres Instituts, vom Misstrauen des Geistes, der in
uns lauert, vom unausrottbaren Bewusstsein unserer
persönlichen Wichtigkeit, von der Gewohnheit, den Grund

178



unserer Misslingen ausserhalb unserer selbst zu suchen,
und von dem Bestreben, alle Lockerheit unserer Arbeit
durch das Anziehen der Schrauben der Organisation zu
reparieren. Aus meiner Erfahrung weiss ich, dass dort
wo der Eifer, andere zu lehren, zu gross ist, besonders
auf dem Gebiet des Seelenlebens, das Resultat gering und
mit Unwahrheit vermischt ist. Alle Heuchelei und
Selbsttäuschung in unsern religiösen Ueberzeugungen und Ue-
bungen sind das Resultat des Stachels allzu eifriger
Lehrtätigkeit. In unsern seelischen Aspirationen ist Empfangen
und Geben dasselbe, wie bei einer Lampe, wo Anzünden
eins ist mit Licht abgeben. Wenn jemand das Predigen
von Gott zum Beruf macht, so wirft er damit mehr
Staub auf, als dass er der Wahrheit eine Richtung gibt.
Religionsunterricht kann nie in der Form von Lektionen
gegeben werden; er ist dort, wo ein religiöses Leben
geführt wird. Deshalb besteht das Ideal der Waldkolonie
der Gottessucher als wahre Schule des Seelenlebens auch
in diesen Zeiten noch die Probe. Religion ist nicht etwas
Unbedeutendes, das in bestimmten wöchentlichen oder
täglichen Rationen ausgeteilt werden kann, wie einer der
verschiedenen Fächer des Lehrplans. Sie ist die Wahrheit
unseres ganzen Wesens, das Bewusstsein unsrer persönlichen

Beziehung zum Unendlichen; sie ist der wirkliche
Drehpunkt unseres Lebens. Dies können wir während
unsrer Kindheit erreichen, indem wir dort leben, wo die
Wahrheit der Seelenwelt nicht verdunkelt wird durch eine

Menge Bedürfnisse, welche sich eine allzu grosse Bedeutung

anmassen, wo das Leben einfach ist, mit einer Fülle
von Musse, mit reichlichem Raum und reiner Luft und
tiefem Frieden der Natur, und wo die Menschen im
vollkommenen Glauben leben in das ewige Leben, das ihnen
bevorsteht.

Aber man wird mir die Frage stellen, ob ich in
diesem Institut mein Ideal erreicht habe. Meine Antwort
lautet, dass die Erreichung unsrer höchsten Ideale schwer
zu messen ist an der äusseren Erscheinung. Seine
Wirkung ist nicht sofort in den Resultaten erkennbar.; —
Wir haben ohne weiteres die Ungleichheit und
Mannigfaltigkeit des menschlichen Lebens in unserm Ashram
zugegeben. Wir versuchen nie eine Art äusserer Gleichheit

zu erlangen durch das Ausrotten der Verschiedenheit

in Anlage und Erziehung unsrer Mitglieder. Einige
von uns gehören der Brahma Samay-Sekte an und andere

irgend einer andern hinduistischen Sekte, und einige von
uns sind Christen. Weil wir uns nicht befassen ^mit
Glaubensbekenntnis und Dogmen der Sektiererei, macht uns
die Verschiedenheit unseres Glaubens nicht die geringste
Schwierigkeit. Ich weiss auch, dass das Gefühl der
Ehrerbietung gegenüber dem Ideal dieses Ortes und dem
hier geführten Leben unter denjenigen, die sich in
diesem Ashram zusammengefunden haben, sehr verschieden
ist in Ernst und Tiefe. Ich weiss, dass unsere
Inspiration für ein höheres Leben nicht viel über unsrer Gier
nach irdischen Gütern und gutem Ruf steht. Und
dennoch bin ich fest überzeugt, und es gibt zahlreiche
Beweise dafür, dass das Ideal des Ashram immer tiefer

und tiefer in unser Wesen eindringt. Das Stimmen unsrer
Lebens-Saiten zu reineren Seelentönen geht vor sich, ohne
dass wir dessen gewahr werden. Was auch immer der
erste Anstoss zu unserm Herkommen gewesen sein mag,
der Ruf dringt unaufhörlich durch all den Lärm unsrfer
Zweifel, der Ruf: „Shantam, Shivam, Advaitam" — All-
Friede, All-Gott und das Eine. Der Himmel ist hier wie
erfüllt von der Stimme der Unendlichkeit, durch welche der
Friede des Tagesanbruchs und die Stille der Nacht tief
bedeutungsvoll werden ; durch die Menge der Shiuli-Blumen
im Herbst und die Melatti-Blumen im Sommer schickt sie

uns die Botschaft der Selbstverwirklichung durch'die
vollkommene Schönheit der Anbetung.

Es wird für Nicht-Indier schwer sein, alle Assoziationen

zu erfassen, welche sich um das Wort Ashram, das

Wald-Heiligtum, reihen. In Indien blüht es wie seine
Lotusblumen unter einem Himmel verschwenderischen
Sonnenlichts und Sternenpracht. Das Klima Indiens lud uns
zum Aufenthalt in der freien Natur «in; die Sprache ihrer
mächtigen Ströme ist feierlich in ihren Gesängen; die
unendliche Weite seiner Ebenen umgibt unsre Wohnstätten

mit der Stille der jenseitigen Welt; die Sonne geht
über dem Horizont der grünen Erde auf wie eine Opfergabe

des Unsichtbaren auf dem Altar des Unbekannten,
und am Ende des Tages geht sie im Westen unter wie
eine prächtige Begrüssungs-Zeremonie der Natur für die
Ewigkeit. In Indien ist der Schatten der Bäume gastfreundlich,

der Staub der Erde streckt seine braunen Arme nach
uns aus und die Luft umgibt uns in ihren Umarmungen
mit Wärme. Das sind die nie wechselnden Offenbarungen,

die stets eine Anregung für Unsre Seele sind;
deshalb erachten wir es als Indiens Mission, die Wahrheit
der menschlichen Seele durch ihre Verbindung mit der
Seele der Welt in der höchsten Seele zu verwirklichen.
Diese Mission hatte ihre natürliche Form in der
Waldschule alter Zeiten gefunden. Sie zwingt uns noch stets,
in allen Formen der Schöpfung nach der Offenbarung
des Unendlichen zu suchen; sie zu fühlen in den Beziehungen

menschlicher Liebe, in der Luft, die wir atmen, im
Licht, dem wir unser Auge öffnen, im Wasser, in
welchem wir baden, auf der Erde, auf welcher wir leben und
sterben. Deshalb weiss ich, — und ich weiss es aus eigner
Erfahrung, dass die Schüler und Lehrer, welche sich
in diesem Ashram eingefunden haben, täglich der
Befreiung ihrer Seelen und dem Bewusstsein des Unendlichen

näher kommen, nicht durch irgendwelchen Unterricht

oder äusseren Zwang, sondern mit Hilfe einer
unsichtbaren Atmosphäre hoher Aspirationen, welche diesen

Ort umgibt, und die Erinnerung an eine gläubige
Seele, die hier in inniger Gemeinschaft mit Gott gelebt
hat.

Ich hoffe, dass es mir gelungen ist, verständlich zu
machen, wie der anfängliche Zweck, der mich meine
Schule im Ashram gründen hiess, allmählich seine
Unabhängigkeit verlor und sich mit dem Grundgedanken, der an
diesem Orte waltet, vereinte. Mit andern Worten: Mein
Werk fand seine Seele im Geist des Ashram. Aber diese

179



Seele hat ohne Zweifel eine äussere Form, welche die
Gesamtheit der Schule ist. Im Lehrplan dieser Schule
versuchte ich während all dieser Jahre meine Erziehungstheorie,

gegründet auf meine Erfahrung des Kindergemüts,

zu verwirklichen.
Ich glaube, worauf ich früher schon gewiesen habe,

dass das Unterbewusstsein der Kinder tätiger ist als ihr
bewusster Verstand. Eine grosse Menge der wichtigsten
Sachen haben wir auf diesem Weg gelernt. Erfahrungen
unzähliger Generationen wurden durch seine Tätigkeit
in unsre Natur filtriert, nicht nur ohne uns zu ermüden,
sondern uns dadurch Freude bereitend. Diese unterbe-
wusste Assimilations-Fähigkeit ist vollkommen eins mit
unserm Leben. Sie ist nicht wie eine Laterne, welche von
aussen angezündet und geregelt werden kann, sondern
wie das Licht des Glühwurms, das durch die Tätigkeit
seines Lebensprozesses leuchtet.

Es war mir zugute gekommen, dass ich in einer
Familie aufgewachsen war, wo Literatur, Musik und Kunst
instinktiv geworden waren. Meine Brüder und Vettern
waren Freigeister und die meisten von ihnen hatten von
Natur künstlerische Gaben. Durch diese Umgebung angeregt,

begann ich schon früh nachzudenken und zu träumen

und meine Gedanken auszudrücken. In Religion
und sozialen Ideen war unsre Familie frei von Konventionen,

da sie von der Gesellschaft geächtet worden war„
nachdem sie mit dem orthodoxen Glauben und seinen
Gewohnheiten gebrochen hatten. Dies machte uns kühn
in unsrer Gewissensfreiheit, so dass wir in allen Gebieten
des Lebens Experimente machten. Dies war die Erziehung
meiner ersten Kindheit: Freiheit und Freude an der
Betätigung meiner geistigen und künstlerischen Fähigkeiten.
Und weil mein Geist sich bis dahin so frei und natürlich

entwickelt hatte, wurde mir die Mühle des

Schulsystems so äusserst unerträglich.
Diese Erfahrung meiner frühesten Kindheit war meine

einzige Hilfe bei der Gründung meiner Schule. Ich war
überzeugt, dass, was am meisten Not tat, der Atem der
Kultur war und nicht eine formelle Lehrmethode.
Glücklicherweise für mich begann Satish Chandra Roy, ein junger,

vielversprechender Student, der sich für das Examen
an der philosophischen Fakultät vorbereitete, sich für
meine Schule zu interessieren, und er widmete sein Lebten

der Verwirklichung meiner Idee. Er war erst neunzehn

Jahre alt, aber er hatte eine wundervolle Seele und lebte
in einer Ideenwelt, die alles Schöne und Gute im Reich
der Natur und des menschlichen Geistes bejahte. Er war
ein Dichter und hätte sicher einen Platz unter den
Unsterblichen der Weltliteratur eingenommen, wenn er dem
Leben erhalten geblieben wäre, aber er starb, als er zwanzig

Jahre alt war, so dass er seine Dienste nur für die
Zeit eines kurzen Jahres unsrer Schule gewidmet hat.
Bei ihm fühlten die Knaben nie, dass sie in den Grenzen
einer Unterrichtsklasse eingeengt waren; sie schienen
überall Zulass zu haben. Sie gingen mit ihm in den

Wald, wenn im Frühling die Sal-Bäume'voll Blüten standen,

und er trug ihnen ihre'Lieblingsgedichte vor, ausser

sich vor Erregung. Er las ihnen jeweilen Shakespeare
und selbst Browning vor — denn er war ein grosser
Bewunderer Brownings — mit Erklärungen in bengalisch
mit seiner wundervollen Ausdruckskraft. Er hatte nie das

geringste Gefühl von Misstrauen gegen das Verständnisvermögen

der Knaben; er besprach und las mit ihnen,
was auch immer das Thema, das ihn selbst gerade
interessierte, war. Er wusste, dass es gar nicht nötig ist,
dass die Knaben ihn wirklich und genau verstanden,
sondern dass ihr Geist geweckt werde, und darin hatte er
immer Erfolg. Er war nicht wie andre Lehrer, ein
wandelndes Schulbuch. Sein Unterricht war persönlich; er
selbst war dessen Quell und deshalb war er aus lebendigem

Material, leicht assimilierbar für die lebende,
menschliche Natur. Der wahre Grund seines Erfolges
lag in seinem intensiven Interesse am Leben, an den

Ideen, an seiner Umgebung, an allen Knaben, die mit ihm
in Berührung kamen. Er hatte seine Inspirationen nicht
durch Vermittlung der Bücher, sondern durch direkte
Verbindung seines sensitiven Gemütes mit der Welt.
Die Jahreszeiten hatten auf ihn denselben Einfluss wie
auf die Pflanzen. Er schien in seinem Blut die unsichtbare

Botschaft der Natur zu fühlen, die durch den Raum
schwebt, in der Luft fliegt, im Himmel schimmert und
in den Wurzeln des Grases unter dem Boden prickelt.
Die Literatur, die er studierte, hatte nicht den geringsten
Geruch einer Bibliothek an sich. Er hatte die Gabe, Ideen
vor sich zu sehen, wie er seine Freunde sah: in aller
Schärfe der Form und Feinheit des Lebens.

So hatten die Knaben unsrer Schule den Vorteil, ihre
Kenntnisse durch die Persönlichkeit eines Lehrers zu
erhalten und nicht aus Schulbüchern. Sind nicht unsre
Schulbücher, so wie alle unsre Bedürfnisse immer
zwischen uns und der Welt gestanden? Wir haben die
Gewohnheit angenommen, die Fenster unseres Gemütes
mit Blattseiten zu verkleben und die Aussenseite mit
Bücherweisheit zu übertünchen, was sie der Wahrheit
unzugänglich macht. Eine ganze Welt von Bücherwahrheiten

haben eine starke Burg um uns gebaut, mit
Ringmauern, hinter denen wir Deckung suchen vor der
Berührung mit Gottes Schöpfung. Natürlich wäre es

unklug, die Vorteile des Buches zu unterschätzen; aber wir
müssen auch zugeben, dass das Buch seine Grenzen
und Gefahren hat. Auf jeden Fall sollten die Kinder in
der ersten Erziehungsperiode die Lehre der Wahrheit
auf natürlichem Weg erhalten, — unmittelbar durch
Personen und Dinge.

In dieser Ueberzeugung suchte ich mit .allen Mitteln

in unsrem Ashram eine geistige Atmosphäre zu

schöpfen. Lieder werden gedichtet, nicht auf Bestellung
für das kindliche Gemüt gemacht. Es sind Lieder, welche
der Dichter zur eignen Freude schreibt. So habe ich zum
Beispiel den grössten Teil der Gitanjali-Lieder hier
geschrieben. Diese wurden in ihrem ersten Duft den Knaben

vorgesungen, und sie kamen in sHaufen, um sie zu
lernen. Sie singen sie in ihren Mussestunden, in Gruppen

unter dem offenen Himmel einer Mondscheinnacht

180



oder im Schatten des drohenden Regens im Juli. All
meine späteren Theaterstücke habe ich hier geschrieben
und die Knaben haben bei ihrer Aufführung mitgewirkt.
Für ihre Quartals-Feste wurden lyrische Dramen
geschrieben. Sie haben freien Zugang zu dem Zimmer, wo
ich den Lehrern alle meine neuen Werke in Poesie und
Prosa vorlese, was auch immer das Thema sei. Davon
machen Sie Gebrauch, ohne dass man sie im geringsten
dazu drängt und sind im Gegenteil betrübt, wenn sie
nicht eingeladen werden. Einige Wochen bevor ich
Indien verliess, las ich' ihnen Brownings Drama „Lüria"
vor, es ins Bengalische übersetzend. Es nahm zwei Abende
in Anspruch, aber der zweite war so gut besucht wie der
erste. Diejenigen, welche die Knaben eine Rolle in den
dramatischen Aufführungen spielen sahen, waren unter
dem Eindruck des wundervollen Schauspielertalents; und
dies gerade weil sie in der Schauspielkunst nie geübt
worden waren. Sie erfassen instinktiv den Geist der
Stücke, welche sie spielen, obschon diese keine eigentlichen

Schülerdramen sind. Sie beanspruchen subtiles
Verständnis und Sympathie. Trotz aller Besorgnis und
hyperkritischen Feinfühligkeit eines Autors bei der
Darstellung eines seiner Werke wurde ich in meinen Knaben

nie enttäuscht; und ich erlaubte den Lehrern selten,
sich in des Knaben Auffassung des Charakters zu
mischen. Sehr oft schreiben sie selber Theaterstücke oder
improvisieren solche und laden uns dann zu ihrer
Vorstellung ein. Sie halten Versammlungen ihres literarischen

Vereins ab; sie haben mindestens drei illustrierte
Zeitschriften unter der Leitung drei verschiedener
Schulklassen, wovon diejenige der Jüngsten die interessanteste
ist. Eine Anzahl unserer Knaben zeigten ein bemerkenswertes

Zeichen- und Maltalent, das nicht durch die
orthodoxe Methode des Kopierens entwickelt wird, sondern
indem sie ihrer eignen Neigung folgen und mit Hilfe
gelegentlicher Besuche eines Künstlers, der die Knaben
mit seinen Werken inspiriert.

Im Anfang des Bestehens der Schule hatten meine
Knaben keine ausgesprochene Liebe zur Musik. Daraus
folgte, dass ich keinen Musiklehrer hielt und die Knaben

nicht zwang, Musikunterricht zu nehmen. Ich sorgte
nur für die Gelegenheit, dass diejenigen von uns, welche
die Gabe hatten, ihr Musik-Talent pflegen konnten. Dies
hatte den Erfolg, das Gehör der Knaben unbewusst zu
bilden. Und als allmählich die meisten von ihnen eine
starke Neigung und Liebe zur Musik zeigten und ich sah,
dass sie dazu bereit waren, sich dem regelmässigen
Unterricht zu unterwerfen, sorgte ich für einen Musiklehrer.

In unserer Schule stehen die Knaben sehr früh auf,
oft bevor es Tag ist. Sie helfen beim Wasserholen für
ihr Bad. Sie machen ihre Betten selbst, und alle jene Dinge,

die dazu führen, den Geist der Selbsthilfe zu pflegen.

i |
1

S
:

[

Ich glaube an die Stunde der Meditation und
bestimme eine Viertelstunde am Morgen und eine am
Abend zu diesem Zweck. Ich dringe auf diese Frist der
Meditation, ohne die Knaben zu Heuchlern zu machen,

indem sie vorgeben, zu meditieren. Aber ich insistiere
wirklich, dass sie ruhig sind, dass sie sich in der
Selbstbeherrschung üben, wenn sie auch nur, anstatt ihre
Gedanken auf Gott zu heften, nur den Eichhörnchen im
Baum zuschauen.

Jede Beschreibung einer solchen Schule ist
notgedrungen unzulänglich. Denn ihr wichtigster Faktor ist
die Atmosphäre und die Tatsache, dass sie nicht wie
eine Schule den Knaben durch eine autokrate Behörde

aufgedrungen wurde. Ich versuche es immer wieder, es

ihnen begreiflich zu machen, dass dies ihre eigne Welt
ist, auf welche ihr Leben voll und ganz reagieren sollte.
Sie haben ihre Stimme in der Administration der Schule
und was die Angelegenheit der Strafe betrifft, verlassen
wir uns meistens auf ihren eigenen Gerichtshof.

Zum Schlüsse warne ich meine Leser, nicht ein
falsches oder übertriebenes Bild dieses Ashram mit sich

zu nehmen. Wenn Ideen in einem Artikel auseinandergelegt

werden, scheinen sie zu einfach und zu vollständig.

Aber in Wirklichkeit ist ihre Offenbarung im lebenden,

verschiedenartigen und ewig wechselnden Material
nicht so klar und vollkommen. Die menschliche Natur
und die äussern Umstände bilden Hindernisse. Einige von
uns haben einen schwachen Glauben an Knabengemüte
als lebende Organismen und einige haben den natürlichen

Hang, durch Strenge Gutes zu tun. Andererseits
haben die Knaben verschiedene Grade von Empfänglichkeit,

und es gibt eine nicht geringfe Anzahl von
unvermeidlichen Misserfolgen. Unerwartet macht sich
Pflichtvergessenheit bemerkbar und weckt Zweifel in uns an
der Effikazität unsrer Ideale. Wir gehen durch dunkle
Zeiten der Zweifel und Reaktionen; aber diese gehören
zum Leben. Lebende Ideale können nie wie ein Uhrwerk
funktionieren und von jeder Sekunde Rechenschaft
ablegen. Und diejenigen, welche festes Vertrauen in ihre
Ideale haben, müssen ihre Wahrheit in zweifelhaften
und missglückten Fällen, die sicher kommen, um sie vom
rechten Weg zu locken, auf die Probe stellen. Was mich
anbetrifft, glaube ich mehr an das Lebensprinzip in der
Seele des Menschen, als an Methoden. Ich glaube, dass
der Zweck der Erziehung die Geistesfreiheit ist, die nur
auf dem Wege der Freiheit erreicht werden kann, obschon
diese ihr Risiko und ihre Verantwortlichkeit hat, wie das

Leben selber. Ich weiss bestimmt, obschon die meisten
Leute es vergessen zu haben scheinen, dass Kinder lebendige

Geschöpfe sind — lebendiger als Erwachsene, um
die sich eine Schale von Gewohnheiten geformt hat. Deshalb

ist es für ihre geistige Gesundheit und Entwicklung
absolut notwendig, dass sie nicht nur gewöhnliche Schulen

für ihren Unterricht haben, sondern eine Welt, deren
Geist persönliche Liebe ist. Es muss ein Ashram sein,
wo sich Männer in der Ruhe der Natur zum höchsten
Lebenszweck einfinden, wo das Leben nicht nur meditativ

ist, sondern intensiv tätig; wo der Geist der Knaben

nicht andauernd gedrillt wird, zu glauben, dass das
Ideal der Selbst-Idolatrie der Nation das höchste Ideal
für sie sei; wo sie dazu angehalten werden, in des Men-

181



sehen Welt Gottes Königreich zu sehen, dessen Bürgerrecht

sie sich würdig erweisen müssen; wo der Sonnenauf-

und -Untergang und die stille Pracht der Sterne
nicht täglich unbeachtet gelassen werden, wo Blumen-
und Früchtefeste der Natur vom Menschen freudig be-

grüsst werden, und wo der Junge und der Alte, der Lehrer

und der Schüler am selben Tisch sitzen und
gemeinschaftlich arn täglichen Brot und am Mahl ihres ewigen
Lebens teilnehmen.

Lehrer-Affekte.
Von Piof. Dr. W. Q u y e r, Rorschach.

(Schluss)

Es fehlt uns aber noch, und damit kommen wir zum
Schluss unseres allgemeinen Affektkatalogs, die letzte
affekterregende Quelle, nämlich die Beziehung des Ich
zu sich selbst. Eigentlich ist davon schon manches
vorausgenommen; die aus dem Gefühl innerer oder äusserer
Unzulänglichkeit entspringenden Affekte enthalten immer
auch schon das Motiv der Unzufriedenheit mit sich selbst.
Ungleich schwerer aber wird der Konflikt, wenn er
ausdrücklich im Kampfbereich des Gewissens steht, wenn
das Bewusstsein des Nichtgenügens vor das Forum der
höhern Distanz tritt: du solltest. Die Verantwortlichkeit

vor dem bessern Ich ist der tiefste und
unbarmherzigste Affekterreger.

Der Mensch hat zwar die Fähigkeit, unangenehme
Tatsachen aus dem Bewusstsein zu verdrängen, aber er
ist ihnen damit nicht weniger ausgeliefert, sie plagen
ihn aus den Tiefen seiner Seele, in Träumen, Symbolen,
Stimmungen, vor allem aber in einer neuen Form der
Angst. Diese Angst ist eine schlimmere als die aus blosser

unabänderlicher Minderwertigkeit entspringende. Ein
Schwerhöriger oder Nervenkranker kann nichts dafür,
dass er nicht vollwertig dasteht, den Delinquenten vor
dem kategorischen Imperativ hingegen grinst seine

eigene Schwäche und Bosheit unbarmherzig an, und wo
sich dieses Schuldgefühl fortwährend häuft, verdichtet
sich auch die Straferwartung zur eigentlichen Angst oder
Aengstlichkeit vor der ganzen Welt. Ich kann auf die
krankhaften Aeusserungen des Schuldaffektes hier nicht
eintreten. Neurose als Flucht in die Krankheit zur
Vermeidung neuer Konflikte und trotzdem wieder
Beanspruchung allseitiger Aufmerksamkeit, Zwangsvorstellungen

in dem Sinn, dass einer vor Angst resp. Straferwartung

keinen Dohlendeckel auf der Strasse, keine Stras-
senkreuzung, keine Brücke passieren kann, dass er sich
abends ängstlich einschliesst oder übertrieben vor Krankheiten

schützt, weil er sie im Angstaffekt ständig erwartet
— all das sind Wirkungen der Beziehung des Ich zu sich

selbst, des Verantwortungsbewusstseins. Wiederum treten

diese auf, und wiederum gibt zu solcher Verantwortung

vor sich selbst der Lehrerberuf reichste Gelegenheit.

Zwar auch der Kaufmann steht ständig Menschen

gegenüber, aber sein Tauschhandel ist ein Prozess, der

nicht an den seelischen Besitzstand rührt. Sogar der
Seelsorger ist im schlimmsten Fall Gott, aber nicht dem

widerspenstigen Schäflein verantwortlich; der Erzieher
hingegen steht ständig den ihm anvertrauten Kindern in
uneingeschränkter Verantwortung gegenüber, auf ihm
lastet der Druck jedes Fehlers, der sich so leicht aus der
Labilität des Kindes, aus der Vielheit der Schüler und
der Schwierigkeit des Verstehens jedes Einzelnen ergibt.
Man nehme nun noch ein empfindliches Gemüt, eine
leicht reizbare Konstitution oder irgendwelche körperliche

Leiden hinzu, so wird zusammen mit jenem
Verantwortungsdruck die Möglichkeit einer ungewöhnlich
reichen Affektskala für den Lehrer zugestanden werden
müssen. Es tönt denn auch von irrenärztlicher Seite her, der
Lehrerberuf scheine zum Irrsinn zu disponieren. Eine
Statistik der Leipziger Schulärzte aus dem Jahr 1895 soll
festgestellt haben, dass 22,5 o/0 der Volksschullehrer an
nervösen Störungen leiden, eine weitere Umfrage
ergab sogar, dass von 305 Lehrern nur 15 o/o nicht nervös

waren. *) Hoffentlich gelten diese Zahlen für
unsere mehr ländlichen Verhältnisse nicht, zu denken
geben sie immerhin.

Wenn ich nun die möglichen Blossen für
Affektentstehung beim Lehrer aufdeckte, so liegt es mir nun
auch ob, mit einigen Vorschlägen zur Affektverhütung
vor Sie zu treten. Zur Ueberleitung möchte ich ein
Beispiel musterhaften erzieherischen Verhaltens vorführen,
das bei scheinbar unvermeidlichen Affektaufreizungen völlig

korrekt dasteht. Ich entnehme es einem Artikel von
F. Künkel über „die therapeutische Praxis" in der
Zeitschrift „Schule und Leben", Heft 10, Berlin 1927, S. 16 ff.

Berta ist ein frisches und schnippisches Mädchen von 13

Jahern. Sie ist eine Gewohnheitsdiebin, und ausserdem wird
ihr zur Last gelegt, dass sie in einer Pflegeanstalt, jedesmal,
wenn sie Postdienst hatte, eine Reihe von Briefen, die für ihre
Kameradinnen bestimmt waren, verschwinden liess. Im übrigen
aber ist sie gesund und kräftig, lernt gut, ist die Anführerin
eines Kreises von Freundinnen, und fiel nur öfters dadurch auf,
dass sie auf Schulausflügen die Spielverderberin machte.

Sie ist die jüngste von sechs Geschwistern. Ihre vier Brüder

sind sämtlich ordentliche Leute, die schon Geld verdienen.
Die älteste Schwester, die als etwas nervös geschildert wird,
führt den Haushalt, da die Mutter seit 10 Jahren tot ist. Der

*) Ludwig Frank, Seelenleben und Erziehung, Zürich 1920.

182


	Meine Schule [Schluss]

