
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 2 (1929-1930)

Heft: 7

Artikel: Meine Schule

Autor: Tagore, Rabindranath

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851162

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHWEIZER ,1. i'.,
ERZIEHUNOS-RUNPSCHAU
Organ für das öffentliche und private Bildungswesen der Schweiz

Herausgegeben in Verbindung mit
Univ.-Prof. Dr. P. B o v e t, Prof. Dr. v.Gonzenbach, Priv.-Doz. Dr. H. Hanselmann,

Univ.-Prof. Dr. Matthias, Rektor J. S c h ä I i n Sem.-Dir. Dr. Schohaus und Sek.-Schulinsp. Dr.Schrag
von

Dr. phil. Karl E. Lusser

Meine Schule.
Von Rabindranath T agorc, Santiniketan.

Vorbemerkung des Herausgebers:

Der nachfolgende Aufsatz Tagores wurde von Frau Dr.
G. Surbeck-Herzog (Bern), z. Zt. Central-Hospital, Pagaralam,
Sumatra, mit grosser Sorgfalt erstmals ins Deutsche übertragen.

Tagore, dem das deutsche Manuskript vorgelegt wurde,
liess Frau Dr. Surbeck mitteilen, dass er die Uebersetzung
persönlich, unter Mitwirkung europäischer Professoren seiner Schule,
überprüft habe, sie für ausgezeichnet halte, „Dr. Tagore
finds your translation excellent, several of our European
professors having read out your article to him along with partial
translation in English."

Die Kunstdruckbeilage dieses Heftes stellt die Reproduktion
eines Portraits von der Hand des genialen, in der Schweiz

aber noch unbekannten bulgarischen Künstlers Boris Oeor-
giev, dar. Tagore bezeichnete es als das beste ihn darstellende

Bild. Wir freuen uns, bei dieser Gelegenheit mitteilen
zu können, das Boris Georgiev, der auf Einladung Tagores
für einige Jähre nach Indien reist, im gegebenen Zeitpunkt
seine persönlichen Eindrücke von der Schule in Santiniketan
in der „Erziehungs-Rundschau" veröffentlichen wird.

*

Ich näherte mich den Vierzigern, als ich in Bengalen
eine Schule gründete. Man hatte das sicher nie erwartet
von mir, der ich den grössten Teil meines Lebens mit
Schreiben, hauptsächlich mit Verse-Schreiben, zugebracht
hatte; deshalb dachten die Leute ganz natürlicherweise,
dass die Schule als solche nicht eine der besten sein
könne, aber dass sie sicher übertrieben neuartig sei, das

Erzeugnis verwegener Unerfahrenheit.
Dies ist einer der Gfünde, weshalb ich oft gefragt

werde, auf welcher Idee meine Schule gegründet sei.
Diese Frage bringt mich in grosse Verlegenheit, denn

um die Erwartung des Fragestellers zu befriedigen, darf
ich es mir nicht leisten, eine alltägliche Antwort zu
geben. Immerhin werde ich der Versuchung, originell zu
sein, widerstehen und mich damit begnügen, ausschliesslich

aufrichtig zu sein.
Vor allem muss ich bekennen, dass es mir schwer

fällt zu sagen, was die Grundidee meiner Institution ist,
denn die Idee ist nicht wie ein festes Fundament, auf
welchem ein Gebäude errichtet wird. Sie gleicht eher

einem Samen, der nicht, kaum dass er zu keimen
beginnt, schon benannt und eingeteilt werden kann.

Den Keim aber, aus welchem meine Schule sich

entwickelte, kenne ich wohl. Es war keine neue Erziehungstheorie,

sondern die Erinnerung an meine eigne Schulzeit.

Dass jene Tage für mich unglückliche waren, kann
ich nicht lediglich meinem besonderen Temperament
zuschreiben, oder einem speziellen Mangel der Schulen,
in die ich geschickt wurde. Es ist möglich, dass, wäre
ich weniger sensitiv gewesen, ich mich mit der Zeit
an den Zwang gewöhnt und lange genug ausgeharrt hätte,

um meine Examen an der Universität zu bestehen.
Aber immerhin, Schulen sind Schulen, wenn auch einige
besser und einige schlechter sind, je nach ihrem Niveau.

Die Vorsehung hat es so eingerichtet, dass kleine
Kinder mit Muttermilch genährt werden. So finden sie ihre

Nahrung und ihre Mutter zugleich. Dies ist vollkommene
Nahrung, für den Körper und die Seele und führt zur
Erkenntnis der tiefen Wahrheit, dass des Menschen wahres
Verhältnis zur Welt persönliche Liebe ist und nicht das

Gesetz von Ursache und Wirkung.
Der Anfang und das Ende eines Buches haben grosse

Aehnlichkeit miteinander. An beiden Stellen ist die volle
Auslegung der Wahrheit gegeben, nur ist sie in der
Einleitung einfach, weil unentwickelt, und am Ende wird sie
wieder einfach, weil vollkommen entwickelt. Die Wahrheit

aber in ihrem Mittellauf ist vielgestaltig, stösst auf
Hindernisse und zerfällt in Stücke, um sich in vollerer
Einheit wiederzufinden.

Aehnlich ist es mit des Menschen Einführung in diese

Welt, die in einfacher Form die Einführung zu seiner letzten

Wahrheit ist. Er wird in eine Welt hineingeboren, die
ihm innig lebendig vorkommt, wo er als Individuum die
Aufmerksamkeit seiner Umgebung auf sich lenkt. Dann
wächst er auf und beginnt zu zweifeln an dem tief
persönlichen Aspekt der Wirklichkeit; er verliert sich in der
Vielgestaltigkeit der Dinge und trennt sich von seiner

145



Umgebung los, oft im Geiste des Widerspruches. Aber
dieser Bruch der Einheit, dieser Bürgerkrieg zwischen seiner

Persönlichkeit und seiner äussern Welt, kann
niemals seinen Sinn in unendlicher Zwietracht finden. Er
muss, um die richtige Lösung seines Lebens zu finden,
über die Abwege seiner Zweifel zurückkommen zur
Einfachheit vollkommener Wahrheit und sich dem All
verbünden im Bund unendlicher Liebe.

Deshalb sollte man der Kindheit den Lebenstrunk,
nach welchem sie lechzt, in vollem Mass gewähren. Das

junge Wesen sollte von der Idee erfüllt sein, dass es

in eine menschliche Welt hinein geboren worden ist, die
in Harmonie mit der äussern Welt steht. Und gerade
das ist es, was die übliche Art Schulen unbeachtet lässt,
mit dem Ausdruck erhabenen Wissens, streng und
verächtlich. Sie reisst die Kinder mit Gewalt aus einer Welt
voll von Gottes Wundern, voll von Hinweisungen auf
das Persönliche. Sie hat eine Methode der Züchtigung,
die sich weigert, das Individuelle anzuerkennen. Sie ist
eine Fabrik, dazu bestimmt, gleichförmige Resultate zu
erzeugen. Sie folgt einer imaginären, geraden
Durchschnittslinie und macht dem Weg des Lebens einen
Vorwurf, wenn er sich dieser nicht anpasst; denn nach der
Ansicht der Schule ist das Leben dann vollkommen, wenn
es zulässt, dass man es als etwas Totes behandle und in
gleichmässige, handliche Stücke schneide. Und das war
der Grund meiner Leiden, als ich zur Schule ging. Denn
plötzlich versank meine ganze Welt, um hölzernen Bänken

Platz zu machen und hohen Mauern, die mich mit
dem leeren Blick eines Blinden anstarrten. Ich war kein
Erzeugnis des Schulmeisters, — als ich geboren werden
sollte, hatte man die Staatliche Schuldirektion nicht um
Rat gefragt. Aber war das ein Grund, weshalb sie sich
an mir rächen mussten für die Vernachlässigung meines
Schöpfers?

Aber die Legende sagt, dass der Genuss der Frucht
des Baumes der Weisheit nicht vereinbar sei mit dem
Verbleiben im Paradies. Deshalb werden der Menschen
Kinder aus ihrem Paradies vertrieben in ein Reich des

Todes, wo die Wohlanständigkeit das Zepter führt. So

musste ich meine Seele in die Zwangsjacke der Schule

zwängen, die, wie die Schuhe der Chinesin, sie überall
und zu allen Zeiten quetschte und verwundete. Ich hatte
das Glück, mich davon befreien zu können, bevor
allgemeine Unempfindlichkeit einsetzte.

Obschon ich dankbar bin, dass ich nicht den vollen
Termin der Strafe absitzen musste, den Männer von
meiner Position über sich ergehen lassen müssen, um
Eintritt in die gebildete Gesellschaft zu erhalten, bin ich
doch froh, der Verwüstung nicht ganz entronnen zu sein,
da sie mich über das Unrecht, unter dem die Menschenkinder

leiden, aufgeklärt hat.
Die Ursache desselben ist, dass Gottes Fügung, Kinder

ins Wissen hineinwachsen zu lassen, der Menschen
Absichten entgegenstehen. Geschäfte sind unsre eigne
Angelegenheit; in der Schreibstube steht es uns frei,
Massnahmen zu treffen, die unsrer besondern Absicht

förderlich sind. Aber an Gottes Schöpfungen lassen sich
nicht solche Schreibstuben-Massnahmen treffen. Und Kinder

sind Gottes eigenste Schöpfung.
Wir sind in diese Welt gekommen, um sie zu

bejahen, nicht einfach um sie zu kennen. Durch Schulweisheit

können wir zu Macht gelangen; Vollkommenheit
erreichen wir nur durch Sympathie. Die höchste Erziehung
ist diejenige, welche uns nicht nur Aufschlüsse gibt,
sondern unser Leben in Hartnonie mit dem Dasein bringt.
Wir sehen jedoch, dass diese Erziehung zu allverstehender

Liebe in den Schulen nicht nur vernachlässigt,
sondern systematisch unterdrückt wird. Schon in frühester
Kindheit werden wir dazu angehalten, uns der Natur zu
entwöhnen, wodurch von Anfang an unsre Seele im
Widerspruch steht mit der äussern Welt. So wird die
höchste Erziehung, für die wir vorbestimmt waren,
vernachlässigt, und wir müssen unsre Welt opfern für einen
Sack voll Schulweisheit. Wir berauben das Kind seinei;

Welt, um ihm Geographie beizubringen, seiner Sprache,
um es Grammatik zu lehren. Es hungert nach dem Epos,
und man füttert es mit Chroniken von Heldentaten und
Jahreszahlen. Es war in eine menschliche Welt hinein
geboren worden, aber es wird in eine Welt lebender
Grammophone verbannt, um dort eine Sünde, unwissend
geboren zu sein, zu sühnen. Die Natur des Kindes wehrt
sich gegen solches Elend mit der ganzen Kraft des
Leidens und wird zuletzt nur durch schwere Strafe zum
Stillschweigen gebracht.

Wir alle wissen, dass Kinder die Erde lieben; Körper
und Seele dursten nach Luft und Licht wie die Blumen.
Sie können den Lockungen der Welt nicht widerstehen
und öffnen ihr ihre Sinne.

Aber unglücklicherweise für die Kinder leben ihre
Eltern, indem sie, gemäss den sozialen Traditionen, ihrem
Beruf nachgehen, in einer eigenen Welt von Gewohnheiten.

Daran kann man nicht viel ändern, denn, gezwungen
durch die Umstände und die Unumgänglichkeit sozialer

Uebereinstimmung, müssen die Menschen sich spezialisieren.

Aber unsre Kindheit ist diejenige Periode, in der wir
frei sind — oder sein sollten — frei von der Notwendigkeit

um zu spezialisieren und uns in die engen Banden
sozialer und beruflicher Konventionen zu binden.

Ich erinnere mich an das Erstaunen und Missfallen
eines erfahrenen Schuldirektors, der den Ruf eines

erfolgreichen Zuchtmeisters genoss, als er einen meiner
Schüler auf einen Baum klettern und eine Astgabel für
seine Studien wählen sah. Ich musste ihm zur Erklärung
sagen: „Die Kindheit ist die einzige Periode im Leben,
wo ein zivilisierter Mensch wählen kann zwischen einem
Baumast und einem Lehnsessel, und sollte ich dem Jungen

dieses Privileg deshalb rauben, weil es mir als

Erwachsenem versagt ist?" Das Erstaunliche jedoch war,
des Schulmeisters Lob über die botanischen Kenntnisse
des Knaben zu hören. Er glaubt deshalb an eine
unpersönliche Kenntnis des Baumes, weil das Wissenschaft ist,
aber nicht an eine persönliche Erfahrung, an ein persön-

146



liches Erleben. Das Erweitern der Erfahrung bildet den

Instinkt und führt zum gleichen Resultat wie die naturge-
mässe Unterweisung. Die Knaben meiner Schule haben

instinktive Kenntnis der Beschaffenheit des Baumes
erworben. Bei der geringsten Berührung wissen sie, wo
ihr Fuss Halt finden kann auf dem scheinbar ungastlichen
Stamm; sie wissen, was sie sich den Aesten gegenüber
erlauben können, wie sie ihr Körpergewicht verteilen
müssen, um den Zweigen nicht zu schwer zu werden.
Meine Knaben verstehen es, sich den Baum beim Früchte-
pflücken, um auszuruhen und um sich vor ungewünschten
Verfolgern zu schützen, im höchsten Masse zunutzen zu
machen. Ich selber wurde in einem gebildeten Heim
in einer Stadt aufgezogen, und was mein persönliches
Benehmen betrifft, muss ich mein ganzes Leben lang so

vorgehen, als ob ich in eine Welt ohne Bäume hineingeboren

worden wäre. Deshalb betrachte ich es als einen

Teil der Erziehung, meine Knaben darauf aufmerksam zu
machen, dass sie in einer Welt leben, wo Bäume eine

greifbare Tatsache sind, nicht nur für die Abgabe von
Sauerstoff und die Aufnahme von Kohlensäure aus der
Luft, sondern als lebende Bäume.

Naturgemäss sind die Sohlen unserer Füsse so
beschaffen, dass sie sich am besten eignen um auf der Erde

zu stehen und zu gehen. Vom Tag an wo wir begannen
Schuhe zu tragen, verringerten wir den Zweck unserer
Füsse bis auf ein Minimum. Mit der Abnahme ihrer
Verantwortlichkeit haben sie ihre Würde verloren und lassen
es sich jetzt gefallen, dass man sie mit Strümpfen,
Pantoffeln und Schuhen von jeglichem Preis und jeglicher
Form und Missform verzärtelt. Es ist für Gott wie ein

Vorwurf der Menschen, dass er ihnen nicht Hufe gegeben
hat an Stelle der wundersam feinfühligen Sohlen.

Ich bin nicht für die gänzliche Verbannung der
Fussbekleidung. Aber ich zögere nicht, mit Nachdruck zu

sagen, dass die Ausbildung der Fussohlen, welche die Kinder

von der Natur gratis geliefert bekamen, nicht
vernachlässigt werden darf. Von all unsern Gliedern sind sie

die geeignetsten, um durch ihre Berührung mit der Erde
vertraut zu werden. Die Erdoberfläche hat eine subtile
Modulation, die sie nur ihrem wirklichen Geliebten, dem

Fuss, zum Kusse reicht.
Ich muss wieder bekennen, dass ich in einem

gepflegten Haus erzogen worden bin, wo meine Füsse von
der ersten Kindheit an vor der Berührung mit Staub sorgfältig

behütet wurden. Wenn ich versuche, meine Knaben

im Barfussgehen nachzuahmen, kommt es mir
schmerzlich zum Bewusstsein, was für eine grosse
Unwissenheit, was die Erde anbelangt, ich unter meinen Füssen
habe. Ich wähle beim Auftreten so ausnahmslos die Dornen,

dass diese vorzuwiegen scheinen. Meinen Füssen
fehlt der Instinkt, der Linie des geringsten Widerstandes
zu folgen. Auch die ebenste Erdoberfläche hat ihre
Unebenheiten kleinster Hügelchen und Tälchen, die nur der
geübte Fuss erkennt. Ich habe mich oft gewundert über
die unvernünftigen Zickzack der Fusspfade über vollkommen

ebene Felder. Es ist um so erstaunlicher, wenn

man bedenkt, dass ein Fusspfad nicht durch die Laune
eines Einzelnen entsteht. Ohne dass die meisten
Fussgänger dieselben Eigentümlichkeiten hätten, könnten solch
sichtlich unbequeme Pfade nicht entstehen. Aber der
wahre Grund liegt in der leisen Mahnung der Erde, auf
welche unsre Füsse unbewusst reagieren. Diejenigen,
deren Füsse nicht verdorben worden sind, können ihre
Fussmuskeln dem geringsten Umstand im Nu anpassen.
Deshalb können sie sich vor dem Eindringen der Dornen
selbst dann hüten, wenn sie darauf treten; und ohne das

geringste Unbehagen können sie barfüssig über einen
steinigen Weg gehen. Ich weiss dass in der praktischen
Welt Schuhe getragen, Strassen beschottert, Autos
hergestellt werden; aber sollte man den Kindern während
ihrer Erziehung nicht begreiflich machen, dass die Welt
mehr ist als die vier Wände ihres Salons, dass es eine
Natur gibt, mit welcher ihre Glieder wunderbar
übereinstimmen. Es gibt Leute welche glauben, dass ich, weil
ich in meiner Schule die grösste Einfachheit eingeführt
habe, die im Mittelalter herrschende Idealisierung der
Armut predige. Die eingehende Diskussion dieses Themas
liegt ausserhalb meines Vortrags, aber müssen wir nicht
vom Standpunkt der Erziehung aus zugeben, dass Armut
diejenige Schule ist, in welcher der Mensch seinen ersten
und seinen besten Unterricht genoss? Selbst der Sohn
eines Millionärs wird hilflos und arm geboren und muss
seine Lebenslektion von Anfang an lernen. Er muss, wie
die ärmsten Kinder, gehen lernen, obschon er Mittel hat,
die es ihm ermöglichen, ohne den Zubehör von Beinen
auszukommen. Armut bringt uns in innige Berührung
mit dem Leben und der Welt, denn als Reicher leben
heisst: hauptsächlich von Surrogaten und somit in einer
Welt geringerer Wirklichkeit leben. Das kann gut sein
für unser Vergnügen und unsern Stolz, aber nicht für
unsere Erziehung. Reichtum ist ein goldener Käfig, in
welchem die Kinder der Reichen gezähmt werden durch Ab-
tötung ihrer Kräfte. Deshalb habe ich in meiner Schule,
zur grossen Empörung verschwenderischer Leute, für diesen

grossen Lehrer gesorgt (die Einfachheit in Material
und Einrichtung), nicht weil dies Armut ist, sondern
weil es zu persönlicher Erfahrung der Welt führt.

Ich schlage vor, dass während eines begrenzten
Lebensabschnittes nach der Weise der Naturvölker gelebt
werden sollte. Die Zivilisation kann sich nicht in die
Entwicklung des ungebornen Kindes mischen. Im Mutterleib

hat es Musse, den ersten Teil des vegetativen
Lebens zu beenden. Aber sobald* es geboren worden ist,
mit all seinen Instinkten auf den nächsten Teil, welcher
das natürliche Leben ist, vorbereitet, stürzt sich die Gesellschaft

mit ihren kultivierten Gewohnheiten auf es, um es
den offenen Armen der Mutter Erde, dem Wasser, dem
Himmel, dem Sonnenschein und der Luft zu entreissen.
Anfänglich wehrt es sich und weint bitterlich und dann
vergisst es allmählich, dass Gottes Schöpfung sein Erbe
ist und verschliesst sich der Natur und geht im Kleinkram

auf, den es auf Kosten einer ganzen Welt,
möglicherweise seiner Seele, stolz erobert hat.

147



Die zivilisierte Welt der Konventionen und allem
Drum und Dran kommt im Mittellauf des Menschenlebens.

Sie ist weder am Anfang noch am Ende. Ihre
gewaltigen Verwicklungen und ihr Anstandskodex haben
auch ihre Nützlichkeit. Aber wenn diese vorwiegen und
neben dem Reich von Rauch und Lärm, von zurechtgemachten

und geschmückten Anstandsregeln kein grüner
Fleck im Menschenleben mehr übrigbleibt, leiden die Kinder

und der Jüngling wird erdenmüde, während alte
Männer vergessen, in Ruhe und Schönheit alt zu werden
und einfach verfallene Jünglinge sind, die sich über die
Schäbigkeit ihres Alters, voll von Löchern und Flicken,
schämen müssen.

Es ist jedoch sicher, dass die Kinder nicht eine
vermummte und verborgene Welt der Wohlanständigkeit

erwarteten, als sie bereit waren, um in diese Welt
hinein geboren zu werden. Wenn sie auch nur eine

Ahnung gehabt hätten, dass sie ihre Augen dem Sonnenschein

nur öffnen 'würden, um vom Erziehungsdepartement

beschlagnahmt zu werden, bis sie die Frische ihres
Gemüts und die Schärfe ihrer Sinne verlieren, würden
sie es sich zweimal überlegt haben, bevor sie sich auf
die Laufbahn des Menschen gewagt hätten. Gottes
Anordnungen sind nie Sonderanordnungen. Sie haben immer
eine harmonische Ganzheit und einen ununterbrochenen
Zusammenhang mit allen Dingen. Deshalb marterte mich
in meiner Schulzeit die Tatsache, dass die Schule nicht
die Vollständigkeit der Welt hat. Sie war eine besondere

Einrichtung, um Unterricht zu geben. Deshalb kann sie
sich nur für Erwachsene eignen, welche sich des speziellen

Nutzens solcher Anstalten bewusst, und deshalb
bereit sind, den Unterricht auf Kosten der Trennung vom
Leben zu empfangen. Aber Kinder sind in das Leben

verliebt, und es ist ihre erste Liebe. All seine Buntheit
und sein Rhythmus ziehen seine Aufmerksamkeit auf sich.
Sind wir aber, um ihre Liebe zu unterdrücken, unseres
Wissens so ganz sicher? Kinder werden nicht als Asketen

geboren, geeignet, um sich plötzlich an die klösterliche

Zucht der Schule zu gewöhnen. Zuerst müssen sie
durch ihre Liebe zum Leben Erfahrungen sammeln; und
dann werden sie dem Leben entsagen, um Weisheit zu
erlangen; und dann werden sie mit reiferem Wissen wieder

zurückkommen zu einem volleren Leben.
Aber die Gesellschaft hat Vorkehrungen getroffen

um die Menschen so zu handhaben, dass sie sich ihrem
gewünschten Muster anpassen. Diese Vorkehrungen sind
so eng aneinandergereiht, dass es schwer ist Lücken zu

finden, um die Natur einzulassen. Es gibt eine periodische

Anwendung schwerer Strafen, die denjenigen bis

zum Ende verfolgt, der sich gegenüber einiger dieser
Anordnungen Freiheiten erlaubt, selbst wenn er es tut, um
seine Seele zu retten. Deshalb ist es eins, die Wahrheit
zu erkennen und ein anderes, sie in, die Tat umzusetzen,
wo man den ganzen Strom des geltenden Systems gegen
sich hat. Deshalb war ich in Verlegenheit, als ich vor
der Aufgabe stand, der Erziehung meines eigenen Sohnes

eine praktische Lösung zu geben. Das erste was ich

tat, war, ihn aus der Stadt hinaus in ein Dorf zu nehmen
und ihm die Freiheit der uranfänglichen Natur zu gestatten,

soweit diese heutigen Tages noch erhältlich ist. Er
hatte einen Fluss, berücksichtigt für seine Gefahren, wo
er schwamm und ruderte, ohne durch die Angst seiner
Eltern gehemmt zu werden. Er verbrachte seine Zeit auf
den Feldern und auf den pfadlosen Sandbänken und kam
zu spät zum Essen, ohne deshalb zur Rede gestellt zu
werden. Er war von keinem Luxus umgeben, so wie er für
Knaben seiner Verhältnisse nicht nur üblich ist, sondern
unentbehrlich erachtet wird. Ich bin sicher, dass er von
denjenigen Leuten, für welche die Gesellschaft die ganze
Welt verdrängt hat, wegen diesen Entbehrungen bemitleidet

und seine Eltern gerügt wurden. Aber ich war
überzeugt, dass Luxus für Knaben eine Last ist.

Ich konnte, weil ich eine Person mit beschränkten
Mitteln bin, wenig tun für seine Erziehung im Sinne meiner

Pläne. Aber immerhin hatte er Freiheit der Bewegung;
Reichtum und Schicklichkeit setzten nur geringe Schranken

zwischen ihn und die Welt der Natur. So hatte er
eine bessere Gelegenheit zur richtigen Erfahrung der
Welt, als ich je gehabt habe. Aber eines schien mir weit
wichtiger als alles andere.

Der Zweck der Erziehung ist, dem Menschen die
Einheit der Wahrheit zu geben. Früher, als das Leben
einfach war, waren alle verschiedenen Elemente des
Menschen in vollkommener Harmonie. Als sich aber der
Verstand von Seele und Körper trennte, legte die Schule
den ganzen Nachdruck auf die intellektuelle und die
physische Seite des Menschen. Wir gehen ganz darin auf,
den Kindern Aufklärungen zu geben und sehen nicht,
dass wir durch diesen Nachdruck den Bruch zwischen
geistigem, seelischem und körperlichem Leben verschlimmern.

Ich glaube an eine geistige Welt, nicht als etwas
von dieser Welt getrenntes, sondern als ihre innerste
Wahrheit. Bei jedem Atemzug müssen wir die Wahrheit
fühlen, dass wir in Gott leben. In dieser grossen Welt,
voll Geheimnisse des Unendlichen, können wir nicht
annehmen, dass unsre Existenz ein Ausbruch des Zufalls
sei, der auf der Strömung der Materie einem ewigen
Nirgendwo zutreibt. Wir können unser Leben nicht als
Traum eines niemals erwachenden Träumers betrachten.

Wir haben eine Persönlichkeit, der Form und Kraft
nichts bedeuten, wenn sie nicht zu etwas ewig Persönlichem

in Beziehung stehen, dessen Wesen wir einigermas-
sen in der menschlichen Liebe, in der Grösse des Guten,
im Martyrertum heldenhafter Seelen, in der unaussprechlichen

Schönheit der Natur erkennen, welche nicht nur
eine physikalische Tatsache oder sonst etwas anderes
sein können als der Ausdruck der Persönlichkeit.

Die Erfahrung der seelischen Welt, die uns durch
die Gewohnheit, sie von Kindheit an zu verkennen,
entgeht, muss von den Kindern erlangt werden, indem sie
mit vollen Zügen darin leben, und nicht durch die
Vermittlung theologischen Unterrichts. Aber es ist in der
gegenwärtigen Zeit schwer, eine Lösung für dieses Pro-

148



blem zu finden; denn heutzutage haben es die Menschen
so weit gebracht, ihre Zeit so auszufüllen, dass sie keine
Musse mehr haben um einzusehen, dass ihre Tätigkeit
nur Bewegung, aber sehr wenig Wahrheit hat, und dass
die Seele ihre Welt nicht gefunden hat.

In Indien halten wir immer noch die Erinnerung an
die Tradition der Waldkolonien grosser Meister hoch.
An diesen Orten waren weder Schulen noch Klöster im
modernen Sinn des Wortes. Es gab dort Heimstätten, wo,
mit ihrer Familie zusammen, Männer wohnten, deren
Aufgabe es war, die Welt in Gott zu sehen und ihr
Leben in ihm zu verwirklichen. Obschon sie ausserhalb der
Gesellschaft lebten, waren sie doch für die Gesellschaft
das, was die Sonne für die Planeten ist: der Mittelpunkt,
von welchem sie ihr Leben und Licht empfing. Hier wuchsen

die Knaben in inniger Beschaulichkeit des ewigen
Lebens heran, bevor sie geeignet befunden wurden, um in
den Stand des Meisters einzutreten.

So war im alten Indien die Schule dort, wo das Leben
selber war. Dort wurden' die Schüler nicht in der
akademischen Atmosphäre der Gelehrtheit oder im
verstümmelten Leben klösterlicher Abgeschiedenheit erzogen,

sondern im lebendigen Hauch hoher Aspirationen.
Sie hüteten das Vieh auf der Weide, sammelten Brennholz,

pflückten Früchte und pflegten Nächstenliebe und
wuchsen in ihrem Geist mit ihres Lehrers seelischem
Wuchs. Dies war möglich, weil nicht der Unterricht der
anfängliche Zweck dieser Orte war, sondern denen, die
ihr Leben in Gott lebten, ein Obdach zu geben.

Es wird durch die Reliquie, welche wir im landesüblichen

Erziehungs-System besitzen, bewiesen, (das seine

Unabhängigkeit Jahrhunderte hindurch bewahrt hat, um
jetzt beinahe unter der Hand der fremden bureaukrati-
schen Kontrolle zu unterliegen) dass die* traditionelle
Beziehung zwischen Lehrer und Schüler nicht nur eine
romantische Fiktion ist. Diese chatus-pathis, wie der
Sanskrit-Name der Universität lautet, haben mit der Schule
nichts gemein. Die Schüler leben im Haus ihres Lehrers

wie seine eigenen Kinder, ohne für Kost und Logis
oder für den Unterricht zahlen zu müssen. Der Lehrer
liegt seinen eigenen Studien ob und führt ein einfaches
Leben, und die Hilfe, die er seinen Schülern angedeihen
lässt, ist ein Teil seines Lebens, nicht seines Berufes.

Dieses Erziehungs-Ideal, das Leben hoher Aspirationen

mit seinem Lehrer zu teilen, beschäftigte mich
sehr. Die Enge unsrer unfreien Zukunft, und der Mangel
guter Gelegenheiten zwangen mich um so mehr zu seiner

Verwirklichung. Diejenigen, welche in andern Ländern
mit unbegrenzten Erwartungen auf weltliche Aussichten

beglückt sind, können den Zweck ihrer Erziehung darauf
einstellen. Das Bereich ihres Lebens ist mannigfaltig und
weit genug, um ihnen Freiheit zu geben, ihre Kräfte
ungehindert zu entfalten. Wir hingegen müssen, um die

Selbstachtung, die wir uns und unserm Schöpfer schuldig

sind, zu bewahren, das höchstmögliche Wachstum und
die Freiheit der Seele zum Zweck unsrer Erziehung
machen, der dem höchsten Zweck des Menschen in nichts
nachsteht. Es ist jämmerlich, sich um ein winziges Stückchen

Glück reissen zu müssen. Wir wollen nur Zugang
zum Leben, das über den Tod geht und über alle
Umstände erhaben ist; wir wollen unsern Gott finden und
für diese letzte Wahrheit leben, welche uns von den Ketten

des Staubes befreit und uns Reichtum gibt, nicht an
irdischen Dingen, sondern an innerm Licht, nicht an
Gewalt, sondern an Liebe. Solche Emanzipation haben wir
in unserm Land bei Männern gesehen, die ohne
Bücherweisheit und in gänzlicher Armut lebten. In Indien haben

wir einen Schatz geistigen Wissens zum Erbe. Lasst es

also Sache unserer Erziehung sein, ihn zu entfalten, um
uns die Kraft zu geben, ihn in unserm Leben richtig
anzuwenden und ihn, wenn die Zeit dazu gekommen ist,
der übrigen Welt anzubieten, als unsern Beitrag zu
ihrem Wohlergehen.

Ich war in meine literarische Tätigkeit vertieft, als

dieser Gedanke mir mit schmerzender Intensität durch
den Kopf fuhr. Ich hatte plötzlich das Gefühl, wie einer,
der unter einem Alpdrücken stöhnt. Es war nicht
nur meine eigne, sondern die Seele meines Heimat-Landes,

die durch mich nach Atem rang. Ich fühlte genau,
dass das was Not tat nicht ein besonderes materielles
Ziel war, nicht Reichtum oder Behaglichkeit oder Gewalt,
sondern unser Erwachen zum Bewusstsein der
Seelenfreiheit, der Freiheit des Lebens in Gott, wo wir keine
Feindschaft haben gegen diejenigen, welche kämpfen, keinen

Wettstreit mit denjenigen, welche Geld verdienen
müssen, wo wir über allen Angriffen und Beschimpfungen
stehen. | :

Glücklicherweise stand mir ein Ort zur Verfügung,
wo ich mein Werk beginnen konnte. Mein Vater hatte
auf einer seiner zahlreichen Reisen diesen einsamen Fleck

gewählt, der wie geschaffen war für sein Leben der
Gottesgemeinschaft. Diesen Ort widmete er denjenigen, welche

Ruhe und Zurückgezogenheit für ihre Meditation
und ihr Gebet suchen.

Ich hatte etwa zehn Knaben bei mir, als ich hierher
kam und ohne irgendwelche vorherige Erfahrungen mein

neues Leben begann.
(Fortsetzung folgt.)

149


	Meine Schule

