Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 2 (1929-1930)

Heft: 7

Artikel: Meine Schule

Autor: Tagore, Rabindranath

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-851162

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-851162
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zrich,
Oktober-Heft 1929

SCHWEIZER

Organ flur das offentliche und private Bildungswesen der Schweiz

Nr. 7
Il. Jahrgang

Herausgegeben in Verbindung mit

Univ.-Prof. Dr. P.Bovet, Prof.Dr.v. Gonzenbach, Priv.-Doz. DI‘;. H.Hanselmann,
Univ.-Prof.Dr.M atthias, Rektor J.Schilin, Sem.-Dir.Dr.Schohaus und Sek.-Schulinsp.Dr.Schrag
von

Dr. phil. Karl E. Lusser

Meine Schule.

Von Rabindranath T agore, Santiniketan.

Vorbemerkung des Herausgebers:

Der nachfolgende Aufsatz Tagores wurde von Frau Dr.
G. Surbeck-Herzog (Bern), z. Zt. Central-Hospital, Pagaralam,
Sumatra, mit grosser Sorgfalt erstmals ins Deutsche iibertra-
gen. Tagore, dem das deutsche Manuskript vorgelegt wurde,
liess Frau Dr. Surbeck mitteilen, dass er die Uebersetzung per-
sonlich, unter Mitwirkung europiischer Professoren seiner Schule,
iiberpriift habe, sie fiir ausgezeichnet halte, .... ,Dr. Tagore
finds your translation excellent, several of our European pro-
fessors having read out your article to him along with partial
translation in English.®

Die Kunstdruckbeilage dieses Heftes stellt die Reproduk-
tion eines Portraits von der Hand des genialen, in der Schweiz
aber noch unbekannten bulgarischen Kiinstlers Boris Geor-
giev, dar. Tagore bezeichnete es als das beste ihn darstel-
lende Bild. Wir freuen uns, bei dieser Gelegenheit mitteilen
zu konnen, das Boris Georgiev, der auf Einladung Tagores
fiir einige Jahre nach Indien reist, im gegebenen Zeitpunkt
seine personlichen Eindriicke von der Schule in Santiniketan
in der ,,Erziehungs-Rundschau® verdffentlichen wird.

*

Ich nédherte mich den Vierzigern, als ich in Bengalen
eine Schule griindete. Man hatte das sicher nie erwartet
von mir, der ich den grossten Teil meines Lebens mit
Schreiben, hauptsichlich mit Verse-Schreiben, zugebracht
hatte; deshalb dachten die Leute ganz natiirlicherweise,
dass die Schule als solche nicht eine der besten sein
konne, aber dass sie sicher iibertrieben neuartig sei, das
Erzeugnis verwegener Unerfahrenheit.

Dies ist einer der Griinde, weshalb ich oft gefragt
werde, auf welcher Idee meine Schule gegriindet sei.
Diese Frage bringt mich in grosse Verlegenheit, denn
um die Erwartung des Fragestellers zu befriedigen, darf
ich es mir nicht leisten, eine alltigliche Antwort zu ge-
ben. Immerhin werde ich der Versuchung, originell zu
sein, widerstehen und mich damit begniigen, ausschliess-
lich aufrichtig zu sein.

Vor allem muss ich bekennen, dass es mir schwer
fillt zu sagen, was die Grundidee meiner Institution ist,
denn die Idee ist nicht wie ein festes Fundament, auf
welchem ein Gebiude errichtet wird. Sie gleicht eher

145

einem Samen, der nicht, kaum dass er zu keimen be-
ginnt, schon benannt und eingeteilt werden kann.

Den Keim aber, aus welchem meine Schule sich ent-
wickelte, kenne ich wohl. Es war keine neue Erziehungs-
theorie, sondern die Erinnerung an meine eigne Schul-
zeit. ‘
Dass jene Tage fiir mich ungliickliche waren, kann
ich nicht lediglich meinem besonderen Temperament zu-
schreiben, oder einem speziellen Mangel der Schulen,
in die ich geschickt wurde. Es ist moglich, dass, wire
ich weniger sensitiv gewesen, ich mich mit der Zeit
an den Zwang gewdhnt und lange genug ausgeharrt hat-
te, um meine Examen an der Universitdt zu bestehen.
Aber immerhin, Schulen sind Schulen, wenn auch einige
besser und einige schlechter sind, je nach ihrem Niveau.

Die Vorsehung hat es so eingerichtet, dass kleine
Kinder mit Muttermilch genéhrt werden. So finden sie ihre
Nahrung und ihre Mutter zugleich. Dies ist vollkommene
Nahrung, fiir den Kdrper und die Seele und fiihrt zur Er-
kenntnis der tiefen Wahrheit, dass des Menschen wahres
Verhiltnis zur Welt persénliche Liebe ist und nicht das
Gesetz von Ursache und Wirkung.

Der Anfang und das Ende eines Buches haben grosse
Aehnlichkeit miteinander. An beiden Stellen ist die volle
Auslegung der Wahrheit gegeben, nur ist sie in der Ein--
leitung einfach, weil unentwickelt, und am Ende wird sie
wieder einfach, weil vollkommen entwickelt. Die Wahr-
heit aber in ihrem Mittellauf ist vielgestaltig, stosst auf
Hindernisse und zerfillt in Stiicke, um sich in vollerer
Einheit wiederzufinden.

Aehnlich ist es mit des Menschen Einfithrung in diese
Welt, die in einfacher Form die Einfithrung zu seiner letz-
ten Wahrheit ist. Er wird in eine Welt hineingeboren, die
ihm innig lebendig vorkommt, wo er als Individuum die
Aufmerksamkeit seiner Umgebung auf sich lenkt. Dann
wichst er auf und beginnt zu zweifeln an dem tief per-
sonlichen Aspekt der Wirklichkeit; er verliert sich in der
Vielgestaltigkeit der Dinge und trennt sich von seiner



Umgebung los, oft im Geiste des Widerspruches. Aber
dieser Bruch der Einheit, dieser Biirgerkrieg zwischen sei-
ner Personlichkeit und seiner dussern Welt, kann nie-
mals seinen Sinn in unendlicher Zwietracht finden. Er
muss, um die richtige Lsung seines Lebens zu finden,
iiber die Abwege seiner Zweifel zuriickkommen zur Ein-
fachheit vollkommener Wahrheit und sich dem All ver-
biinden im Bund unendlicher Liebe.

Deshalb sollte man der Kindheit den Lebenstrunk,
nach welchem sie lechzt, in vollem Mass gewihren. Das
junge Wesen sollte von der Idee erfiillt sein, dass es
in eine menschliche Welt hinein geboren worden ist, die
in Harmonie mit der dussern Welt steht. Und gerade
das ist es, was die iibliche Art Schulen unbeachtet lisst,
mit dem Ausdruck erhabenen Wissens, streng und ver-
dchtlich. Sie reisst die Kinder mit Gewalt aus einer Welt
voll von Gottes Wundern, voll von Hinweisungen auf
das Personliche. Sie hat eine Methode der Ziichtigung,
die sich weigert, das Individuelle anzuerkennen. Sie ist
eine Fabrik, dazu bestimmt, gleichférmige Resultate zu
erzeugen. Sie folgt einer imagindren, geraden Durch-
schnittslinie und macht dem Weg des Lebens einen Vor-
wurf, wenn er sich dieser nicht anpasst; denn nach der
Ansicht der Schule ist das Leben dann vollkommen, wenn
es zuldsst, dass man es als etwas Totes behandle und in
gleichmissige, handliche Stiicke schneide. Und das war
der Grund meiner Leiden, als ich zur Schule ging. Denn
plétzlich versank meine ganze Welt, um holzernen Bin-
ken Platz zu machen und hohen Mauern, die mich mit
dem leeren Blick eines Blinden anstarrten. Ich war kein
Erzeugnis des Schulmeisters, — als ich geboren werden
sollte, hatte man die Staatliche Schuldirektion nicht um
Rat gefragt. Aber war das ein Grund, weshalb sie sich
an mir rdchen mussten fiir die Vernachlissigung meines
Schopfers?

Aber die Legende sagt, dass der Genuss der Frucht
des Baumes der Weisheit nicht vereinbar sei mit dem
Verbleiben im Paradies. Deshalb werden der Menschen
Kinder. aus ihrem Paradies vertrieben in ein Reich des
Todes, wo die Wohlanstindigkeit das Zepter fiithrt. So
musste ich meine Seele in die Zwangsjacke der Schule
zwingen, die, wie die Schuhe der Chinesin, sie iiberall
und zu allen Zeiten quetschte und verwundete. Ich hatte
das Gliick, mich davon befreien zu koénnen, bevor allge-
meine Unempfindlichkeit einsetzte.

Obschon ich dankbar bin, dass ich nicht den vollen
Termin der Strafe absitzen musste, den Mainner von
meiner Position iiber sich ergehen lassen miissen, um
Eintritt in die gebildete Gesellschaft zu erhalten, bin ich
doch froh, der Verwiistung nicht ganz entronnen zu sein,
da sie mich iiber das Unrecht, unter dem die Menschen-
kinder leiden, aufgeklirt hat.

Die Ursache desselben ist, dass Gottes Fiigung, Kin-
der ins Wissen hineinwachsen zu lassen, der Menschen
Absichten entgegenstehen. Geschifte sind unsre eigne
Angelegenheit; in der Schreibstube steht es uns frei,
Massnahmen zu ftreffen, die unsrer besondern Absicht

forderlich sind. Aber an Gottes Schépfungen lassen sich
nicht solche Schreibstuben-Massnahmen treffen. Und Kin-
der sind-Gottes eigenste Schopfung.

Wir sind_in diese Welt gekommen, um sie zu be-
jahen, nicht einfach um sie zu kennen. Durch Schulweis-
heit kénnen wir zu Macht gelangen; Vollkommenheit er-
reichen wir nur durch Sympathie. Die hochste Erziehung
ist diejenige, welche uns nicht nur Aufschliisse gibt, son-
dern unser Leben in Harmonie mit dem Dasein bringt.
Wir sehen jedoch, dass diese Erziehung zu allverste-
hender Liebe in den Schulen nicht nur vernachlissigt,
sondern systematisch unterdriickt wird. Schon in frithester
Kindheit werden wir dazu angehalten, uns der Natur zu
entwohnen, wodurch von Anfang an unsre Seele im
Widerspruch steht mit der dussern Welt. So wird dic
héchste Erziehung, fiir die wir vorbestimmt waren, ver-
nachlissigt, und wir miissen unsre Welt opfern fiir einen
Sack voll Schulweisheit. Wir berauben das Kind seiner
Welt, um ihm Geographie beizubringen, seiner Sprache,
um es Grammatik zu lehren. Eshungertnach dem Epos,
und man fiittert es mit Chroniken von Heldentaten und
Jahreszahlen. Es war in eine menschliche Welt hinein
geboren worden, aber es wird in eine Welt lebender
Grammophone verbannt, um dort eine Siinde, unwissend
geboren zu sein, zu sithnen. Die Natur des Kindes wehrt
sich gegen solches Elend mit der ganzen Kraft des Lei-
dens und wird zuletzt nur durch schwere Strafe zum
Stillschweigen gebracht.

Wir alle wissen, dass Kinder die Erde lieben; Korper
und Seele dursten nach Luft und Licht wie die Blumen.
Sie konnen den Lockungen der Welt nicht widerstehen
und o6ffnen ihr ihre Sinne. ‘ ‘

Aber ungliicklicherweise fiir die Kinder leben ihre El-
tern, indem sie, gemiss den sozialen Traditionen, ihrem
Beruf nachgehen, in einer eigenen Welt von Gewohnhei-
ten. Daran kann man nicht viel dndern, denn, gezwungen
durch die Umstinde und die Unumginglichkeit sozialer
Uebereinstimmung, miissen die Menschen sich speziali-
sieren. !

Aber unsre Kindheit ist diejenige Periode, in der wir
frei sind — oder sein sollten — frei von der Notwendig-
keit um zu spezialisieren und uns in die engen Banden
sozialer und beruflicher Konventionen zu binden.

Ich erinnere mich an das Erstaunen und Missfallen
eines erfahrenen Schuldirektors, der den Ruf eines er-
folgreichen Zuchtmeisters genoss, als er einen meiner
Schiiler auf einen Baum Kklettern und eine Astgabel fiir
seine Studien wéhlen sah. Ich musste ihm zur Erklirung
sagen: ,,Die Kindheit ist die einzige Periode im Leben,
wo ein zivilisierter Mensch wihlen kann zwischen einem
Baumast und einem Lehnsessel, und sollte ich dem Jun-
gen dieses Privileg deshalb rauben, weil es mir als Er-
wachsenem versagt ist?“ Das Erstaunliche jedoch war,
des Schulmeisters Lob iiber die botdnischen Kenntnisse
des Knaben zu héren. Er glaubt deshalb an eine unper-
soénliche Kenntnis des Baumes, weil das Wissenschaft ist,
aber nicht an eine personliche Erfahrung, an ein person-

146



liches Erleben. Das Erweitern der Erfahrung bildet den
Instinkt und fithrt zum gleichen Resultat wie die naturge-
misse Unterweisung. Die Knaben meiner Schule haben
instinktive Kenntnis der Beschaffenheit des Baumes er-
worben. Bei der geringsten Berithrung wissen sie, wo
ihr Fuss Halt finden karin auf dem scheinbar ungastlichen
Stamm; sie wissen, was sie sich den Aesten gegeniiber
erlauben konnen, wie sie ihr Korpergewicht verteilen
miissen, um den Zweigen nicht zu schwer zu werden.
Meine Knaben verstehen es, sich den Baum beim Friichte-
pfliicken, um auszuruhen und um sich vor ungewiinschten
Verfolgern zu schiitzen, im hochsten Masse zunutzen zu
machen. Ich selber wurde in einem gebildeten Heim
in einer Stadt aufgezogen, und was mein personliches
Benehmen betrifft, muss ich mein ganzes Leben lang so
vorgehen, als ob ich in eine Welt ohne Biume hineinge-
boren worden wire. Deshalb betrachte ich es als einen
Teil der Erziehung, meine Knaben darauf aufmerksam zu
machen, dass sie in einer Welt leben, wo Biume eine
greifbare Tatsache sind, nicht nur fiir die Abgabe won
Sauerstoff und die Aufnahme von Kohlensdure aus der
Luft, sondern als lebende Biume.

Naturgemiss sind die Sohlen unserer Fiisse so be-
schaffen, dass sie sich am besten eignen um auf der Erde
zu stehen und zu gehen. Vom Tag an wo wir begannen
Schuhe zu tragen, verringerten wir den Zweck unserer
Fiisse bis auf ein Minimum. Mit der Abnahme ihrer Ver-
antwortlichkeit haben sie ihre Wiirde verloren und lassen
es sich jetzt gefallen, dass man sie mit Striimpfen, Pan-
toffelu und Schuhen von jeglichem Preis und jeglicher
Form und Missform verzirtelt. Es ist fiir Gott wie ein
Vorwurf der Menschen, dass er ihnen nicht Hufe gegeben
hat an Stelle der wundersam feinfithligen Sohlen.. .

Ich bin nicht fiir die génzliche Verbannung der Fuss-
bekleidung, Aber ichzdgere nicht, mit Nachdruck zu sa-
gen, dass die Ausbildung der Fussohlen, welche die Kin-
der von der Natur gratis geliefert bekamen, nicht ver-
nachlissigt werden darf. Von all unsern Gliedern sind sie
die geeignetsten, um durch ihre Berithrung mit der Erde
vertraut zu werden. Die Erdoberfliche hat eine subtile
Modulation, die sie nur ihrem wirklichen Geliebten, dem
Fuss, zum Kusse reicht.

Ich muss wieder bekennen, dass ich in einem ge-
pflegten Haus erzogen worden bin, wo meine Fiisse von
der ersten Kindheit an vor der Berithfung mit Staub sorg-
filtig behiitet wurden. Wenn ich versuche, meine Kna-
ben im Barfussgehen nachzuahmen, kommt es mir
schmerzlich zum Bewusstsein, was fiir eine grosse Unwis-
senheit, was die Erde anbelangt, ich unter meinen Fiissen
habe. Ich wahle beim Auftreten so ausnahmslos die Dor-
nen, dass diese vorzuwiegen scheinen. Meinen Fiissen
fehlt der Instinkt, der Linie des geringsten Widerstandes
zu folgen. Auch die ebenste Erdoberfliche hat ihre Un-
ebenheiten kleinster Hiigelchen und Télchen, die nur der
geiibte Fuss erkennt. Ich habe mich oft gewundert iiber
die unverniinftigen Zickzack der Fusspfade iiber vollkom-
men ‘ebene Felder. Es ist um so erstaunlicher, wenn

man bedenkt, dass ein Fusspfad nicht durch die Laune
eines Einzelnen entsteht. Ohne dass die meisten Fuss-
ginger dieselben Eigentiimlichkeiten hitten, kénnten solch
sichtlich unbequeme Pfade nicht entstehen. Aber der
wahre Grund liegt in der leisen Mahnung der Erde, auf
welche unsre Fiisse unbewusst reagieren. Diejenigen, de-
ren Fiisse nicht verdorben worden sind, kénnen ihre
Fussmuskeln dem geringsten Umstand im Nu anpassen.
Deshalb kénnen sie sich vor dem Eindringen der Dornen
selbst dann hiiten, wenn sie darauf treten; und ohne das
geringste Unbehagen koénnen sie barfiissig iiber einen stei-
nigen Weg gehen. Ich weiss dass in der praktischen
Welt Schuhe getragen, Strassen beschottert, Autos her-
gestellt werden; aber sollte man den Kindern wihrend
ihrer Erziehung nicht begreiflich machen, dass die Welt
mehr ist als die vier Winde ihres Salons, dass es eine
Natur gibt, mit welcher ihre Glieder wunderbar iiberein-
stimmen. Es gibt Leute welche glauben, dass ich, weil
ich in meiner Schule die grosste Einfachheit eingefiihift
habe, die im Mittelalter herrschende Idealisierung der Ar-
mut predige. Die eingehende Diskussion dieses Themas
liegt ausserhalb meines Vortrags, aber miissen wir nicht
vom Standpunkt der Erziehung aus zugeben, dass Armut
diejenige Schule ist, in welcher der Mensch seinen ersten
und seinen besten Unterricht genoss? Selbst der Sohn
eines Milliondrs wird hilflos und arm geboren und muss
seine Lebenslektion von Anfang an lernen.. Er muss, wie
die drmsten Kinder, gehen lernen, obschon er Mittel hat,
die es jhm ermdglichen, ohne den Zubehér von Beinen
auszukommen. Armut -bringt uns in innige Beriihrung
mit dem Leben und der Welt, denn als Reicher leben
heisst: hauptsichlich von Surrogaten und somit in einer
Welt geringerer Wirklichkeit leben. Das kann gut sein
fiir unser Vergniigen und unsern Stolz, aber nicht fiir
unsere Erziehung. Reichtum ist ein goldener Kifig, in wel-
chem die Kinder der Reichen gezihmt werden durch Ab-
totung ihrer Krifte. Deshalb habe ich in meiner Schule,
zur grossen Empoérung verschwenderischer Leute, fiir die-
sen grossen Lehrer gesorgt (die Einfachheit in Material
und Einrichtung), nicht weil dies Armut ist, sondern
weil es zu persénlicher Erfahrung der Welt fithrt.

Ich schlage vor, dass wihrend eines begrenzten Le-
bensabschnittes nach der Weise der Naturvolker gelebt
werden sollte. Die Zivilisation kann sich nicht in die Ent-
wicklung des ungebornen Kindes mischen. Im Mutter-
leib hat es Musse, den ersten Teil des vegetativen Le-
bens zu beenden. Aber sobald. es geboren worden ist,
mit all seinen Instinkten auf den nichsten Teil, welcher
das natiirliche Leben ist, vorbereitet, stiirzt sich die Gesell-
schaft mit ihren kultivierten Gewohnheiten auf es, um es
den offenen Armen der Mutter Erde, dem Wasser, dem
Himmel, dem Sonnenschein und der Luft zu entreissen.
Anfinglich wehrt es sich und weint bitterlich und dann
vergisst es allmdhlich, dass Gottes Schépfung sein Erbe
ist und verschliesst sich der Natur und geht im Klein-
kram auf, den es aufKosten einer ganzen Welt, mogli-
cherweise seiner Seele, stolz erobert hat.

147



Die zivilisierte Welt der Konventionen und allem
Drum und Dran kommt im Mittellauf des Menschenle-
bens. Sie ist weder am Anfang noch am Ende. lhre ge-
waltigen Verwicklungen und ihr Anstandskodex haben
auch ihre Niitzlichkeit. Aber wenn diese vorwiegen und
neben dem Reich von Rauch und Lirm, von zurechtge-
machten und geschmiickten Anstandsregeln kein griiner
Fleck im Menschenleben mehr iibrigbleibt, leiden die Kin-
der und der Jiingling wird erdenmiide, wihrend alte
Minner vergessen, in Ruhe und Schoénheit alt zu werden
und einfach verfallene Jiinglinge sind, die sich iiber die
Schébigkeit ihres Alters, voll von Léchern und Flicken,
schdmen miissen.

Es ist jedoch sicher, dass die Kinder nicht eine
vermummte und verborgene Welt der Wohlanstindig-
keit erwarteten, als sie bereit waren, um in diese Welt
hinein geboren zu werden. Wenn sie auch nur eine Ah-
nung gehabt hitten, dass sie ihre Augen dem Sonnen-
schein nur offnen” wiirden, um vom Erziehungsdeparte-
ment beschlagnahmt zu werden, bis sie die Frische ihres
Gemiits und die Schirfe ihrer Sinne verlieren, wiirden
sie es sich zweimal iiberlegt haben, bevor sie sich auf
die Laufbahn des Menschen gewagt hitten. Gottes An-
ordnungen sind nie Sonderanordnungen. Sie haben immer
eine harmonische Ganzheit und einen ununterbrochenen
Zusammenhang mit allen Dingen. Deshalb marterte mich
in meiner Schulzeit die Tatsache, dass die Schule nicht
die Vollstindigkeit der Welt hat. Sie war eine besondere
Einrichtung, um Unterricht zu geben. Deshalb kann sie
sich nur fiir Erwachsene eignen, welche sich des speziel-
len Nutzens solcher Anstalten bewusst, und deshalb be-
reit sind, den Unterricht auf Kosten der Treunnung vom
Leben zu empfangen. Aber Kinder sind in das Leben
verliebt, und es ist ihre erste Liebe. All seine Buntheit
und sein Rhythmus ziehen seine Aufmerksamkeit auf sich.
Sind wir aber, um ihre Liebe zu unterdriicken, unseres
Wissens so ganz sicher? Kinder werden nicht als Aske-
ten geboren, geeignet, um sich plotzlich an die kloster-
liche Zucht der Schule zu gewdhnen. Zuerst miissen sie
durch ihre Liebe zum Leben Erfahrungen sammeln; und
dann werden sie dem Leben entsagen, um Weisheit zu
erlangen; und dann werden sie mit reiferem Wissen wie-
der zuriickkommen zu einem volleren Leben.

Aber die Gesellschaft hat Vorkehrungen getroffen
um die Menschen so zu handhaben, dass sie sich ihrem
gewiinschten Muster anpassen. Diese Vorkehrungen sind
so eng aneinandergereiht, dass es schwer ist Liicken zu
finden, um die Natur einzulassen. Es gibt eine periodi-
sche Anwendung schwerer Strafen, die denjenigen bis
zum Ende verfolgt, der sich gegeniiber einiger dieser An-
ordnungen Freiheiten erlaubt, selbst wenn er es tut, um
seine Seele zu retten. Deshalb ist es eins, die Wahrheit
zu erkennen und ein anderes, sie in die Tat umzusetzen,
wo man den ganzen Strom des geltenden Systems gegen
sich hat. Deshalb war ich in Verlegenheit, als ich vor
der Aufgabe stand, der Erziehung meines eigenen Soh-
nes eine praktische Losung zu geben. Das erste was ich

148

tat, war, ihn aus der Stadt hinaus in ein Dorf zu nehmen
und ihm die Freiheit der uranfinglichen Natur zu gestat-
ten, soweit diese heutigen Tages noch erhiltlich ist. Er
hatte einen Fluss, beriicksichtigt fiir seine Gefahren, wo
er schwamm .und ruderte, ohne durch die Angst seiner
Eltern gehemmt zu werden. Er verbrachte seine Zeit auf
den Feldern und auf den pfadlosen Sandbinken und kam
zu spiat zum Essen, ohne deshalb zur Rede gestellt zu
werden. Er war von keinem Luxus umgeben, so wie er fiir
Knaben seiner Verhiltnisse nicht nur {iblich ist, sondern
unentbehrlich erachtet wird. Ich bin sicher, dass er von
denjenigen Leuten, fiir welche die Gesellschaft die ganze
Welt verdrangt hat, wegen diesen Entbehrungen bemit-
leidet und seine Eltern geriigt wurden. Aber ich war
iiberzeugt, dass Luxus fiir Knaben eine Last ist.

Ich konnte, weil ich eine Person mit beschrinkten
Mitteln bin, wenig tun fiir seine Erziehung im Sinne mei-
ner Pline. Aber immerhin hatte er Freiheit der Bewegung;
Reichtum und Schicklichkeit setzten nur geringe Schran-
ken zwischen ihn und die Welt der Natur. So hatte er
eine besserec Gelegenheit zur richtigen Erfahrung der
Welt, als ich je gehabt habe. Aber eines schien mir weit
wichtiger als alles andere.

Der Zweck der Erziehung ist, dem Menschen die
Einheit der Wahrheit zu geben. Frither, als das Leben
einfach war, waren alle verschiedenen Elemente des Men-
schen in vollkommener Harmonie. Als sich aber der Ver-
stand von Seele und Koérper trennte, legte die Schule
den ganzen Nachdruck auf die intellektuelle und die phy-
sische Seite des Menschen. Wir gehen ganz darin auf,
den Kindern Aufklirungen zu geben und sehen nicht,
dass wir durch diesen Nachdruck den Bruch zwischen
geistigem, seelischem und kérperlichem Leben verschlim-
mern. :
Ich glaube an eine geistige Welt, nicht als etwas
von dieser Welt getrenntes, sondern als ihre innerste
Wahrheit. Bei jedem Atemzug miissen wir die Wahrheit
fithlen, dass wir in Gott leben. In dieser grossen Welt,
voll Geheimnisse des Unendlichen, koénnen wir nicht an-
nehmen, dass unsre Existenz ein Ausbruch des Zufalls
sei, der auf der Stromung der Materie einem ewigen
Nirgendwo zutreibt. Wir kénnen unser Leben nicht.als
Traum eines niemals erwachenden Traumers. betrach-
ten. Wir haben eine Personlichkeit, der Form und Kraft
nichts bedeuten, wenn sie nicht zu etwas ewig Personli-
chem in Beziehung stehen, dessen Wesen wir einigermas-
sen in der menschlichen Liebe, in der Grosse des Guten,
im Martyrertum heldenhafter Seelen, in der unaussprech-
lichen Schénheit der Natur erkennen, welche nicht nur’
eine physikalische Tatsache oder sonst etwas anderes
sein konnen als der Ausdruck der Personlichkeit.

Die Erfahrung der seelischen Welt, die uns durch
die Gewohnheit, sie von Kindheit an zu verkennen, ent-
geht, muss von den Kindern erlangt werden, indem sie
mit vollen Ziigen darin leben, und nicht durch die Ver-
mittlung theologischen Unterrichts. Aber es ist in der ge-
genwirtigen Zeit schwer, eine Losung fiir dieses Pro-



blem zu finden; denn heutzutage haben es die Menschen
so weit gebracht, ihre Zeit so auszufiillen, dass sie keine
Musse mehr haben um einzusehen, dass ihre Titigkeit
nur Bewegung, aber sehr wenigt Wahrheit hat, und dass
die Seele ihre Welt nicht gefunden hat. :

In Indien halten wir immer noch die Erinnerung an
die Tradition der Waldkolonien grosser Meister hoch.
An diesen Orten waren weder Schulen noch Kloster im
modernen Sinn des Wortes. Es gab dort Heimstétten, wo,
mit ihrer Familie zusammen, Minner wohnten, deren
Aufgabe es war, die Welt in Gott zu sehen und ihr Le-
ben in ihm zu verwirklichen. Obschon sie ausserhalb der
Gesellschaft lebten, waren sie doch fiir die Gesellschaft
das, was die Sonne fiir die Planeten ist: der Mittelpunkt,
von welchem sie ihr Leben und Licht empfing. Hier wuch-
sen die Knaben in inniger Beschaulichkeit des ewigen
Lebens heran, bevor sie geeignet befunden wurden, um in
den Stand des Meisters einzutreten.

So war im alten Indien die Schule dort, wo das Leben
selber war. Dort wurden' die Schiiler nicht in der aka-
demischen Atmosphire der Gelehrtheit oder im ver-
stiitmmelten Leben klosterlicher Abgeschiedenheit erzo-
gen, sondern im lebendigen Hauch hoher Aspirationen.
Sie hiiteten das Vieh auf der Weide, sammelten Brenn-
holz, pfliickten Friichte und pflegten Nichstenliebe und
wuchsen in ihrem Geist mit ihres Lehrers seelischem
Wuchs. Dies war moglich, weil nicht der Unterricht der
anfingliche Zweck dieser Orte war, sondern denen, die
ihr Leben in Gott lebten, ein Obdach zu geben.

Es wird durch die Reliquie, welche wir im landesiib-
lichen Erziehungs-System besitzen, bewiesen, (das seine
Unabhingigkeit Jahrhunderte hindurch bewahrt hat, um
jetzt beinahe unter der Hand der fremden bureaukrati-
schen Kontrolle zu unterliegen) dass die” traditionelle
Beziehung zwischen Lehrer und Schiiler nicht nur eine
romantische Fiktion ist. Diese chatus-pathis, wie der
Sanskrit-Name der Universitit lautet, haben mit der Schule
nichts gemein. Die Schiiler leben im Haus ihres Leh-
rers wie seine eigenen Kinder, ohne fiir Kost und Logis
oder fiir den Unterricht zahlen zu miissen. Der Lehrer
liegt seinen eigenen Studien ob und fithrt ein einfaches
Leben, und die Hilfe, die er seinen Schiilern angedeihen
lasst, ist ein Teil seines Lebens, nicht seines Berufes.

Dieses Erziehungs-Ideal, das Leben hoher Aspira-
tionen mit seinem Lehrer zu teilen, beschiftigte mich
sehr. Die Enge unsrer unfreien Zukunft, und der Mangel
guter Gelegenheiten zwangen mich um so mehr zu sei-
ner Verwirklichung. Diejenigen, welche in andern Lindern
mit unbegrenzten Erwartungen auf weltliche Aussichten

149

begliickt sind, kénnen den Zweck ihrer Erziehung darauf
einstellen. Das Bereich ihres Lebens ist mannigfaltig und

- weit genug, um ihnen Freiheit zu geben, ihre Kriafte un-

gehindert zu entfalten. Wir hingegen miissen, um die
Selbstachtung, die wir uns und unserm Schopfer schul-
dig sind, zu bewahren, das héchstmdgliche Wachstum und
die Freiheit der Seele zum Zweck unsrer Erziehung ma-
chen, der dem hochsten Zweck des Menschen in nichts
nachsteht. Es ist jimmerlich, sich um ein winziges Stiick-
chen Gliick reissen zu miissen. Wir wollen nur Zugang
zum Leben, das iiber den Tod geht und iiber alle Um-
stinde erhaben ist; wir wollen unsern Gott finden und
fiir diese letzte Wahrheit leben, welche uns von den Ket-
ten des Staubes befreit und uns Reichtum gibt, nicht an
irdischen Dingen, sondern an innerm Licht, nicht an Ge-
walt, sondern an: Liebe. Solche Emanzipation haben wir
in unserm Land bei Ménnern gesehen, die ohne Biicher-
weisheit und in ginzlicher Armut lebten. In Indien haben
wir einen Schatz geistigen Wissens zum Erbe. Lasst es
also Sache unserer Erziehung -sein, ihn zu entfalten, um
uns die Kraft zu geben, ihn in unserm Leben richtig an-
zuwenden und ihn, wenn die Zeit dazu gekommen ist,
der iibrigen Welt anzubieten, als unsern Beitrag zu ih-
rem Wohlergehen.

Ich war in meine literarische Tatigkeit vertieft, als
dieser Gedanke mir mit schmerzender Intensitit durch
den Kopf fuhr. Ich hatte plotzlich das Gefiihl, wie einer,
der unter einem Alpdriicken stohnt. Es war nicht
nur meine eigne, sondern die Seele meines Heimat-Lan-
des, die durch mich nach Atem rang. Ich fiihlte genau,
dass das was Not tat nicht ein besonderes materielles
Ziel war, nicht Reichtum oder Behaglichkeit oder Gewalt,
sondern unser Erwachen zum Bewusstsein der Seelen-
freiheit, der Freiheit des Lebens in Gott, wo wir keine
Feindschaft haben gegen diejenigen, welche kiampfen, kei-
nen Wettstreit mit denjenigen, welche Geld verdienen
miissen, wo wir iiber allen Angriffen und Beschimpfungen
stehen. ; SRR

Gliicklicherweise stand mir ein Ort zur Verfiigung,
wo ich mein Werk beginnen konnte. Mein Vater hatte
auf einer seiner zahlreichen Reisen diesen einsamen Fleck
gewihlt, der wie geschaffen war fiir sein Leben der Got-
tesgemeinschaft. Diesen Ort widmete er denjenigen, wel-
che Ruhe und Zuriickgezogenheit fiir ihre Meditation
und ihr Gebet suchen.

Ich hatte etwa zehn Knaben bei mir, als ich hierher
kam und ohne irgendwelche vorherige Erfahrungen mein
neues Leben begann. ‘ 1

(Fortsetzung folgt.)



	Meine Schule

