
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 2 (1929-1930)

Heft: 6

Artikel: Tagores Schule in Santiniketan

Autor: Krueger, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851160

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851160
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wir werden nach wie vor lehren und lernen. Ja wir werden

mit unserer geforderten Intellekt-Elite das Intellek-
tualistische an diesen Lehrzielen sogar rascher und besser

erreichen. Aber das wird uns eine Angelegenheit
zweiten Grades sein. Das Wichtige wird uns sein, was
wir damit „eigentlich" wollten. Das ist der geformte,
erhöhte, geläuterte Mensch. Was wir meinen, ist eine
Art weltlicher Seelenpflege.

Aber dazu werden wir nicht bloss lehren und
unterrichten dürfen. Unterricht wendet sich immer zu sehr

an sitzende und zuhörende Menschen. Wir werden und
müssen Zeit, reichlich, grundlegend Zeit gewinnen, um
entscheidend Ernst zu machen mit dem grossen Befreienden

und Lösenden und wieder Aufbauenden zugleich:
der Musik, dem Rhythmus, dem Agon, all dem Musischen,
das, lange gestaut, durchbrechen will. Und keiner auch

gelange mehr zur „Maturität", der nicht in einer praktischen

und nützlichen Handfertigkeit, mit Werkzeug und

Gerät, in Garten oder Werkstatt durchgebildet ist.

Was wir möchten: Aus einer intellektuellen Elite
gesunde, frohe, gläubige, wollende, dienstbereite
Menschen bilden, rein aus den ihr eingebornen und in ihr
widerstreitenden Kräften, durch Uebung und Tat, in
Anerkennung von Eigenart und Eigenrecht der Jugend und
ihrer schöpferischen Kräfte mit Benutzung von Materialien,

die Zivilisation und Kultur der Erwachsenen geschaffen

haben oder fortwährend schaffen, alles als Selbstwert

aufgefasst und betrieben. Was wir ablehnen, ist die
ausschliessliche Propädeutik für ein in seinem Rang und
seinem Bildungswert stark gesunkenes akademisches.

Fachstudium, die blosse Wissenschaftlichkeit als einen

vermeintlichen, obersten Kulturwert.
Wenn wir künftig Rilke und George lesen oder den

Diskus um die Wette werfen, bei Plato und Goethe in
die Schule gehen oder mit dem Weltbild der modernen
Physik uns vertraut machen, dann aus keinem andern
Grunde und Zwecke, als weil es beglückt, lebenswahr,
lebensstark, innig und feiner macht.

Tagores Schule in Santiniketan.^

Von Dr. Werner Krueger, Hamburg,
Mitglied der Visva-Bharati, Santiniketan, Bengalen.

Hundert Meilen etwa von Calcutta, in der Regentschaft

Bengalen, liegt ein ausgedehnter Moorgrund. An
seinem Rande dehnt sich, dichtester Wald aus, in zwei

Etagen heben sich urwaldartige Hochbäume übereinander

und spärlich nur findet die Sonne Durchgang durch
die Mosaik der Blätter. Dieser Platz war seit vielen Jahren

nichts anderes als ein selten guter Jagdgrund für
diejenigen, die eine Streife zu unternehmen gedachten,
ohne deswegen weiter in das Landinnere eindringen zu

wollen. Um die Mitte des vorigen Jahrhunderts indessen
entdeckte diesen Platz ein Mann von Neuem und er
begann sofort, ihn mit anderen Augen zu betrachten als

die vielen, die hier bereits geweilt hatten. Devendranath

Tagore war damals schon einer der bedeutendsten Führer

des intellektuellen Indiens. Er sah in diesem Platz
etwas Anderes als nur das Ziel kurzfristiger Jagdalusflüge.

Er hörte das Rauschen der Bäume und Hess seine
Seele eines werden mit der grandiosen Gotteswelt, die

ihn hier rings umgab. Er fühlte, dass dieser Ort gut sei,

i) Dieser Artikel ist als Vorbereitung für das Oktoberheft

gedacht, in dem Rabindranath Tagore persönlich das Wort
über seine Schule in Santiniketan ergreifen wird.

Leider sind die eingeschalteten photographischen Bilder
etwas undeutlich geraten, doch kommt ihnen besonderes Interesse

zu, weil sie grösstenteils von Tagore selbst aufgenommen
wurden.

zu meditieren und er sagte es seinen Freunden und
Bekannten. Er ward zum Maharshi dieses Ortes, zu seinem

Apostel.
Im Jahre 1863, im Monat März, wurde hier auf sein

Bestreben ein Gästehaus und ein Tempel errichtet. Der
Maharshi erhob seinen Medidationsort zur Asrama, zu
einer Hermitage für Alle, die der Natur Stille und Grösse
dem Treiben der Welt vorzuziehen liebten. Jeder fand
hier gastfreie Aufnahme, der kam, seinen Gedanken
nachzuhängen und Gott in ihnen zu dienen. Nichts wurde
von ihnen als Entgelt verlangt. Nur verbat Devendranath

Tagore, der Maharshi, Dispute über die Alleingiltigkeit
irgendwelcher Sekten sowie Vergnügen, die ans Obszöne
streiften. Devendranath Tagore nannte diesen Ort
Santiniketan, das ist der Ort des Friedens.

Zwei Chhatimbäume waren es vornehmlich, unter
denen der Maharshi sich zu sammeln pflegte, damals, als

noch der Menschen Fuss hier wenig erschallte. Diese

Saptaparni stehen heute noch und unter ihrer im Winde
schwankenden Krone erhebt sich jetzt ein Monument,
das Denkmal an den Maharshi. In Stein gehauen liest

man hier das Gebet Devendranath Tagores, des stillen
Mannes, im Bengali-Text:

II *PT H



„Er (der Ort) ist die Ruhe meines Lebens, die Frtffde
meines Herzens, der Frieden meines Geistes!" heisst das.

Man liebte ihn damals in ganz Indien, den stillen
Maharshi vom Orte des Friedens und diese grosse Liebe
seines Volkes übertrug sich auch auf seinen jüngsten Sohn,
den Dichter Rabindranath Tagore. Rabindranath hat diese
Stätte stets heilig gehalten, er hat ihren Geist gepflegt
und im Sinne seines Vaters zu veredeln gesucht. Er sagt
von ihm:

„Our ideal institutions will be situated under the
shadow of trees in the open country far from the tuarmoil
of cities. The teachers will carry on their own studies
and teach, and the students will learn and grow up in
an atmosphere of peace and quietness."

Rabindranath Tagore dachte nicht besser handeln
zu können, als an diesem Orte im Jahre 1901 eine Vidya
laya zu errichten, eine Schule, die den Geist seines
Vaters und seiner selbst in die Seelen der jungen Schüler
zu verpflanzen helfen sollte. Der Dichter begann seit
diesem Jahre, hier seinen dauernden Aufenthalt zu nehmen
und wirklich ist er in den letzten Jahrzehnten, sofern ihn
nicht Reisen ins Ausland führten, fast immer hier
anzutreffen gewesen. Er wurde selbst das Muster des Lebens,
das das Institut zu lehren immer bemüht gewesen war.
Die Schüler haben Gelegenheit, ihn täglich zu sehen
und zu sprechen. Sie verehren ihren grossen Meister und
er steht nicht an, sehr häufig in die Klassenräume zu
kommen und den Unterricht selbst in die Hand zu
nehmen.

Das Leben in der Asrama, die sich zur Vidya laya,
zur Schule verhält, wie etwa das in England und anderswo
häufig angewendete Alumnat zu den Schulräumen und
dem Unterrichte selbst, ist ein streng geregeltes. Die
Schulzeit währt von morgens sechs Uhr bis um sechszehn

Uhr, das ist vier Uhr nachmittags. Die erste Stunde
gehört den Schülern zur innerlichen Vorbereitung und zur
Abhaltung des Gebetes, das gleicherweise auch am Abend
gesprochen wird. Es sind hier von Rabindranath Tagore
Stellen aus der Vedanta gewählt worden, die einfüralle-
mal in Anwendung kommen. Das Morgengebet lautet:
„Du bist unser Vater! Wir kennen Dich als unseren Vater

und wir grüssen Dich, Vater, in Ergebung!" Das

Abendgebet lautet: „Du Gott bist in der Erde und in der
Luft, im Wasser und im Feuer! Du Gott bist in der ganzen

grossen Welt! Dir Gott entbieten wir unsren Gruss
als Deine ergebenen Diener immer wieder und immer
wieder!"

Der Zweck des Unternehmens war ein durchweg
ideeller. Die Schüler sollten einen Platz erhalten, wo
sie ein glückliches Leben führen konnten, in voller Freiheit

und Ruhe, wo ihre Studien vom Trubel des Lebens
nicht beeinflusst werden konnten, wo in einem
gemeinschaftlichen Verfolgen gleicher Interessen und gleicher
Ziele die Führung des Lebens leicht wird und es in
Harmonie zur Natur ausgeglichen werden kann.

In dieser ausgeglichenen Ruhe will Rabindranath
Tagore seine Zöglinge zu würdigen Gliedern einer

Phot. : Abindranath Tagore

Rabindranath Tagore

menschlichen Gesellschaft heranziehen. Die Schüler
leben in einzelnen Gruppen, die je einem Klassenleiter
unterstehen. Obschon dieser zugleich Lehrer und Lektor

ist, steht er den Schülern doch menschlich viel näher

als dies der Fall anderswo sein mag. Gerade
darauf legt die Organisation der Asrama grossen Wert,
dass die Schüler in ihren Lehrern wahre Freunde
finden, die ihnen in Kameradschaft das Eingehen in die
Probleme des Lebens erleichtern.

Unterricht ist von 7 bis 10 Uhr am Vor- und von
2—4 Uhr am Nachmittag. Die Zeit zwischen 10 und
2 Uhr wird durch sportliche Uebungen ausgefüllt. Die
Begeisterung für den Sport ist in der Asrama sehr gross
und unter den Schülern finden sich sehr brauchbare
Fussballspieler und Leichtathleten.

Die Zwischenzeit zwischen dem letzten Nachmittagsunterricht

und dem Abendgebet wird zu Dissertationen
und Disputen verwendet, die unter den Schülern
stattfinden, um ihre rhetorische Gewandtheit zu stärken.

Die Abendstunde wird abgeschlossen durch einen

Hymnus, der von Schülern und Schülerinnen gemeinsam

im Rundgang abgesungen wird.
Unter den Schülern der Asrama finden häufig

Festlichkeiten, dramatische Vorführungen und musikalische

Aufführungen statt, deren Texte vielfach von Lehrern
und Zöglingen der Asrama verfasst werden.

Im Jahre 1922 gliederte Rabindranath Tagore der
Asrama eine Naribhavana an, ein Mädchenalumnat, das
in dieser Form die erste derartige Stätte in ganz In-

125



Phot. : Tagore

Das Denkmal an Devendranath Tagore unter den beiden Chhatimbäumen

dien war, in der junge Mädchen in uniformer Weise in
einem Institut herangebildet werden.

Völlig getrennt von dem Alumnat für die Schüler
wurden zwei weitere luftige Pavillons erbaut, deren
einzelne Abteilungen ganz wie bei den jungen Leuten unter
der Aufsicht von Lehrerinnen stehen, die wiederum die
Pflicht haben, den jungen Mädchen Freundinnen zu werden,

um sie in harmonischem Verkehr in den einzelnen
Fächern heranzubilden.

Der Unterricht, den diese jungen Mädchen erhalten,

ist fast der nämliche wie der, der im Schülerhause

abgehalten wird. Nur philosophische und rhetorische
Disziplinen treten hier etwas in den Hintergrund. An ihre
Stelle treten Haushalts- und Handarbeitsunterricht, Weben,

Stricken, Flechten usw., daneben aber sportliche
Betätigungen, die auch bei den Mädchen in keiner Weise

vernachlässigt werden.

Der Unterricht für Schüler und Schülerinnen findet
fast ausnahmslos im Freien statt. Durch dieses
unausgesetzte Leben im Freien bei geregelter Lebensweise und

vernünftig beherrschter Sportbetätigung wird ein

Menschenschlag herangebildet, der durch Herrschaft über

Körper und Geist sich sehr vorteilhaft von den Anderen
unterscheidet. Ein Hauptaugenmerk des Unterrichts der

Vidya-laya ist es immer gewesen, den Schülern die
Harmonie, zwischen dem Menschen und der ihn umgebenden
Natur immer wieder zu offenbaren.

Es ist sowohl Schülern wie Schülerinnen gestattet,
Clubs und Vereinigungen zu gründen, deren Mitgliedschaft

auch die Lehrer erwerben. In diesen Clubs werden

dann gewöhnlich Sonderziele verfolgt, denen der
Unterricht in der Vidya-laya wegen allzu grosser
Spezialisierung nicht entsprechen konnte. Beispielsweise die

Erforschung tibetanischer Ueberlieferungen, Bengalische
Studien usw.

Mit dem Erreichen eines gewissen Alters erhalten
die Schüler eine Einführung in das praktische Leben
mit anschliessendem Unterricht in den gebräuchlichsten
Handwerken und in der Landwirtschaft. Zu diesem Zwek-

ke stehen der Schule verschiedene, sehr gut ausgerüstete

Werkstätten sowie eine Anzahl Versuchsfelder zur
Verfügung, wo die Schüler eine sehr gründliche
Ausbildung in den von ihnen selbst gewählten Fächern
durchmachen können.

Es werden Examina abgehalten und Certificate über
die Leistungen ausgestellt, die mit einem der Asrama
angeschlossenen gut geführten Arbeitsnachweis die
Einführung des ausgebildeten Schülers in das Leben ermöglichen.

In Anlehnung an die Vidya-laya eröffnete Rabin-
dranath Tagore Collégien, die von auf ihrem Gebiete
führenden Gelehrten gelesen werden und den Schülern

der Asrama es ermöglichten, aus der Schule sofort
in die Hochschule von Santiniketan einzutreten.

Die Collégien sind gegliedert in philologische,
handelswissenschaftliche, ingenieurtechnische, landwirtschaftliche

und philosophische. Die Wahl der Disziplinen steht
den Schülern frei.

Die Studien der Geschichte befleissigen sich einer
streng objektiven Anschauung ohne Hinsicht auf Dyna-
stieen und Nationen unter Berücksichtigung der grossen
wirtschaftlichen Zusammenhänge.

Der Zusammenhang Indiens mit der Aussenwelt in
wirtschaftlicher, politischer und geistiger Hinsicht bildet
eine eigene, von den Schülern stark frequentierte
Disziplin.

Weitere Versuchsfelder für landwirtschaftliche Studien,

sowie ausgedehnte Anlagen befinden sich in der
Santiniketan angegliederten landwirtschaftlichen Schule zu
Sriniketan.

Im Jahre 1918 gründete Rabindranath Tagore die

Kalabhavana, eine Hochschule der schönen Künste mit
Unterfächern für Malerei, bildnerische Kunst und Musik.

Diese Kalabhavana ist in kurzer Zeit tatsächlich
zur führenden Kunstschule Indiens geworden und hat
schon jetzt manchen bedeutenden Künstler hervorgebracht.

Sie steht unter der Leitung von Abindranath
Tagore und Nandalal Bose.

126



Phot.: lagore
EineFreiluftklasse Unterrichtsstunde in Santiniketan

Eine grosse Anzahl Fresken und Oelgemälde in den
Lehrräumen der Anstalt stammt von jungen Künstlern
der Kalabhavana.

Rabindranath Tagore hat etwa 2500 Bengalische Lieder

neu bearbeitet und durch die Musikschule aufführen

lassen. Die letztere steht mit diesen Bestrebungen
heute in Indien an erster Stelle. Ihre häufigen Aufführungen

nationalindischer Musik haben grossen und guten

Ruf.
Die der Anstalt angegliederte Santiniketanbibliothek

ist in ihrer Art einzig in Indien. Sie umfasst Werke in
allen Kultursprachen, dazu Sanskrit, Prakrit, Pali, Budh-
histische und Jai'naliteratur.

Das philologische Institut in Santiniketan befasstsich
mit Studien in folgenden Sprachen und Disziplinen:
Indische, Jai'na und Budhhistische Literatur, Zoroaster und
Avestastudien, Pali, Prâkrit, Bengali und Hindiliteratur,
Persische, arabische und islamische Studien, sinologische
und klassischtibetanische, sowie Arbeiten in modernen
Sprachen.

Das Institut ist des weiteren mit einer kritischen
Herausgabe des grossen Nationalepos „Mahabharata"
beschäftigt, das demnächst erscheinen wird.

Nach seiner Rückkehr aus Europa im Jahre 1920

gründete Rabindranath Tagore noch die Visva-Bharati.
Es ist das eine Oesellschaft, die, nach Tagores eigenen
Worten, das Ziel haben soll, die Kulturen des Westens
und des Ostens einander näher zu bringen. Rabindranath
Tagore ist der erste unter den vielen indischen
Intellektuellen, die, den Wert ihrer eigenen Kultur nicht
unterschätzend, dennoch die westländische Kultur als
ebenbürtig anerkennen.

„Verschmelzung von westlichen und östlichen
Kulturelementen, das dürfte ein Weg sein, der näher führt
zur Vollkommenheit!" sagt Tagore von ihr.

„For this, the one thing that is needed, most of
all, is to make place in our education for some great
idealism."

Der Zweck der Rabindranath Tagoreschen Schöpfung,

der Visva Bharati, ist in kurzer Darstellung
folgender:

Den Geist des Menschen zu veredeln, zu heben und
zu stärken durch eine neue Kultur, die der östlichen
wie der westlichen das Gute entnimmt und das Schlechte

belässt, wobei zum Wertmesser von Gut und Schlecht
der Êinfluss auf die Höherbildung wird.

Der Gedanken- und Arbeitsaustausch zwischen dem
Westen und Osten durch führende Künstler und
Gelehrte.

Die Begründung einer dauernden Verständigung
zwischen Osten und Westen, die über wirtschaftlichen und
politischen Interessen steht und deren einziger hoher
Zweck die Bildung des Menschen ist.

So ward aus der Einöde des stillen Maharshi von
Santiniketan, durch die Arbeit seines grossen Sohnes,
in einer Schule, verbunden mit den höchsten
Arbeitsaufgaben und -Vereinigungen, eine Stätte, die Indiens
Zukunft heranbildet und ein Ort, der über den Ozean
hinaus wirksam wird zur Heranbildung eines besseren
Menschen.

Seine Auspizien aber führt der Weise von Santiniketan,

Rabindranath Tagore, im Namen des Einzigen, der
ist Shivam, Shantam und Advaitam.

127


	Tagores Schule in Santiniketan

