Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ fur das 6ffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de I'enseignement et de I'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 2 (1929-1930)

Heft: 6

Artikel: Universitat und Gymnasium

Autor: Meier, Alfons

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-851159

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-851159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sk M SCHWEIZER S
ERZIEHUNGS-RUNDSCHAU

Organ fur das 6ffentliche und private Bildungswesen der Schweiz
Herausgegeben in Verblndung mit

Univ.-Prof. Dr. P. Bovef Prof.Dr.v.Gonzenbach, Priv.-Doz. Dr. H. Hanselmann,
Univ.-Prof.Dr.M atthias, Rektor J.Schélin, Sem.-Dir.Dr. Schohaus und Sek.-Schulinsp. Dr. Schrag
von

»Dr. phil. Karl E. Lusser

Universitdt und Gymnasium.

Von Dr. Alfons Meier, Basel.
Vorbemerkung:

_ Mit der Veroffentlichung dieses Artikels mdchte ich die  Simplizitit etwas Naturhaftes, Konstantes. Humanistisch
Diskussion eines Themas anregen, dessen Aktualitit von den ot poch keiner iiber Goethe hinausgekommen, trotz vie-

)etelllgten Kre.lsen 1mmer.starker~ empfunden }vnr.d Die Dar: len seiner Ansichten, die heute iiberholt sind, und wer
legungen Herrn Dr. Meiers sind als personliches Votum

gedacht. Es wird wohl in seinen Grundgedanken viel Zustim- war seither weiser als Plato, wenn es mcht etwa der eine
mung finden, ungeachtet kritischer Einwinde gegenitber ge- oder andere von den mittelalterlichen Heiligen gewesen
wissen Partien. Im nichsten Heft wird der Prisident des  ist? ' ' '

Schweiz. Schulrates, Herr Prof. Dr. Rohn, das Problem vom

Standpunkte der Hochschule aus berithren. Ich hoffe den Unterschied deutlich gemacht zu ha-
Die Diskussionsrubrik steht weiteren Votanten gerne zur ben, um nun behaupten zu konnen, dass die Universitit
Verfiigung. . nur noch scheinbar, in Fortfithrung ihrer Tradition, den
: Der Herausgeber. Menschen zum Menschen bildet. Sie hat es ja. im Grunde

, auch gar nicht auf ihn abgesehen, und so weit sie sich

Der Sinn des Gymnasiums war bisher die Universi- in den Geisteswissenschaften mit ihm beschiftigt, ist er

tit. Die beiden standen zueinander, ich modchte fast sa-  ihr Objekt, und so weit er als Student diesen oder an-
gen, wie Altes und Neues Testament, im Verhiltnis dern Objekten sich zuwendet, ist die Aneignung oder
voi Vorbereitung und Erfiillung. — So gilt es auch heute  Mehrung der Disziplin das Ziel, um dessentwillen er da ist.
noch. Unsere Maturitdtsordnungen sind orientiert ledig- Was er dabei als Mensch gewinnt oder verliert, hat der
lich 'an dem, was Universitit, akademisches Studium, Universitit grundsitzlich nichts zu bedeuten gegeniiber
wissenschaftlicher Geist fiir notig und gut befinden. Eine  den Tichtig erkannten und registrierten Tatbestinden oder
gewisse ‘Ausnahme macht bezeichnenderweise die Eidge- der regelrecht geiibten Praxis in Ausiibung der Disziplin.
nossische Technische Hochschule. Sie hat, bei den Ma- Nach Auffassung der Universitiit ist der Mensch um der
turititsverhandlungen jiingst, es deutlicher als die Uni- Wissenschaft willen da, nur hochst indirekt die Wissen-
verstititen ausgesprochen, dass es darauf ankomme, was schaft und ihre Praxis um des Menschen willen in je-
fir Menschen von den Mittelschulen durch ihre Ab- nem humanistischen Sinne von vorhin. — Es mag ja
teilungen hindurch in die Berufe des Architekten, In- noch Wissenschaften geben, die ihrem Gegenstand nach
genieurs u.s.w. iibertreten. Deutlicher eben als die tra- dem Kern jener ,,Humanitit® niher zu sein scheinen;
ditionsbelasteten Universitaten ist sich die E. T. H. dessen  unnétig, die Reihe mit der Theologie beginnend iiber
bewusst, dass sie ihrer Natur nach heutigen Tages nur Philosophie und Literaturwissenschaft vollstindig hier zu
mehr noch Fachbildung geben, aber nicht humanistisch  verzeichnen. Aber eben hier ist ja auch der fast tragische
bilden kann. — Und es ist ja auch klar, dass der sog. Zwiespalt offenkundiger- denn je geworden zwischen dem
Fortschritt ‘der Sachkenntnis, Extensitit und Intensitit Geiste der  Wissenschaftlichkeit und dem Geiste des le-
r ,,Disziplinen”, die ganze weitgetricbene Objektivie- bendigen ,Gegenstandes®, zwischen Kunst selber z. B.
rung nur auf Kosten des Humanistischen geschehen kann, und blosser Kunstwissenschaft, Dichter und Literatur-
jenes geformten, erhéhten und geldauterten Menschen- professor, dem Weisen und der Philosophiegeschichte.
wesens, das bei aller Differenzierung oder modernen Ja, wenn nicht alles tiuscht, werden demnichst Religion
Kompliziertheit doch immer ein Einfaches, Einheitliches, und Kunst als ewige Seinsmichte, die etwas wirken, das
in allen geschichtlichen Wandlungen sich Gleichbleiben- ihnen wesensfremde Gewand der Wissenschaftlichkeit ab-
des ist. Ja im rechten Unterschied zu dem steten Fort- geworfen ‘haben, die nur verzeichnet und Buchhaltung
schritt der Disziplinen hat das Humanistische ‘in seiner fithrt, ohne. etwas zu formen, zu bilden, ohne zu ,sein®,

121



zi beleben. Der Prophet und Heilige werden in Bilde
wieder mehr gelten miissen als der bloss auslegende
Schriftgelehrte und seine Kommentare.

Denn das ist die Signatur unserer Zeit: Wir stehen
vor einer neuen Renaissance-des Menschen,
und es wird wieder ,eine Lust sein zu leben, wie da-
mals. Aber es sind nicht mehr die Geister bloss, die
erwachen; es sind die Gefithle und Rhythmen, Korper
und Wille, Sinn2> und Seele, Geist und Leib, jenes Viele
und Eine, das Zeitliche und Ewige, ineinander, mitein-
ander, gegenseitig sich tragend und getragen, wieder
wie bei den Griechen einst in ihrer herrlichen Zeit, nur
mehr noch von innen, aus den Griinden des Gemiits,
des Ritselhaften, ,,aus dem Geiste der Musik*.

Ich wage noch nicht zu sagen, dass das schon unsere
Zeit sei; ich sage nur, dass wir in der Wandlung da-
raufhin begriffen seien, schon unentrinnbar, wissend und
mitwollend, in diesem Wandel mitten in stehen. Und
dabei haben wir noch, was die Spitern nicht mehr
so unmittelbar haben werden, das ergrimmte Bewusst-
sein von dem, wovon wir uns abkehren, von jenen bosen
Geistern des 19. Jahrhunderts, die man schon nicht mehr
nennen mag, so verhasst sind sie uns, so sehr haben sie
uns einst tyrannisiert und uns gehindert, zu uns selbst
zu 'kommen, Menschen zu werden. Aber es wird ja kaum
ein ernsthaftes Buch heute und seit Jahren geschrieben,
das nicht voll wire von Worten dieser Abkehr; aber es
sind keine blossen ,Rufer in der Wiiste mehr, wie
einst noch Jakob Bosshart seinen Helden genannt hat.

Unnotig, hier die Belege fiir diese Wandlung zu sam-
meln und Widerstreitendes mit Besorgnis zu verzeichnen;
so interessant und kimpferisch erfrischend das wire. Und
hier gehorte, trotz seinem ,historischen Materialismus‘

dem Sozialismus seine Anerkennung; denn der Liberalis- -

mus, wenn er auch ausgeht von den Menschenrechten
und vom ,,Recht des freien Individuums*, ist doch leider
der Gefahr nicht immer entgangen, wirtschaftlich und
politisch, den Sinn des Menschen in sein Gegenteil zu
verkehren, ihn zu einem Mittel fiir Zwecke zu machen.
Den besten Instinkt aber fiir das Verhiltnis von Mensch
und Werken hat der Fascismus, so wie Nietzsche ihn
hatte, dass die Tat iiberall entscheidend ist, der tdtige,
wollende, wirkende Mensch, der Téter, nicht das
Getane. ’

Das alles wire bedeutsam und entscheidend genug,
recht unmittelbar in Vorstellung und Bewusstsein einge-
pragt zu werden. Denn nur daraus konnte der Satz glaub-
haft gemacht werden, dass diese Wendung von den Ob-
jekten zuriick zum Menschen die Wissenschaft und mit ihr
die Universitdt nicht mehr zu tun imstande sind. Es
braucht auch nicht alles und jedes diese Wendung mit-
zumachen. Denn es handelt sich ja bei dieser Wendung
nicht ‘darum, die mit vielem Fleisse und mit vielen Men-
schenopfern geschaffenen Dinge, die Industrie etwa, zu
beseitigen; die Dinge sollen bleiben und weiter gefor-
dert werden, natiirlich; wir sind nun einmal Abendlan-
der und keine Buddhisten. Es handelt sich bei dieser

Wendung um eine Machtverschiebung, eine ganz griind-
liche und wesentliche zu Gunsten des Menschen. Ja eben
darum miissen die Dinge bleiben, um dienende Dinge
werden zu koénnen; wir konnen doch nicht wieder zur
Sklaverei des griechischen Altertums zuriick als Grund-
lage unserer Kultur. Wir miissen nur wieder zu einer
Kultur, d. h. eben zum erhéhten Menschen kommen, der
im 19. Jahrhundert verloren gegangen ist iiber all den
Werken und Werkzeugen und Institutionen, die er sich
um ihrer selbst willen ausgebildet, woriiber er aus einer
Personlichkeit zu einem blossen Funktionir allerorten
geworden war.

Auch die Wissenschaft wird bleiben, aber ganz deut-
lich kiinftig nur eine Funktion sein wie eine Bank oder
der Handel, die Industrie, das Transportwesen. Und der
Wissenschafter wird einfach Funktionir sein nicht an-
ders als der Subdirektor in einem bestimmten Ressort.
Was er iiber dies als Personlichkeit, humanistisch, sein
wird, wird je linger je mehr zu einer dem Funktionellen
weit iibergeordneten Privatangelegenheit. Mégen die bei-
den Seiten auch noch so viel miteinander zu tun haben
und sich wechselseitig befruchten, das dndert nichts da-
ran: Wissenschaftlichkeit und Humanitat, fachliche Sach-
lichkeit und personliche Kultur, ,,Bildung* werden je
langer je mehr unvereinbar auseinanderfallen. Und wenn
Homer, Augustin, Goethe als Objekte wissenschaftlichen
Bemiihens noch imstande sind, einen Menschen zum Men-
schen zu bilden, dann sicher nicht um der auf sie ver-
wandten Wissenschaftlichkeit willen, sondern einfach un-
mittelbar sie selbst, wie sie es auch tun ohne philologi-
sche oder religionshistorische Interessen.

Wissenschaft, strengste, in ihrem und keinem an-
dern Geiste betriebene Wissenschaft wird immer sein
miissen, und als Werkstitte wissenschaftlicher Arbeit die
Universitit. Aber nur als Funktion, in ijhrem Range
hochstens der Tradition nach, aber nicht faktisch hoher

‘als andere Funktionen auch, die in einem leitenden Rang

122

stehen. Wenn nicht alles tduscht, machen Universitit
und Wissenschaft heute eine dhnliche Respekiskrise durch
wie Kirche und Geistlichkeit am Ende des Mittelalters
und in den Jahrzehnten vor der Reformation. Und es
bleibt zu erwarten, dass nichts anderes an Stelle der
Universitiatswissenschaft in den ersten Rang riicken, son-
dern Gleichgewicht und Aristokratie sich herausbilden
werden von Religion, Kunst und philosophisch gemeinter
Wissenschaftlichkeit.

Diesen unbefriedigenden Zustand. spiiren und beken-
nen die. Universititen selbst. Sie suchen dem entgegenzu-
wirken ‘durch Vorlesungen allgemeinbildenden Inhalts,
,ofiir Horer aller Fakultiten“. Aber sie beklagen sich, z. B.
letzthin die Universitit Basel, iiber den geringen Erfolg
dieser Bemithungen. Man resigniert sich, immer mehr
bloss ‘ein ,Komplex von vielen Einzelwissenschaften*
zu sein. Aber die Universititen suchen den Grund fiir
diesen Misserfolg zu Unrecht bei den Studenten und ih-
rem geringen Sinn fiir das, was ausserhalb ihres engern
Fachgebietes liege. Es ist auch nicht die intensivere In-



anspruchnahme des Studenten fiir die erhéhten Anforde-
rungen ‘des Examenstudiums, und es sind gewiss zuletzt
die héhern Kosten des Studiums, die den Studenten zu die-
ser Begrenzung aufs Fach veranlassen. Es ist der Geist
der Wissenschaftlichkeit selbst mit seinem Ungeniigen
und den hohen Anspriichen, die er trotzdem an seine
Jiinger stellt. Es ist eben mehr als nur eine Respekts-,
es ist eine Vertrauenskrise da gegeniiber dem, was die
Wissenschaft dem inwendigen Menschen zu bieten hat.
Es ist ja so enttiuschend wenig, gemessen an den Er-
wartungen und Forderungen des ganzen Menschen. Das
Heil kommt uns nicht mehr von der Wissenschaft.

Die Universitit war bisher der Sinn des Gymnasi-
ums. Das wird sie kiinftig nicht mehr sein diirfen. Es
ist jetzt schon ein Unrecht und ein unhaltbarer, zwie-
spaltiger Zustand, der geschaffen wird von den Maturi-
tiatsreglementen mit ihren Wissenschaftlichkeitsanspriichen
und ‘den neuen Impulsen einer verjiingten Pidagogik.
Ein Widerspruch aber auch zwischen dem jungen Geist
der heranwachsenden Generationen, die vom Zeitwandel
lebendig, von Geburt auf, ergriffen sind, und dem alten
Geist einer zum Absterben verurteilten blossen Sach-
bildung. Das Beste und Eigentliche, -was diese Jugend
will und das Gymnasium ihr bieten mochte, hat mit der
,Vorbereitung auf das akademische Studium® herzlich
wenig mehr zu tun. Ja es wire eine Unaufrichtigkeit von
Seiten des Gymnasiums, sein Bildungsbemiihen vor sei-
nen Schiilern hinzustellen, als jenes blosse Mittel zum
Ziel und Zweck eines Fachstudiums, das wie etwas Ho-
heres auf diese Vorstufen zu folgen habe. Der Lehrer,
der so sich einstellte, wiirde damit sich mitschuldig ma-
chen an der grossen Enttiuschung, die spéter den Stu-
denten fiberfillt, und er wiirde am Gymnasium selbst
sich den Weg zu den besten Wirkungsmoglichkeiten
versperren, wie es leider wohl so und so viele noch tun,
denen die ingstliche Riicksicht auf die Maturititsforde-
rungen noch immer Exerzierreglement ist.

So muss das Gymnasium denn sich frei machen
von jeder Bevormundung durch die Universitit. Wissen-
schaftlichkeit darf kiinftig kein ausschliessliches oder auch
nur vorwiegendes Ziel gymnasialer Bildung mehr sein,
seitdem Wissenschaft und Bildung so weit auseinander-
klaffen und zwar darum, weil das seit gestern sich ge-
staltende Ideal eines gebildeten Menschen nur noch zu
einem kleinen Teil zusammenfillt mit Gegenstand und
Methode der Fachwissenschaften.

Irgendwo und -wie muss es wieder eine Bildungs-
statte geben, wo es auf den Menschen um seiner selbst
willen und sonst auf gar nichts ankommt. Das an ihm
leisten ist sogar etwas wesentlich Anderes als ihn fiir
Wissenschaftlichkeit exklusive vorbereiten.

Aber nun erst recht nicht Krethi und Plethi in die
Gymnasien in der falschen Meinung, dass es nun , nicht
mehr so sehr darauf ankomme®. So steht es nimlich
jetzt, wo der Zudrang viel zu gross ist und die Qualitit
der Anspriiche deutlich sich gesenkt hat, und wo allerlei

i

£123

vage Erwigungen die strenge Linie verwischen. Das aber
darf am Gymnasium allein die strenge Linie bilden,
dass man es mit einer intellektuellen Elite zu tun habe von
solcher Qualitit, dass ‘das Intellektuelle sich von selbst
versteht. Wie diese Elite zu gewinnen sei, ist eine Sorge
fiir sich. Wir sind auch hierin in der Schweiz im Riick-
stand gegeniiber Oesterreich mit seinen Bundesschulen
z. B. und gegeniiber Italien, das sein politisches System
der Herrschaft einer Elite ja ganz von selbst auch piada-
gogisch wird auswerten miissen. Wir fangen an, uns
iibertreffen zu lassen.

Wird auf dieser strengen Linienfiihrung das Gymna-
sium errichtet werden, dann darf es sich noch beruhigter
von der Universitait emanzipieren und eine Bildungsstitte
mit fast absolutem Eigenrecht werden. Dieses Eigen-
recht wire der Sinn der neuen Freiheit, die es zu gewin-
nen gilt. 1 ‘

Jugend ist bisher iiberhaupt allzusehr nur als Vor-
stufe, als Weg und Durchgang zum Erwachsenen behan-
delt worden. Aber moderne Unterrichtsmethoden und die
heutige Jugendbewegung, die ganze Umwandlung in den
Anschauungen, so wie sie iiberhaupt den Menschen als
Wert um seiner selbst willen den Dingen gegeniiber-
stellen, anerkennen auch das Recht der Jugend auf sich
selbst und ihre Eigenart und ihre Interessen, Anschauun-
gen und Losungen. — Nun ist freilich jugendliches Wesen
nichts so Eindeutiges. Jugend will frei und will geleitet
sein. Sie will nicht Warnungen und Lehren; sie will Er-
fahrungen selbst machen und will doch wieder héren und
vernehmen, was alles schon da und gedacht und gelei-
stet worden ist und will fertige Antworten, an die sie
glauben, an denen sie sich halten kann. Sie hat ein Be-
diirfnis nach Autoritit und Gehorsam wie nach Freiheit
und Selbstbestimmung, nach Regel und Willkiir. Sie hat
Interessen, Fragen, Probleme, denen Schule und Biicher
nicht genug - bieten konnen, und ermangelt wieder der
Stiatigkeit und der Treue im Kleinen, ohne die es im
Grossen nichts gibt.

Es ist also gewagt und gefihrlich, in diesem Zusam-
menhange vom kiinftigen Gymnasium zu sagen, dass es
statt an Maturititsreglementen an Eigenart und Eigen-
recht der Elite-Jugend sich zu orientieren habe. Aber es soll
trotzdem und gerade deswegen gesagt werden in dem
Sinne, dass eben darin die Bildungs-Aufgabe des Gymna-
siums liegt als einer Stitte, wo die im jungen Menschen
selber ringenden Krifte und Michte geiibt, gefestigt, be-
siegt werden, wo der intelligente junge Mensch durch
das Tun, durch Wollen und Gehorchen erzogen wird
zu dem, was nicht lehrbar ist, sondern nur betitigt werk
den kann.

Da man alles das nicht ,an sich®, im -luftleeren
Raum vornehmen kann, werden wir nach wie vor in ein-
zelnen Fichern oder mehr nach Fiachergruppen mit Ueber-
windung des schidlichen starren Fachlehrer-Systems un-
terrichten und dabei gewisse, vielleicht vorgeschriebene,
,Lehrziele® erreichen, wie der schéne Ausdruck lautet.



Wir werden nach wie vor lehren und lernen. Ja wir wer-
den mit unserer geforderten Intellekt-Elite das Intellek-
tualistische andiesen Lehrzielen sogar rascher und bes-
ser erreichen. Aber das wird uns eine Angelegenheit
zweiten Grades sein. Das Wichtige wird uns sein, was
wir damit ,eigentlich® wollten. Das ist der geformte,
erhohte, gelduterte Mensch. Was wir meinen, ist eine
Art weltlicher Seelenpflege.

Aber dazu werden wir nicht bloss lehren und unter-
richten diirfen. Unterricht wendet sich immer zu sehr
an sitzende und zuhoérende Menschen. Wir werden und
miissen Zeit, reichlich, grundlegend Zeit gewinnen, um

entscheidend Ernst zu machen mit dem grossen Befrei-.

enden und Loésenden und wieder Aufbauenden zugleich:
der Musik, dem Rhythmus, dem Agon, all dem Musischen,
das, lange gestaut, durchbrechen will. Und keiner auch
gelange mehr zur ,Maturitiat”, der nicht in einer prakti-
schen und niitzlichen Handfertigkeit, mit Werkzeug und
Geridt, in Garten oder Werkstatt durchgebildet ist.

Was wir mochten: Aus einer intellektuellen Elite
gesunde, frohe, gldubige, wollende, dienstbereite Men-
schen bilden, rein aus den ihr eingebornen und in ihr
widerstreitenden Kriften, durch Uebung und Tat, in An-
erkennung von Figenart und Eigenrecht der Jugend und
ihrer schopferischen Krifte mit Benutzung von Materiali-
en, die Zivilisation und Kultur der Erwachsenen geschaf-
fen haben oder fortwidhrend schaffen, alles als Selbst-
wert aufgefasst und betrieben. Was wir ablehnen, ist die
ausschliessliche Propadeutik fiir ein in seinem Rang und
seinem Bildungswert stark gesunkenes akademisches.
Fachstudium, die blosse Wissenschaftlichkeit als einen
vermeintlichen, obersten Kulturwert.

Wenn wir kiinftig Rilke und George lesen oder den
Diskus um die Wette werfen, bei Plato und Goethe in
die Schule gehen oder mit dem Weltbild der modernen
Physik uns vertraut machen, dann aus keinem andern
Grunde und Zwecke, als weil es begliickt, lebenswahr,
lebensstark, innig und feiner macht.

Tagores Schule in Santiniketan.”

Von Dr. Werner Krueger, Hamburg,
Mitglied der Visva-Bharati, Santiniketan, Bengalen.

Hundert Meilen etwa von Calcutta, in der Regent-
schaft Bengalen, liegt ein ausgedehnter Moorgrund. An
seinem Rande dehnt sich, dichtester Wald aus, in zwei
Etagen heben sich urwaldartige Hochbdume iibereinan-
der und spirlich nur findet die Sonne Durchgang durch
die Mosaik der Blatter. Dieser Platz war seit vielen Jah-
ren nichts anderes als ein selten guter Jagdgrund fiir
diejenigen, die eine Streife zu unternehmen gedachten,
ohne deswegen weiter in das Landinnere eindringen zu
wollen. Um die Mitte des vorigen Jahrhunderts indessen
entdeckte diesen Platz ein Mann von Neuem und er be-
gann sofort, ihn mit anderen Augen zu betrachten als
die vielen, die hier bereits geweilt hatten. Devendranath
Tagore war damals schon einer der bedeutendsten Fiih-
rer des intellektuellen Indiens. Er sah in diesem Platz
etwas Anderes als nur das Ziel kurziristiger Jagdaus-
fliige. Er horte das Rauschen der Biume und liess seine
Seele eines werden mit der grandiosen Gotteswelt, die
ihn hier rings umgab. Er fithlte, dass dieser Ort gut sei,

1) Dieser Artikel ist als Vorbereitung fiir das Oktober-
heft gedacht, in dem Rabindranath Tagore personlich das Wort
iiber seine Schule in Santiniketan ergreifen wird.

Leider sind die eingeschalteten photographischen Bilder
etwas undeutlich geraten, doch kommt ihnen besonderes Inter-
esse zu, weil sie grosstenteils von Tagore selbst aufgenommen
wurden.

12

zu meditieren und er sagte es seinen Freunden und Be-
kannten. Er ward zum Maharshi dieses Ortes, zu seinem
Apostel.

Im Jahre 1863, im Monat Mirz, wurde hier auf sein
Bestreben ein Gistehaus und ein Tempel errichtet. Der
Maharshi erhob seinen Medidationsort zur Asrama, zu
einer Hermitage fiir Alle, die der Natur Stille und Grosse
dem Treiben der Welt vorzuziehen liebten. Jeder fand
hier gastireie Aufnahme, der kam, seinen Gedanken nach-
zuhingen und Gott in ihnen zu dienen. Nichts wurde
von ihnen als Entgelt verlangt. Nur verbat Devendranath
Tagore, der Maharshi, Dispute iiber die Alleingiltigkeit
irgendwelcher Sekten sowie Vergniigen, die ans Obszone
streiften. Devendranath Tagore nannte diesen Ort San-
tiniketan, das ist der Ort des Friedens.

" Zwei Chhatimbdume waren es vornehmlich, unter de-
nen der Maharshi sich zu sammeln pflegte, damals, als
noch der Menschen Fuss hier wenig erschallte. Diese
Saptaparni stehen heute noch und unter ihrer im Winde
schwankenden Krone erhebt sich jetzt ein Monument,
das Denkmal an den Maharshi. In Stein gehauen liest
man hier das Gebet Devendranath Tagores, des stillen
Mannes, im Bengali-Text:

I T fry= AAIFAE



	Universität und Gymnasium

