
Zeitschrift: Schweizer Erziehungs-Rundschau : Organ für das öffentliche und
private Bildungswesen der Schweiz = Revue suisse d'éducation :
organe de l'enseignement et de l'éducation publics et privés en Suisse

Herausgeber: Verband Schweizerischer Privatschulen

Band: 2 (1929-1930)

Heft: 6

Artikel: Universität und Gymnasium

Autor: Meier, Alfons

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-851159

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-851159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schweizer
ERZIEHUNGS-RUNDSCHAU
Organ für das öffentliche und private Bildungswesen der Schweiz

Herausgegeben in Verbindung mit
Univ.-Prof. Dr. P. B o v et, Prof. Dr. v. Gonzenbach, Priv.-Doz. Dr. H. Hanselmann,

Univ.-Prof. Dr. Matthias, Rektor J. S c h ä I i n, Sem.-Dir. Dr. Schohaus und Sek.-Schulinsp. Dr. Schräg
von

Dr. phil. Karl E. Lusser

Universität und Gymnasium.
Von Dr. Alfons Meier, Basel.

Vorbemerkung:

Mit der Veröffentlichung dieses Artikels möchte ich die
Diskussion eines Themas anregen, dessen Aktualität von den
beteiligten Kreisen immer stärker empfunden wird. Die
Darlegungen Herrn Dr. Meiers sind als persönliches Votum
gedacht. Es wird wohl in seinen Grundgedanken viel Zustimmung

finden, ungeachtet kritischer Einwände gegenüber
gewissen Partien. Im nächsten Heft wird der Präsident des
Schweiz. Schulrates, Herr Prof. Dr. Röhn, das Problem vom
Standpunkte der Hochschule aus berühren.

Die Diskussionsrubrik steht weiteren Votanten gerne zur
Verfügung.

Der Herausgeber.
»

Der Sinn des Gymnasiums war bisher die Universität.

Die beiden standen zueinander, ich möchte fast
sagen, wie Altes und Neues Testament, im Verhältnis
von Vorbereitung und Erfüllung. — So gilt es auch heute
noch. Unsere Maturitätsordnungen sind orientiert lediglich

an dem, was Universität, akademisches Studium,
wissenschaftlicher Geist für nötig und gut befinden. Eine
gewisse Ausnahme macht bezeichnenderweise die
Eidgenössische Technische Hochschule. Sie hat, bei den Ma-
turitätsverhandlungen jüngst, es deutlicher als die
Universitäten ausgesprochen, dass es darauf ankomme, was
für Menschen von den Mittelschulen durch ihre
Abteilungen hindurch in die Berufe des Architekten,
Ingenieurs u. s. w. übertreten. Deutlicher eben als die tra-
ditionsbelasteten Universitäten ist sich die E. T. H. dessen

bewusst, dass sie ihrer Natur nach heutigen Tages nur
mehr noch Fachbildung geben, aber nicht humanistisch
bilden kann. — Und es ist ja auch klar, dass der sog.
Fortschritt der Sachkenntnis, Extensität und Intensität
der „Disziplinen", die ganze weitgetriebene Objektivierung

nur auf Kosten des Humanistischen geschehen kann,
jenes geformten, erhöhten und geläuterten Menschenwesens,

das bei aller Differenzierung oder modernen
Kompliziertheit doch immer ein Einfaches, Einheitliches,
in allen geschichtlichen Wandlungen sich Gleichbleibendes

ist. Ja im rechten Unterschied zu dem steten
Fortschritt der Disziplinen hat das Humanistische in seiner

Simplizität etwas Naturhaftes, Konstantes. Humanistisch
ist noch keiner über Goethe hinausgekommen, trotz vielen

seiner Ansichten, die heute überholt sind, und wer
war seither weiser als Plato, wenn es nicht etwa der eine
oder andere von den mittelalterlichen Heiligen gewesen
ist?

Ich hoffe den Unterschied deutlich gemacht zu
haben, um nun behaupten zu können, dass die Universität
nur noch scheinbar, in Fortführung ihrer Tradition, den
Menschen zum Menschen bildet. Sie hat es ja im Grunde
auch gar nicht auf ihn abgesehen, und so weit sie sich
in den Geisteswissenschaften mit ihm beschäftigt, ist er
ihr Objekt, und so weit er als Student diesen oder
andern Objekten sich zuwendet, ist die Aneignung oder
Mehrung der Disziplin das Ziel, um dessentwillen er da ist.
Was er dabei als Mensch gewinnt oder verliert, hat der
Universität grundsätzlich nichts zu bedeuten gegenüber
den richtig erkannten und registrierten Tatbeständen oder
der regelrecht geübten Praxis in Ausübung der Disziplin.
Nach Auffassung der Universität ist der Mensch um der
Wissenschaft willen da, nur höchst indirekt die Wissenschaft

und ihre Praxis um des Menschen willen in
jenem humanistischen Sinne von vorhin. — Es mag ja
noch Wissenschaften geben, die ihrem Gegenstand nach
dem Kern jener „Humanität" näher zu sein scheinen;
unnötig, die Reihe mit der Theologie beginnend über
Philosophie und Literaturwissenschaft vollständig hier zu
verzeichnen. Aber eben hier ist ja auch der fast tragische
Zwiespalt offenkundiger denn je geworden zwischen dem
Geiste der Wissenschaftlichkeit und dem Geiste des

lebendigen „Gegenstandes", zwischen Kunst selber z. B.

und blosser Kunstwissenschaft, Dichter und
Literaturprofessor, dem Weisen und der Philosophiegeschichte.
Ja, wenn nicht alles täuscht, werden demnächst Religion
und Kunst als ewige Seinsmächte, die etwas wirken, das
ihnen wesensfremde Gewand der Wissenschaftlichkeit
abgeworfen haben, die nur verzeichnet und Buchhaltung
führt, ohne etwas zu formen, zu bilden, ohne zu „sein",

121



zu beleben. Der Prophet und Heilige werden in Bälde
wieder mehr gelten müssen als der bloss auslegende
Schriftgelehrte und seine Kommentare.

Denn das ist die Signatur unserer Zeit: Wir stehen

vor einer neuen Renaissance des Menschen,
und es wird wieder „eine Lust sein zu leben", wie
damals. Aber es sind nicht mehr die Geister bloss, die
erwachen; es sind die Gefühle und Rhythmen, Körper
und Wille, Sinne und Seele, Geist und Leib, jenes Viele
und Eine, das Zeitliche und Ewige, ineinander, miteinander,

gegenseitig sich tragend und getragen, wieder
wie bei den Griechen einst in ihrer herrlichen Zeit, nur
mehr noch von innen, aus den Gründen des Gemüts,
des Rätselhaften, „aus dem Geiste der Musik".

Ich wage noch nicht zu sagen, dass das schon unsere
Zeit sei; ich sage nur, dass wir in der Wandlung
daraufhin begriffen seien, schon unentrinnbar, wissend und
mitwollend, in diesem Wandel mitten in stehen. Und
dabei haben wir noch, was die Spätem nicht mehr
so unmittelbar haben werden, das ergrimmte Bewusst-
sein von dem, wovon wir uns abkehren, von jenen bösen
Geistern des 19. Jahrhunderts, die man schon nicht mehr
nennen mag, so verhasst sind sie uns, so sehr haben sie

uns einst tyrannisiert und uns gehindert, zu uns selbst
zu kommen, Menschen zu werden. Aber es wird ja kaum
ein ernsthaftes Buch heute und seit Jahren geschrieben,
das nicht voll wäre von Worten dieser Abkehr; aber es

sind keine blossen „Rufer in der Wüste" mehr, wie
einst noch Jakob Bosshart seinen Helden genannt hat.

Unnötig, hier die Belege für diese Wandlung zu
sammeln und Widerstreitendes mit Besorgnis zu verzeichnen;
so interessant und kämpferisch erfrischend das wäre. Und
hier gehörte, trotz seinem „historischen Materialismus"
dem Sozialismus seine Anerkennung; denn der Liberalismus,

wenn er auch ausgeht von den Menschenrechten
und vom „Recht des freien Individuums", ist doch leider
der Gefahr nicht immer entgangen, wirtschaftlich und

politisch, den Sinn des Menschen in sein Gegenteil zu

verkehren, ihn zu einem Mittel für Zwecke zu machen.
Den besten Instinkt aber für das Verhältnis von Mensch
und Werken hat der Fascismus, so wie Nietzsche ihn
hatte, dass die Tat überall entscheidend ist, dertätige,
wollende, wirkende Mensch, der Täter, nicht das

Getane.
Das alles wäre bedeutsam und entscheidend genug,

recht unmittelbar in Vorstellung und Bewusstsein eingeprägt

zu werden. Denn nur daraus könnte der Satz glaubhaft

gemacht werden, dass diese Wendung von den

Objekten zurück zum Menschen die Wissenschaft und mit ihr
die Universität nicht mehr zu tun imstande sind. Es

braucht auch nicht alles und jedes diese Wendung
mitzumachen. Denn es handelt sich ja bei dieser Wendung
nicht darum, die mit vielem Fleisse und mit vielen
Menschenopfern geschaffenen Dinge, die Industrie etwa, zu

beseitigen; die Dinge sollen bleiben und weiter gefördert

werden, natürlich; wir sind nun einmal Abendländer

und keine Buddhisten. Es handelt sich bei dieser

Wendung um eine Machtverschiebung, eine ganz gründliche

und wesentliche zu Gunsten des Menschen. Ja eben
darum müssen die Dinge bleiben, um dienende Dinge
werden zu können; wir können doch nicht wieder zur
Sklaverei des griechischen Altertums zurück als Grundlage

unserer Kultur. Wir müssen nur wieder zu einer

Kultur, d. h. eben zum erhöhten Menschen kommen, der
im 19. Jahrhundert verloren gegangen ist über all den
Werken und Werkzeugen und Institutionen, die er sich

um ihrer selbst willen ausgebildet, worüber er aus einer
Persönlichkeit zu einem blossen Funktionär allerorten
geworden war.

Auch die Wissenschaft wird bleiben, aber ganz deutlich

künftig nur eine Funktion sein wie eine Bank oder
der Handel, die Industrie, das Transportwesen. Und der
Wissenschafter wird einfach Funktionär sein nicht
anders als der Subdirektor in einem bestimmten Ressort.
Was er über dies als Persönlichkeit, humanistisch, sein

wird, wird je länger je mehr zu einer dem Funktionellen
weit übergeordneten Privatangelegenheit. Mögen die beiden

Seiten auch noch so viel miteinander zu tun haben
und sich wechselseitig befruchten, das ändert nichts
daran: Wissenschaftlichkeit und Humanität, fachliche
Sachlichkeit und persönliche Kultur, „Bildung" werden je
länger je mehr unvereinbar auseinanderfallen. Und wenn
Homer, Augustin, Goethe als Objekte wissenschaftlichen
Bemühens noch imstande sind, einen Menschen zum
Menschen zu bilden, dann sicher nicht um der auf sie

verwandten Wissenschaftlichkeit willen, sondern einfach
unmittelbar sie selbst, wie sie es auch tun ohne philologische

oder religionshistorische Interessen.
Wissenschaft, strengste, in ihrem und keinem

andern Geiste betriebene Wissenschaft wird immer sein

müssen, und als Werkstätte wissenschaftlicher Arbeit die
Universität. Aber nur als Funktion, in ihrem Range
höchstens der Tradition nach, aber nicht faktisch höher
als andere Funktionen auch, die in einem leitenden Rang
stehen. Wenn nicht alles täuscht, machen Universität
und Wissenschaft heute eine ähnliche Respektskrise durch
wie Kirche und Geistlichkeit am Ende des Mittelalters
und in den Jahrzehnten vor der Reformation. Und es

bleibt zu erwarten, dass nichts anderes an Stelle der
Universitätswissenschaft in den ersten Rang rücken,
sondern Gleichgewicht und Aristokratie sich herausbilden
werden von Religion, Kunst und philosophisch gemeinter
Wissenschaftlichkeit.

Diesen unbefriedigenden Zustand spüren und bekennen

die. Universitäten selbst. Sie suchen dem entgegenzuwirken

durch Vorlesungen allgemeinbildenden Inhalts,
„für Hörer aller Fakultäten". Aber sie beklagen sich, z. B.

letzthin die Universität Basel, über den geringen Erfolg
dieser Bemühungen. Man resigniert sich, immer mehr
bloss ein „Komplex von vielen Einzelwissenschaften"
zu sein. Aber die Universitäten suchen den Grund für
diesen Misserfolg zu Unrecht bei1 den Studenten und
ihrem geringen Sinn für das, was ausserhalb ihres engeru
Fachgebietes liege. Es ist auch nicht die intensivere In-

122



anspruchnahme des Studenten für die erhöhten Anforderungen

des Examenstudiums, und es sind gewiss zuletzt
die höhern Kosten des Studiums, die den Studenten zu dieser

Begrenzung aufs Fach veranlassen. Es ist der Geist
der Wissenschaftlichkeit selbst mit seinem Ungenügen
und den hohen Ansprüchen, die er trotzdem an seine

Jünger stellt. Es ist eben mehr als nur eine Respekts-,
es ist eine Vertrauenskrise da gegenüber dem, was die

Wissenschaft dem inwendigen Menschen zu bieten hat.
Es ist ja so enttäuschend wenig, gemessen an den

Erwartungen und Forderungen des ganzen Menschen. Das

Heil kommt uns nicht mehr von der Wissenschaft.

Die Universität war bisher der Sinn des Gymnasiums.

Das wird sie künftig nicht mehr sein dürfen. Es

ist jetzt schon ein Unrecht und ein unhaltbarer,
zwiespältiger Zustand, der geschaffen wird von den Maturi-
tätsreglementen mit ihren Wissenschaftlichkeitsansprüchen
und den neuen Impulsen einer verjüngten Pädagogik.
Ein Widerspruch aber auch zwischen dem jungen Geist
der heranwachsenden Generationen, die vom Zeitwandel
lebendig, von Geburt auf, ergriffen sind, und dem alten
Geist einer zum Absterben verurteilten blossen
Sachbildung. Das Beste und Eigentliche, was diese Jugend
will und das Gymnasium ihr bieten möchte, hat mit der

„Vorbereitung auf das akademische Studium" herzlich

wenig mehr zu tun. Ja es wäre eine Unaufrichtigkeit von
Seiten des Gymnasiums, sein Bildungsbemühen vor seinen

Schülern hinzustellen, als jenes blosse Mittel zum
Ziel und Zweck eines Fachstudiums, das wie etwas
Höheres auf diese Vorstufen zu folgen habe. Der Lehrer,
der so sich einstellte, würde damit sich mitschuldig
machen an der grossen Enttäuschung, die später den
Studenten überfällt, und er würde am Gymnasium selbst
sich den Weg zu den besten Wirkungsmöglichkeiten
versperren, wie es leider wohl so und so viele noch tun,
denen die ängstliche Rücksicht auf die Maturitätsforde-
rungen noch immer Exerzierreglement ist.

So muss das Gymnasium denn sich frei machen

von jeder Bevormundung durch die Universität.
Wissenschaftlichkeit darf künftig kein ausschliessliches oder auch

nur vorwiegendes Ziel gymnasialer Bildung mehr sein,
seitdem Wissenschaft und Bildung so weit auseinanderklaffen

und zwar darum, weil das seit gestern sich
gestaltende Ideal eines gebildeten Menschen nur noch zu
einem kleinen Teil zusammenfällt mit Gegenstand und
Methode der Fachwissenschaften.

Irgendwo und -wie muss es wieder eine Bildungsstätte

geben, wo es auf den Menschen um seiner selbst
willen und sonst auf gar nichts ankommt. Das an ihm
leisten ist sogar etwas wesentlich Anderes als ihn für
Wissenschaftlichkeit exklusive vorbereiten.

Aber nun erst recht nicht Krethi und Plethi in die
Gymnasien in der falschen Meinung, dass es nun „nicht
mehr so sehr darauf ankomme". So steht es nämlich
jetzt, wo der Zudrang viel zu gross ist und die Qualität
der Ansprüche deutlich sich gesenkt hat, und wo allerlei

vage Erwägungen die strenge Linie verwischen. Das aber
darf am Gymnasium allein die strenge Linie bilden,
dass man es mit einer intellektuellen Elite zu tun habe von
solcher Qualität, dass das Intellektuelle sich von selbst
versteht. Wie diese Elite zu gewinnen sei, ist eine Sorge
für sich. Wir sind auch hierin in der Schweiz im Rückstand

gegenüber Oesterreich mit seinen Bundesschulen

z. B. und gegenüber Italien, das sein politisches System
der Herrschaft einer Elite ja ganz von selbst auch
pädagogisch wird auswerten müssen. Wir fangen an, uns
übertreffen zu lassen.

Wird auf dieser strengen Linienführung das Gymnasium

errichtet werden, dann darf es sich noch beruhigter
von der Universität emanzipieren und eine Bildungsstätte
mit fast absolutem Eigenrecht werden. Dieses Eigenrecht

wäre der Sinn der neuen Freiheit, die es zu gewinnen

gilt.

Jugend ist bisher überhaupt allzusehr nur als

Vorstufe, als Weg und Durchgang zum Erwachsenen behandelt

worden. Aber moderne Unterrichtsmethoden und die

heutige Jugendbewegung, die ganze Umwandlung in den

Anschauungen, so wie sie überhaupt den Menschen als

Wert um seiner selbst willen den Dingen gegenüberstellen,

anerkennen auch das Recht der Jugend auf sich
selbst und ihre Eigenart und ihre Interessen, Anschauungen

und Lösungen. — Nun ist freilich jugendliches Wesen
nichts so Eindeutiges. Jugend will frei und will geleitet
sein. Sie will nicht Warnungen und Lehren; sie will
Erfahrungen selbst machen und will doch wieder hören und
vernehmen, was alles schon da und gedacht und geleistet

worden ist und will fertige Antworten, an die sie

glauben, an denen sie sich halten kann. Sie hat ein
Bedürfnis nach Autorität und Gehorsam wie nach Freiheit
und Selbstbestimmung, nach Regel und Willkür. Sie hat

Interessen, Fragen, Probleme, denen Schule und Bücher
nicht genug bieten können, und ermangelt wieder der

Stätigkeit und der Treue im Kleinen, ohne die es im
Grossen nichts gibt.

Es ist also gewagt und gefährlich, in diesem
Zusammenhange vom künftigen Gymnasium zu sagen, dass es

statt an Maturitätsreglementen an Eigenart und Eigenrecht

der Elite-Jugend sich zu orientieren habe. Aber es soll
trotzdem und gerade deswegen gesagt werden in dem
Sinne, dass eben darin die Bildungs-Aufgabe des Gymnasiums

liegt als einer Stätte, wo die im jungen Menschen
selber ringenden Kräfte und Mächte geübt, gefestigt,
besiegt werden, wo der intelligente junge Mensch durch
das Tun, durch Wollen und Gehorchen erzogen wird
zu dem, was nicht lehrbar ist, sondern nur betätigt wer»-

den kann.

Da man alles das nicht „an sich", im luftleeren
Raum vornehmen kann, werden wir nach wie vor in
einzelnen Fächern oder mehr nach Fächergruppen mitUeber-
windung des schädlichen starren Fachlehrer-Systems
unterrichten und dabei gewisse, vielleicht vorgeschriebene,
„Lehrziele" erreichen, wie der schöne Ausdruck lautet.

L123



Wir werden nach wie vor lehren und lernen. Ja wir werden

mit unserer geforderten Intellekt-Elite das Intellek-
tualistische an diesen Lehrzielen sogar rascher und besser

erreichen. Aber das wird uns eine Angelegenheit
zweiten Grades sein. Das Wichtige wird uns sein, was
wir damit „eigentlich" wollten. Das ist der geformte,
erhöhte, geläuterte Mensch. Was wir meinen, ist eine
Art weltlicher Seelenpflege.

Aber dazu werden wir nicht bloss lehren und
unterrichten dürfen. Unterricht wendet sich immer zu sehr

an sitzende und zuhörende Menschen. Wir werden und
müssen Zeit, reichlich, grundlegend Zeit gewinnen, um
entscheidend Ernst zu machen mit dem grossen Befreienden

und Lösenden und wieder Aufbauenden zugleich:
der Musik, dem Rhythmus, dem Agon, all dem Musischen,
das, lange gestaut, durchbrechen will. Und keiner auch

gelange mehr zur „Maturität", der nicht in einer praktischen

und nützlichen Handfertigkeit, mit Werkzeug und

Gerät, in Garten oder Werkstatt durchgebildet ist.

Was wir möchten: Aus einer intellektuellen Elite
gesunde, frohe, gläubige, wollende, dienstbereite
Menschen bilden, rein aus den ihr eingebornen und in ihr
widerstreitenden Kräften, durch Uebung und Tat, in
Anerkennung von Eigenart und Eigenrecht der Jugend und
ihrer schöpferischen Kräfte mit Benutzung von Materialien,

die Zivilisation und Kultur der Erwachsenen geschaffen

haben oder fortwährend schaffen, alles als Selbstwert

aufgefasst und betrieben. Was wir ablehnen, ist die
ausschliessliche Propädeutik für ein in seinem Rang und
seinem Bildungswert stark gesunkenes akademisches.

Fachstudium, die blosse Wissenschaftlichkeit als einen

vermeintlichen, obersten Kulturwert.
Wenn wir künftig Rilke und George lesen oder den

Diskus um die Wette werfen, bei Plato und Goethe in
die Schule gehen oder mit dem Weltbild der modernen
Physik uns vertraut machen, dann aus keinem andern
Grunde und Zwecke, als weil es beglückt, lebenswahr,
lebensstark, innig und feiner macht.

Tagores Schule in Santiniketan.^

Von Dr. Werner Krueger, Hamburg,
Mitglied der Visva-Bharati, Santiniketan, Bengalen.

Hundert Meilen etwa von Calcutta, in der Regentschaft

Bengalen, liegt ein ausgedehnter Moorgrund. An
seinem Rande dehnt sich, dichtester Wald aus, in zwei

Etagen heben sich urwaldartige Hochbäume übereinander

und spärlich nur findet die Sonne Durchgang durch
die Mosaik der Blätter. Dieser Platz war seit vielen Jahren

nichts anderes als ein selten guter Jagdgrund für
diejenigen, die eine Streife zu unternehmen gedachten,
ohne deswegen weiter in das Landinnere eindringen zu

wollen. Um die Mitte des vorigen Jahrhunderts indessen
entdeckte diesen Platz ein Mann von Neuem und er
begann sofort, ihn mit anderen Augen zu betrachten als

die vielen, die hier bereits geweilt hatten. Devendranath

Tagore war damals schon einer der bedeutendsten Führer

des intellektuellen Indiens. Er sah in diesem Platz
etwas Anderes als nur das Ziel kurzfristiger Jagdalusflüge.

Er hörte das Rauschen der Bäume und Hess seine
Seele eines werden mit der grandiosen Gotteswelt, die

ihn hier rings umgab. Er fühlte, dass dieser Ort gut sei,

i) Dieser Artikel ist als Vorbereitung für das Oktoberheft

gedacht, in dem Rabindranath Tagore persönlich das Wort
über seine Schule in Santiniketan ergreifen wird.

Leider sind die eingeschalteten photographischen Bilder
etwas undeutlich geraten, doch kommt ihnen besonderes Interesse

zu, weil sie grösstenteils von Tagore selbst aufgenommen
wurden.

zu meditieren und er sagte es seinen Freunden und
Bekannten. Er ward zum Maharshi dieses Ortes, zu seinem

Apostel.
Im Jahre 1863, im Monat März, wurde hier auf sein

Bestreben ein Gästehaus und ein Tempel errichtet. Der
Maharshi erhob seinen Medidationsort zur Asrama, zu
einer Hermitage für Alle, die der Natur Stille und Grösse
dem Treiben der Welt vorzuziehen liebten. Jeder fand
hier gastfreie Aufnahme, der kam, seinen Gedanken
nachzuhängen und Gott in ihnen zu dienen. Nichts wurde
von ihnen als Entgelt verlangt. Nur verbat Devendranath

Tagore, der Maharshi, Dispute über die Alleingiltigkeit
irgendwelcher Sekten sowie Vergnügen, die ans Obszöne
streiften. Devendranath Tagore nannte diesen Ort
Santiniketan, das ist der Ort des Friedens.

Zwei Chhatimbäume waren es vornehmlich, unter
denen der Maharshi sich zu sammeln pflegte, damals, als

noch der Menschen Fuss hier wenig erschallte. Diese

Saptaparni stehen heute noch und unter ihrer im Winde
schwankenden Krone erhebt sich jetzt ein Monument,
das Denkmal an den Maharshi. In Stein gehauen liest

man hier das Gebet Devendranath Tagores, des stillen
Mannes, im Bengali-Text:

II *PT H


	Universität und Gymnasium

