
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 39 (1929)

Heft: 11-12

Artikel: Religionspädagogische Lehrerbildung

Autor: Grossmann, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


könnte sich ihre Verordnungen und Entschlüsse von Fachkundigen
vorbereiten lassen — ich möchte nur auf die Verschiedenheit der
Auffassungen und des Geschmackes an verschiedenen Orten hinweisen
und in Frage stellen, ob es angezeigt sei, die Kompetenzen in globo
auszuliefern.

Wichtiger erscheint mir für das spezielle Problem der Jugendlichenlektüre

die Frage der Führung. Wahrscheinlich liegt hierin, nämlich
in einer guten und angepassten Führung, nicht allein nur die günstige
Erledigung der Phase, wo im jungen Menschen die Schundphantasie
vorherrscht, sondern der Pubertätsnöte überhaupt. Was zu wünschen
und zu unterstützen ist, das sind gutgeführte Jugendorganisationen,

die sich vornehmlich Wandern und Sport zum Zwecke
gesetzt haben, und die unbeabsichtigterweise ablenkend und deshalb
befreiend wirken. Gewiss existieren bereits solche Organisationen,
aber sie umfassen heute nur einen sehr geringen Teil unserer Jugend.
Daran mag neben wirtschaftlichen und weltanschaulichen Gründen
der Eltern, die ihre Kinder keiner der bestehenden Organisationen
anvertrauen wollen, der Mangel an Führern schuld sein. Wo wir einen
guten Führer an der Arbeit sehen, merken wir, dass eben zum Führer-
tum mehr gehört als nur der gute und ehrliche Wille: die Gabe des
Mitreissens, Begeisterns, der „Faszination". Sie ist leider nicht jedermann

gegeben, der der Jugend helfen möchte und die nötige Musse
dazu zur Verfügung hätte.

Mit dem Hinweis auf die Führung der Jugendlichen ist das Problem
der Schundlektüre in den weiteren Zusammenhang gesetzt mit dem
Leben und der Eigenart des Jugendlichenalters im allgemeinen.
Gewiss ist es notwendig, zur Diskussion eines Teilproblemes dieses
theoretisch zu isolieren i— für die Praxis der Jugendlichenerziehung
jedoch wird es besser und notwendig sein, bei der Behandlung der
Frage, wie man das Lesen schlechter Schriften verhindern und
ersetzen will, die grossen und wesentlichen Zusammenhänge nicht aus
den Augen zu lassen.

Religionspädagogische Lehrerbildung.
Von Pfr. H. Grossmann in Zürich.

Die religionspädagogische Lehrerbildung muss das Ziel verfolgen,
die künftigen Lehrer in den Stand zu setzen, auf der Primär- und
Realschulstufe an Hand der biblischen Geschichte christlichen
Religionsunterricht erteilen zu können, und sie soll für diese Aufgabe
Lust und Freudigkeit wecken.

Man wende gegen eine solche Zielbestimmung nicht ein, der Kanton

Zürich kenne in der Primarschule ja gar kein Fach Religion,
sondern nur eines, genannt „Biblische Geschichte und Sittenlehre".
Nirgends steht geschrieben, und es ist auch nicht die Absicht der
Gesetzgebung gewesen, dass eine solche Benennung des Faches den
religiösen Grund der Biblischen Geschichte und Sittenlehre ausschalten
wolle. Die innerchristlichen konfessionellen Unterschiede sollen zu-
276



rücktreten, nicht aber die religiöse Grundlage selber beseitigt werden.
Es sollen aus der Biblischen Geschichte nur solche Beispiele ausgewählt
werden, die sich für eine ethische Verwertung eignen, aber diese
Ethik soll dem Wesen der Biblischen Geschichte entsprechend durchaus

aus dem christlichen Gottesglauben herauswachsen. Darum redet
der Lehrplan von Erweckung religiös-sittlicher Gefühle als Ziel dieses
Unterrichts, und er ordnet das Auswendiglernen von Bibelsprüchen,
Gebeten und religiösen Liederversen an. Aber selbst wenn es so wäre,
dass der Unterricht in Biblischer Geschichte und Sittenlehre nicht mehr
als Religionsunterricht eingeschätzt werden dürfte, so wäre damit
nicht gesagt, dass die pädagogische Ausbildung der Lehrer nur für
dieses geforderte Minimum an Sittenlehre ausreichen musste. Geht
etwa die musikalische Ausbildung der Lehrer nur bis zu dem Punkt,
dass sie später in der Schule einige Liedlein einüben können? Lernen
die Seminaristen nur so viel an Mathematik, als sie später für den
Rechenunterricht verwerten können? Es wäre eine merkwürdige
Inkonsequenz, wenn für das Fach, das am tiefsten in Gemütsleben
und Gesinnungsbildung eingreifen soll, eine ganz oberflächliche,
nirgends in die Tiefe gehende Vorbildung gegeben würde. Die
Vorbildung darf nicht unter dem Grad bleiben, der nachher für die Praxis
gefordert wird, sondern muss darüber hinausgehen. Sonst büden wir
nicht Erzieher heran, sondern nur Dilettanten.

Das wichtigste Erfordernis für jemanden, der Religionsunterricht
oder auch nur christliche Sittenlehre erteilen soll, ist, dass er selber
bejahend im christlichen Glauben drinsteht. Wenn bei einem Fach
innere Anteilnahme unbedingtes Erfordernis ist, so hier. Irreligiöser
Religionsunterricht ist ein Widerspruch in sich selbst. Darum gehört
zur religionspädagogisehen Vorbildung zu allererst ein solcher Unterricht

in christlicher Religion, von dem man erwarten darf, dass seine
Frucht ein bejahendes Verhältnis zu den Grundlehren dieser Rehgion
sein wird. Der Religionsunterricht soll nicht nur ein wohlwollendes
Verständnis dafür wecken, dass es trotz allen Fortschritten der Kultur
auch heute noch Leute gibt, die religiöse Bedürfnisse haben, er soll
Verkündigung des Evangeliums Christi sein mit dem Ziel, Glauben
an dieses Evangelium als einer Gotteswahrheit und Gotteskraft
zu wecken.

Dieser Unterricht kann religionsgeschichtlich gestaltet werden,
wenn er aus dem Vergleich der Religionen zeigen will, dass ein Sehnen
nach Gott und nach Erlösung durch alle Völker geht, dass aber
nirgends sonst Gott so aus seiner Verborgenheit heraustritt wie in Christus.

Die Religionsgeschichte mag den Bück weiten für die Herrlichkeit
Christi und seines Evangeliums.

Der Religionsunterricht darf sich aber nicht auf Religionsgeschichte
beschränken. Er soll hineinführen in die Bibel. Die Bibelkritik soll
nicht umgangen werden — die Seminaristen sollen nicht den Verdacht
haben, man wolle ihnen irgend etwas verheimlichen - aber der Unterricht

soll nicht in der Kritik stecken bleiben, sondern durch sie
hindurchdringen zu dem Wort, das durch die Bibel Gott zu uns sprechen

277



will. Die Kritik darf nicht ausgehen von einem ungläubigen Nein,
sondern von einem gläubigen Ja, dann werden wir bald spüren, dass
viel wichtiger, als dass wir die Bibel kritisieren, ist, dass wir uns von
ihr kritisieren lassen.

In diesen Unterricht verwoben muss sein ein Herausheben biblischer

Wahrheiten in systematischer Fragestellung, eine Auseinandersetzung

christlicher und anderer Weltanschauung. Heutiges
Denkbedürfnis verlangt nach einer Hilfe für solche Auseinandersetzung,
die keinem Gebildeten erspart bleibt.

Es liesse sich fragen, od nicht eben so wünschenswert wie ausser-
christliche ReHgionsgeschichte ein kurzer Kursus in Kirchengeschichte
wäre. Unsere heutige Lage wird durch die vorangehende
Kirchengeschichte viel mehr bestimmt als durch andere Religionen. Die
Kirchengeschichte ist das Kampffeld, wo um die Verwirklichimg des
christlichen Ideals gerungen worden ist. Die grossen kirchengeschichtlichen

Gestalten stehen alle in einem Ringen zweier Welten drin.
Von ihrer Auseinandersetzung können auch wir lernen.

Erst von dieser religiösen Grundlage aus lässt sich die
religionspädagogische Ausbildung der Lehrer ins Auge fassen. Hier ist nicht
mehr persönliche Aneignung, sondern die lehrhafte Übertragung
religiöser Gesinnung (als Denken, Fühlen und Wollen) die gesteckte
Aufgabe. Dreierlei ist hier vonnöten: 1. Einblick in die Kinderseelen-
kunde, 2. Einblick in den religiös-ethischen Wert der biblischen
Geschichten, 3. Anleitung und Übung in der Methode. Diese drei
Punkte gilt es in einigen Grundlinien auszuführen.

1. Einbhck in die religiöse Kinderseelenkunde. Der
Religionslehrer muss wissen, dass er nicht nur einen vorgeschriebenen Stoff
zu vermitteln hat, sondern es mit lebendigen Kinderseelen zu tun hat
und an ihrer Gestaltung mitarbeitet. Der Apostel Paulus sagt einmal,
er sei den Juden ein Jude, den Griechen ein Grieche geworden, um
überall etliche für Christus zu gewinnen. Wir könnten im gleichen
Sinn sagen: Der Lehrer muss den Kindern ein Kind werden, er muss
in die ländliche Vorstellungs- und Erfahrungswelt hinuntersteigen,
wenn er einen Eindruck auf Herz und Gemüt ausüben will.

Man lese hier die Jugendabschnitte aus Biographien. Wie reiche
Fundgruben bilden nur schon der „Grüne Heinrich" von Gottfried
Keller oder „Dichtung undWahrheit" von Goethe. Wertvolles Material
ist zusammengetragen in der Sammlung „Von der Kindesseele",
herausgegeben von Gertrud Bäumer und Lili Droescher. Über Kindergebet
orientiert in Überfülle das zweibändige Werk von Dietrich Vorwerk:
„Gebet und Gebetserziehung". Wer sich in solche Zeugnisse religiösen
Lebens des Kindes vertieft, wird auf jeden Fall eines nicht mehr
behaupten, was trotz Rousseau nicht mit der Wirklichkeit übereinstimmt.

Er wird nicht sagen, das Kind sei für religiöse Eindrücke noch
zu unreif und unempfänglich. Wer das Glück gehabt hat, in einem
frommen und zugleich frohmütigen Elternhaus aufwachsen zu dürfen,
wird aus seiner Erinnerung heraus es ebenfalls bestätigen, dass das
Kind sich von der Welt des Glaubens und vor allem von der Person

278



Christi stark angezogen fühlt. Die Bolschewisten wissen, warum sie
den Rehgionsunterricht vor dem 18. Jahr verbieten, nicht weil sie
der Religion damit einen Dienst erweisen wollen, sondern weil sie
hoffen, sie so tödlich zu treffen. Die Kinderseele ist für religiöse
Eindrücke ganz besonders weich und empfänglich, wenn sie ihm durch
Leute vermittelt werden, die den Kindern Kind werden können.

Aus Natur, Gewissen, eigenen Erlebnissen und gehörten oder
gelesenen Geschichten heraus kommt die rehgiöse Saite im Kindergemüt
in Schwingung und macht das Kind schon in seiner Art rehgiöse
Erfahrungen. Durch das Beten, sofern es kindlich einfach geschieht,
kann das Kind religiös bewegt werden, und besonders Not-, Bitt- und
Fürbittgebete werden von ihm gerne und selbsttätig geübt, wenn es
durch die Mutter oder jemand mit Muttersinn dazu erzogen wird.
Aber die kindhchen rehgiösen Vorstellungen sind selbstverständlich
ganz anders als die des Erwachsenen. Sie sind farbenfreudig, ins
Märchenhaft-Wunderbare schillernd. Je geheimnisvoller etwas ist,
und je mehr es staunen kann, desto mehr fühlt sich das Kind
angezogen. Für das Abstrakte, für das Philisterhaft-Mechanische und
Wunderlose ist es nicht mit dem Herzen zu haben. Wir sollen als
Pädagogen die Kinderreligion gewiss nicht ins Phantastische
ausschweifen lassen, schon um der späteren Krisis vorzubeugen, aber
wir müssen, wenn wir Kindern Rehgionsunterricht erteilen, doch
wissen, dass wir da nicht konkret und plastisch genug sein können
und ja nicht die Rehgion alles Wunderbaren entkleiden dürfen.
Rehgion innerhalb der Grenzen der reinen Vernunft mag für
Philosophen dünn genug sein, ans Herz des Kindes kommt man damit nicht
heran, und wenn der Erwachsene einen Halt braucht, sucht er ihn
auch nicht in der reinen Vernunft - wer hat diese übrigens gepachtet -
sondern er sucht nach dem Frieden Gottes, der höher ist als alle
Vernunft. Das Kind ist deswegen der letzten Wahrheit nicht ferner als
der Erwachsene, der mit seiner alles zergliedernden Reflexion zuletzt
vor lauter Bäumen den Wald nicht mehr sieht. Das Kindeswesen mit
seiner naiven Treuherzigkeit und mit seiner Fähigkeit, zu staunen
über das Wunder des Lebens blüht ungebrochener und unmittelbarer
aus dem Zusammenhang mit Gott heraus als der Erwachsene.

Die Beschäftigung mit religiöser Kinderseelenkunde soll im Lehrer
einen kindhchen Sinn, der doch schliesslich noch in jedem irgendwo
tief verborgen ist, wieder aufwachen lassen. Sie soll ihm die richtige
gefühlsmässige Einstellung zum Kind geben. Sie soll ihn befähigen,
in naiver, warmer Anschaulichkeit dem Kind biblische Geschichten
zu erzählen.

2. Einbhck in den religiös-ethischen Wert der biblischen
Geschichten. Gewiss, auch ausserbiblische Geschichten können
religiös-ethische Beispiele abgeben. Der Lehrer kann nie genug solche
Beispiele kennen, und er darf sie auch als Anwendungen und Illustrationen

zur Biblischen Geschichte im Rehgionsunterricht verwenden,
aber das Knochengerüst dieses Unterrichtes soll die Biblische
Geschichte sein, in ihrem Mittelpunkt die Gestalt Christi selber.

279



Wo wäre in der Weltliteratur und Weltgeschichte eine Gestalt,
die so frei wäre von Erdenschlacken und so rein das Ebenbild Gottes
wiederstrahlte wie die Person Christi? Wo wäre ein Motiv zu
religiössittlichem Handeln, das die Heilandshebe an Glut und Kraft
übertreffen könnte? Wo wäre eine höhere Ethik zu finden als die Nachfolge

Christi? Hier ist aus dem bunt zusammengewürfelten Vielerlei
der Moralgeschichten eine lebendige Einheit geworden. Hier wandelt
das Gute in Menschengestalt auf Erden, lehrend, mahnend, tröstend,
helfend, sich selbst aus Liebe hingebend in den Tod. Ja, hier ist mehr
als nur ein Beispiel, hier ist der Heiland, in dem Gott uns seine Liebe
schenkt. Hier wird die Moral zum Evangelium.

Auch das Alte Testament ist reich an Anschauungsmaterial für
rehgiös-sittliches Handeln. Man nehme nur die Familiengeschichten.
Die Familie und der Kreis der Kameraden ist ja die Welt des Kindes.
Da begegnet uns die Mutterliebe (die Mutter des Mosesknäbleins,
Hanna, die Mutter Samuels, Salomos Urteil), die Vaterhebe (David
und Absalom), da kommen Erziehungssünden vor (der schwache,
gutmütige Vater Eli, Bevorzugung von Lieblingskindern bei Isaak,
Rebekka, Jakob), da hören wir von bösem und gutem Verhalten der
Kinder zu den Eltern und zu den Geschwistern (Kain und Abel,
Isaak, Jakob und Esaù, die Brüder Josefs). Von Dienstboten ist die
Rede (Elieser, Gehsai), von Schlichtung des Streites unter Nachbarn
(Abraham und Loth), von Freundestreue (David und Jonathan).
Sofern alttestamentliche Geschichten nicht auf der Höhe neutestament-
licher Moral stehen, hat sie der Lehrer ins Licht des Neuen Testamentes
zu stellen.

Alle diese Menschen der Bibel haben es mit Gott zu tun. Sie
sündigen wider ihn, werden gestraft und wieder aufgerichtet. Oder sie
widerstreben Gott und verderben. Oder sie sehnen sich nach ihm und
er lässt sich finden. Strafend, wegweisend, vergebend und verheissend
steht Gott hinter ihnen. Diese Dimension des Menschen zu Gott hin
steht nirgends sonst so im Mittelpunkt wie in der Bibel. Zur lebendigen
Anschauung dieser Tatsachen, wie sich die Menschen zu Gott stellen
und wie Gott mit ihnen umgeht, soll diese Betrachtung der Bibel
führen, damit dann der Religionsunterricht, den die Lehrer später
erteilen, ihre Schüler zu einem solchen geistigen Miterleben dessen,
wie Gott die Menschen erzogen hat, führe, dass sie sich selber von
diesem Gott erziehen und führen lassen.

Besonders nötig ist eine Anleitung bei den biblischen
Wundergeschichten. Die Schwierigkeit derselben liegt weniger auf Seiten des
Kindes als der Erwachsenen. Es sind Schwierigkeiten der
Weltanschauung. Die beste Hilfe wäre Vermittlung einer rehgiösen
Weltanschauung, die bei allem wissenschaftlichen Ernst doch Platz hat
für das Wort Wunder. Man muss das biblische Wunder verstehen aus
dem Denken der Bibel heraus. Die Bibel sieht durch die ganze Welt
hindurch einen Bruch, eine Störung. Sünde, Leiden, Tod sind die
Bruchstellen. Im Wunder drängt eine Welt der Vollendung, das Reich
Gottes, hinein in unsere gestörte Welt. Selbstverständlich muss hier
280



Raum für verschiedenartige Auffassungen gelassen werden. Die Frage :

„Welche bleibende Gottes- und Lebenswahrheit liegt in dieser
Geschichte drin?" muss uns wichtiger werden als die rein historischkritische

Frage: „Ist dies wirklich so passiert?" Die Schöpfungs- und
SündenfaUgeschichten sind wohl auch von der Bibel selber gemeint
als gleichnisartige Einkleidungen tiefer und bleibender religiöser
Wahrheiten und nicht als ein Kapitel der Naturkunde oder der
Weltgeschichte. Sie dürfen wenigstens von uns so verstanden werden.
Solche Schwierigkeiten müssen bei der religions-pädagogischen
Lehrerbildung besprochen werden. Die religiösen Pointen der Geschichten
müssen gesucht und Wege gezeigt werden, wie sie für den Unterrieht
fruchtbar gemacht werden können.

3. Methodisch-praktische Übungen. Hier sind biblische
Geschichten als Lektionen auszuarbeiten und Lehrproben vor Kindern
zu halten.

Hilfsbücher gibt es eine Menge. Ich will nur hinweisen auf die
Bücher von Stuckert (Geschichten des Alten Testamentes und
Jesusgeschichten) und Fankhauser (Die Biblische Geschichte in Sonntagsschule

und Religionsstunde, sowie die Zeitschrift „Der Weg zum
Kinde"), die sehr brauchbare Vorbilder geben. Zurhellen-Pfleiderer:
„Wie erzählen wir den Kindern biblische Geschichten?" lehrt gut
erzählen und gestalten, modernisiert und phantasiert aber teilweise
zu stark. Geradezu geschmacklos modernisiert der im übrigen sehr
frisch erzählende Scharrelmann. Die Präparationsbücher der Herbart-
Zillerschen Schule sind schulmeisterlich gründlich, aber gewöhnlich
unkindlich und langweilig. Das Buch von Kabisch „Wie lehren wir
Rehgion?" auf rehgionspsychologischer Grundlage aufgebaut, ist
immer noch lesenswert. Solche Hilfsbücher sind zu studieren.

Ohne in Formalstufen schwelgen zu wollen, wird sich aus der
Natur der Sache heraus gewöhnlich die Erzählung, Besinnung und
Anwendung als nicht zu umgehende Aufgabe ergeben. Am meisten zu
üben ist die eindrucksvolle Erzählung, denn hier wird die Spannung
erzielt, ohne die Besinnung und Anwendung keine lebendige Wurzel
haben. Das Eisen muss glühen, bevor es geschmiedet werden kann.
Die Besinnung hat die natürlich bei der Erzählung beständig im Auge
zu behaltende Grundwahrheit herauszuarbeiten. Die Anwendung hat
die Brücke ins Leben des Kindes zu schlagen.

Die verschiedenen Gattungen biblischer Erzählungen: Geschichten,
Gleichnisse, Wunder, Sprüche, verlangen verschiedenartige
Darbietung. Sprüche können als Zusammenfassung von Geschichten
dargeboten werden. Oder man geht von ihnen aus, hebt die Grundgedanken

heraus und illustriert sie an Beispielen aus dem Leben. Bei Gleichnissen

kann aus dem Leben heraus die Fragestellung zuerst
herausgearbeitet werden, worauf das Gleichnis als Antwort gegeben wird.
Es gibt da keine alleinseligmachende Methode; aber durch methodische
Winke erhält doch mancher Wegleitung, wofür er froh ist. „Der
Meister kann die Form zerbrechen"; aber nicht jeder ist von vorneherein

ein Meister.
8PZ 1929 — 20 281



Auch das Fragen, Entwickeln, die Kinder zu aktiver Mitarbeit
gewöhnen, sie selber fragen lassen, das alles muss geübt werden.
Vieles ist ja da nicht anders als in den Lehrproben anderer Fächer auch;
aber die Wichtigkeit und Schwierigkeit der biblischen Geschichte
verlangt doch eine spezielle Behandlung. Das st. gallische
Lehrerseminar Mariaberg hat schon seit Jahrzehnten im letzten Seminarjahr
einen einstündigen reÜgionspädagogischen Kurs eingeführt und hat
gute Erfahrungen damit gemacht. Ahnliches würde sich auch für
andere Lehranstalten empfehlen.

Die religiöse Erziehung vermag wie nichts anderes die gesamte
Erziehung zu befruchten. Wo diese Grundlage vernachlässigt wird,
wird das Gebäude der Erziehung trotz prächtigen Schulpalästen und
wunderbaren Anschauungsmitteln auf Sand und nicht auf Fels gebaut.
Pestalozzi sagt darüber aus den Erfahrungen des Neuhofes heraus:
„Erfolg ist nur zu hoffen, wenn es gelingt, bei den Kindern das Gefühl
der Rehgion zu entwickeln. Wir werden immer unter bösen Menschen
leben, und arme Kinder werden immer rohe, niedere, böse Beispiele
sehen. Da ist keine Hilfe als ihren Glauben an Gott, den Vergelter des
Guten und des Bösen und an Jesum ihren Erlöser, ihren Freund und
Bruder, ihren Glauben an die Hoffnungen und Bedingnisse des ewigen
Lebens, ihren Glauben an die Gefahren des ewigen Verderbens, der
ewigen Verstossung von dem Angesichte des besten, liebsten, gütigsten
Vaters und Erlösers lebhaft in ihnen zu entwickeln, alle Morgen und
Abend mit inniger Empfindung mit ihnen zu beten, den Tag des Herrn
heihgen Übungen zu widmen und mit Vaterempfindung sie oft und
viel mit Tränen zu bitten, ihre Herzen voll Unschuld ihrem Gott und
Vater zu bewahren." Ich wage nicht, eine Vei*wirklichung dieses Ideals
für unsere Schule zu hoffen und zu fordern. Das Wort Pestalozzis möge
uns aber zu bedenken geben, wie wichtig die religiöse Erziehung ist.
Die Schule darf sich dieses Mittel nicht entreissen lassen und sollte
nicht freiwillig darauf verzichten. Will man aber Lehrer haben, die
mit Freuden und Geschick Religionsunterricht erteilen, so ist auch der
religionspädagogischen Ausbildung der künftigen Lehrer alle nur
denkbare Sorgfalt zu widmen.

Der physikalische Werkbankunterricht
in der Lehrerbildung.

Von Heinrich Kleinert, Bern.

Die Diskussion über die Lehrerbildungsfrage hat sich bis jetzt
im grossen und ganzen nur um das Grundsätzliche oder um das
Organisatorische bemüht. Spezielle Fragen wurden selten und meist
nur nebenbei angeschnitten. Man ging dabei — und wohl mit Recht —
von der Meinung aus, dass zuerst der Rahmen der neuen Lehrerbildung
gelegt werden müsse, bevor man den Inhalt besprechen könne. Auch
die Arbeitsgemeinschaft zum Studium der Lehrerbildungsfrage im
282


	Religionspädagogische Lehrerbildung

