
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 39 (1929)

Heft: 9-10

Artikel: Arbeiter und Bauer : Gedanken über Volkserziehung

Autor: Bredsdorff, Morten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


woran man im kleinen Kinde schon anknüpfen und wie man die
unentwickelten Kräfte und Fähigkeiten bilden kann.

Das tiefste Streben der Pädagogik muss darauf ausgehen; das
Seelenleben kennen zu lernen. Da muss ihr die Psychologie zu Hilfe
kommen. Alle die Fragen der Pädagogik: Wie wecken wir das Interesse
der Kinder? Wie gewinnen und erhalten wir ihre Schaffenslust? Wie
öffnen wir ihren Sinn für die Mitmenschen und die Umwelt? Dies
alles sind psychologische Probleme. Die Psychologie hat ihren
bestimmten Platz an der Seite der Pädagogik, beides sind einander
ergänzende Wissenschaften. Es ist schon vieles, was früher Kunst
war, heute Wissenschaft geworden und das mag weiterschreiten.
Doch das letzte, tiefste Geheimnis aller Erziehung wird wohl immer
in der Persönlichkeit des Erziehers selbst liegen.

Eine besondere Gruppe widmete sich der Frage über Elternerziehung.

Wir müssen mehr erreichen, als dass die Leute nur Vorträge
hören und dabei weiter alles im Alten bleibt; auch die Eltern müssen
dazu kommen, die Grundsätze einer neuen Erziehung in ihrem kleinen
Kreise zu verwirklichen. Wir brauchen kleine Schriften, in denen die
pädagogischen Fragen der Gegenwart in einfacher Weise aufgerollt
werden, so dass die Leute ohne höhere Schulbildung sie mit
Verständnis und mit wachsendem Interesse lesen können. Er lässt sich
über das Thema Elternerziehung oder lieber „Mitarbeit der Eltern"
und der Erwachsenen überhaupt, nicht sehr viel sagen, was in allen
Verhältnissen praktisch dienen könnte. Aber der ganze Kongress hat
gezeigt, dass die Arbeit auf diesem Gebiete so dringend ist wie
diejenige innerhalb der Schule selbst.

An der Konferenz in Helsingör ist einem tief eindrücklich geworden,

mit welchem Ernst überall gearbeitet wird, und zwar bis in mühsame

Einzelheiten und Kleinigkeiten hinein. Mit besonderer
Deutlichkeit zeigte sich wie in den Ländern, die schwer unter dem Krieg
und der Nachkriegszeit gelitten haben, ein gewaltiges Streben nach
vorwärts drängt. Mögen auch wir Schweizer, die wir weniger von
äusserer Not getrieben sind, den Beispielen, die uns schon gegeben
sind, folgen und auch unsern Beitrag leisten zu der grossen Aufgabe,
welche sich der Weltbund für Erneuerung der Erziehung gestellt hat.

Hedwig Stavo.

Arbeiter und Bauer.
Gedanken über Volkserziehung.

Vorbemerkung: Folgender Aufsatz ist ein Vortrag, den Dr. M. Bredsdorff
am Schluss des Ferienkurses für Schweizer Lehrer und Lehrerinnen an seiner
Volkshochschule in Roskilde, Dänemark, gehalten hat. Er bespricht ein für
seine Schule und ganz Dänemark sehr wichtiges Problem, das wohl auch im
Interessengebiet mancher Schweizer Lehrer hegt. Es war daher der Wunsch
vieler Kursteilnehmer, diesen Vortrag, der eine Art Bekenntnis des jungen
Erziehers ist, ihren Kollegen bekannt zu geben.

Da Dr. M. Bredsdorff seine Arbeit als freien Vortrag gebracht und nicht
an Druck und Veröffentlichung gedacht hat, auch keine Zeit fand, die Arbeit
242



zu diesem Zwecke umzuarbeiten, möchten die freie Form und etwaige
Stilmängel mit Nachsicht beurteilt werden, zumal da der Redner nicht in seiner
Muttersprache vorgetragen hat.

Wer heutzutage in der dänischen Volkshochschule arbeitet, erlebt
wohl nicht dieselben Schwierigkeiten, die den ersten Männern
der Bewegung, einem Grundtvig, einem Kold, einem Schröder,
begegneten. Die Volkshochschule steht ja als die anerkannte Institution
da, von der bald jedermann etwas weiss und erzählen kann, sie ist
sesshaft im Lande in schönen Burgen, und selbst die besten Männer
des gesellschaftlichen und kulturellen Lebens unseres Landes lassen
sich gern als Referenten von der Volkshochschule einladen.

Aber für diejenigen, die wirklich mit ihrer Zeit leben, von ihren
Problemen ergriffen sind, öffnen sich neue Aufgaben und neue
Schwierigkeiten, gewiss nicht kleiner als diejenigen der ersten Zeit
der Volkshochschule. Im Gegenteü, demjenigen, der das hohe Ideal
einer völkischen Gemeinschaft, einer einheimischen Bildung, einer
wirklichen Volkshochschule, vor Augen hat, begegnen wohl gerade
jetzt so unerhörte Schwierigkeiten, wie nie vorher.

Es hängt mit dem mehr und mehr komplizierten wirtschaftlichen
und geistigen Gesellschaftsleben unserer modernen Staaten
zusammen.

Unsere Gesellschaft besteht nicht nur aus Frauen und Männern,
aus Kindern und Erwachsenen, aus Dummen und Klugen, aus
Reichen und Armen und noch tausend Zwischenformen, sondern es
hat sich zu den vielen Gegensätzen der modernen Welt noch ein
früher nicht gekannter gesellt, der Gegensatz zwischen Stadt und
Land, zwischen Städter und Landbewohner, zwischen Arbeiter und
Bauer. Und dank einer geläufigen, politischen Terminologie, die den
Politikern mehr als dem Volke dient, hat sich dieser letzte Gegensatz
— jedenfalls in unserem Lande — zu einer Höhe gesteigert, wo er
fast mit grösserer Bitterkeit als der Klassenkampf zwischen Reich
und Arm empfunden wird.

Der Gegensatz ist vor allem durch den Weltkrieg, in dem die
Städte mehr als das Land leiden mussten, auch unter der Wucherei
der Bauern, gestärkt, wenn auch nicht geschaffen worden. Er war da,
sobald sich die modernen Großstädte durch Industrie und tropische
Kolonien von der eigenen Landwirtschaft unabhängig machen konnten.

Und er wird furchtbar verschärft in dem Augenblick, da der
Verlust dieser Kolonien und die Lähmung der Industrie in Europa
die Großstädte durch Hunger und Arbeitslosigkeit mit Untergang
bedrohen. Die Großstädter —¦ auch Arbeiter und Arbeitgeber sind
dann geneigt, ihre eigenen Zwiste zu vergessen: sie wenden sich ans
Land; aber nun fühlen die Bauern auch ihre Macht und lassen es die
Städter merken, dass sie sich schon ohne sie durchbringen können.

Der Arbeiter, der früher durch körperliche Arbeit und gemeinsame
Feindschaft gegen Ausbeutung eine nahe Verwandtschaft mit den
Bauern fühlte, wird sich nun als Städter bewusst, und er kämpft von
nun an für den Sieg seiner städtischen Wirtschaft und Zivilisation.

243



So ist der neue Klassenkampf da, der uns neue Aufgaben stellt,
wenn wir nämlich davon überzeugt sind, dass die Menschheit nicht
durch egoistische Kämpfe um materiellen Vorteil vorwärtsschreitet,
sondern durch immer erneuerte und vertiefte Erlebnisse der menschlichen

Gemeinschaft und durch ein allgemeines Anrecht an all dem,
was des Menschen Denken und Wissen hervorbringt.

* *

Allerlei ist geschrieben und geredet worden von Bauern und
Arbeitern, den typischen Repräsentanten der Stadt und des Landes.
Von vielen wird behauptet, sie hätten nun nichts mehr gemeinsam;
die Söhne der Scholle und die des Pflasters seien durch Umgebung
und Willkür jetzt so verschieden, dass kein Sichtreffen mehr möglich
sei. Weit und breit hat man bewiesen, dass Bauern und Landleute
Gefühlsmenschen und Individualisten sind — Stadtleute dagegen
Verstandes- und Gesellschaftsmenschen. Dass des Bauern Leben
getragen ist von geistigen und seelischen Werten, die der Arbeiter nicht
kennt oder nicht anerkennt; umgekehrt, dass der Arbeiter
wissenschaftlich und intellektuell veranlagt ist.

Vieles hat dieses natürlich für sich; es kommt einem aber oft vor,
als wäre der Welt mit dieser Behauptung sehr wenig geholfen. Liegt
doch darin gar nichts Neues — nur „des idées conformes à des
événements" — ohne Ziel über das täglich Nötige hinaus.

Ausserdem braucht es ja wenig Erfahrung, um zu wissen, dass
Gefühlsleben und Religiosität sich nach viel feineren Grenzen
verteilt als denjenigen zwischen Stadt und Land.

Aber das Problem wird nicht gelöst durch blosse Beschreibung
der Zustände; ohne Ideen und Gedanken, die über den Alltag
hinausdeuten, kommen wir nicht vom Platz. Und derjenige, der ein Schiff
steuern muss, ist nicht zufrieden, wenn er nur das Schiff vom Ruder
bis zum Bug überschauen kann; das gibt noch keine Richtung. Und
findet er im Augenblick keinen festen Punkt auf der Erde und keinen
einfachen klaren Leuchtturm, dann muss er die Augen einmal gegen
die Sterne wenden, um mit ihrer Hilfe seinen Weg festzulegen.

* **
Nichts ist aber hier gefährlicher, als wenn man leichtsinnig ans

Werk geht. Eine weitschwebende, gemütliche Gesprächigkeit und
Behauptung : wir sind doch alle Menschen, es geht schon von selber
kann der Sache eben so viel schaden als die blosse Verleugnung des
Gedankens.

In der modernen grossindustriellen Gesellschaft sind Bauern und
Städter zwei verschiedene Rassen, und das muss man sich vor Augen
halten. Indem man sich aber dann die Verschiedenheiten klar macht,
werden allerlei Missverständnisse und Übertreibungen an den Tag
kommen.

Was trennt in seelischer Beziehung die zwei Rassen?

244



Bei den Bauern erkennt man vor allem seine Entwurzelung in der
Heimatscholle — durch Vater und Vorväter war er mit diesem Ort
ganz eng verbunden. Darum sind ihm Leben und Tod natürliche
Sachen; das Leben, das er als ein Geschenk in sich trägt, der Tod,
der ihn mit den Vorvätern vereinigen wird. Sein ganzes Dasein war
von einem grossen Rhythmus getragen, natürlich bestimmt durch
den Wechsel der Tages- und Jahreszeiten — durch die Erwartungen
des Frühlings und die Erfüllung der Ernte. Und das ganze Vertrauen,
das ihn die Arbeit mit der Scholle und den Tieren lehrte, hat in sein
Wesen einen starken Glauben an unsichtbare Werte eingeimpft —
an ein inneres Leben, das denselben Gesetzen unterworfen schien wie
das Leben um ihn. Ja, ihm wurde das organische Leben eigentlich
bloss ein Abbild des inneren Lebens.

Der Stadtjunge — wie war sein Leben gewesen Ja, er war
geboren „in dem grossen Reich, wo die Sonne niemals aufgeht", wie
man sagt. Zwischen Brandmauern und Fabrikkaminen war seine
Kindheit verflossen — überall waren Häuser, Strassen und
Menschengewimmel.

Sein Heimatort hatte eigentlich keine wirkliche Eigentümlichkeit
wie die Gegend des Bauers. Denn Häuser und Strassen sind in unserer
Zeit fast überall einander gleich. Im Grunde war er heimat- und
wurzellos, und das war wohl sein erstes Unglück.

Aber was ihn vor allem von seinem glücklicheren Bruder auf dem
Lande trennte, war doch dieses: dass nirgends und nie seine Seele
in direkte Berührung mit der Natur kam, in der Gott die Menschen
schuf. Nach allen Seiten war sein Leben, von Geburt bis Tod, von
Menschen und Menschenwerk umgeben; er wanderte auf gepflasterten
oder asphaltierten Strassen zwischen Steinbergen von Menschen
errichtet, sein Tag glitt dahin unter merkwürdigen Maschinen und
seine Freuden waren Mechanik und Menschenwerk; niemals war er
allein auf dem Meere, auf den Bergen, allein unter den Sternen.

Und da er niemals ein Vogelnest gefunden hatte — und nicht die
Bedeutung von Wind und Wetter kannte —¦ hatte sein Leben fast
allen natürlichen Rhythmus verloren!

*
Ist er nun zufrieden damit
Ja, hier lasse man sich nicht durch die selbstsichern und lauten

Erklärungen der Städter verwirren; selbstverständlich gibt er nicht
direkt zu, was er vermisst. Auch lasse man sich nicht zu dem naiven
Fehler verleiten, seine Forderungen mit seinen Bedürfnissen zu
verwechseln. Die ersten kann er in jeder politischen Zeitung lesen,
in jedem Wahllokal auswendig lernen; sie lassen sich so schnell
materiell formulieren. Wer die andern kennen lernen will, muss
tiefer schauen.

* **
Lasst uns den Stadtbewohner einmal betrachten in seinen

unbewachten Momenten — wenn er sich nicht mehr beobachtet glaubt
245



oder sich selber vergisst — wenn er politischen Vorträgen zuhört, oder
wenn er sich amüsiert. Da legt er vielleicht die Larve weg und wir
können durch seinen Zorn und seine Freude, durch seine Affekte,
vielleicht lesen, was seine innersten Wünsche sind. Seine stolze
Behauptung seines Internationalismus ist ja oft ein verschleiertes
Geständnis seiner armen Heimatlosigkeit und seiner Sehnsucht nach
Boden und Wurzel. Wenn er mit verbissener Selbstbefriedigung
zuhört, wie fanatische Parteigenossen gegen andere Bevölkerungsschichten

donnern, dann ist das unklare Klassenbewusstsein, das
währenddessen in ihm heranwächst, vor allem seelischer Ersatz für
eigenen, inneren Mangel an Persönlichkeit. Angehörigkeit und
wirklicher Arbeitsfreude.

Er, der Einsame, tastet ins Dunkle hinaus und, gefühlsmässig
gestützt auf eine grosse nebelige Menge, vergisst er eigene Bekümmernisse

und fühlt sich momentan sicher und stark.
Wahrscheinlich aus demselben Grunde eilt er nach den grossen

Sportsfesten; kaum in erster Linie um zu sehen, wie zwei Boxer
einander misshandeln bis einer daliegt, vielmehr um die Freude und
Geborgenheit der Massen, der Gemeinschaft und des umfassenden
Begeisterungsrausches zu erleben.

Das kleine Selbst ertrinkt in der lärmenden Menge, wenn man
seinen Velo- oder Boxerhelden entgegenjubelt. Und in verkrüppeltem
Masse erlebt der Städter etwas von dem Sichselbstvergessen, das der
Bauer kannte in der Natur, wenn die Ernte kam, oder in der Kirche.

Laut verkündet der Städter seinen geistigen Hunger, wenn er
einen Abend nach dem andern ins Kino wandert und mit bewundernswerter

Geduld wahnsinnigen amerikanischen Liebesfilmen beiwohnt.
Dort sah er Berge und Meer, dort haben Gefühle und Bedürfnisse
Luft bekommen, die in ihm sonst ersticken würden. Dort wird ihm
bestätigt in bedauerlicher Armut, was er so innig wünschte, dass die
Welt grösser und prächtiger sei als sie von seinem Dachzimmer oder
seiner Werkstätte aus erscheint, dass — draussen, weit von der Stadt
entfernt— sich ein höherer Himmel wölbt als der graue, den er
tagtäglich auf dem Wege nach und von der Werkstätte sieht.

* **
Das war ein wenig von dem, was der Städter beim Übersiedeln

in die Pflasterwüste verloren und, wohl ohne dass er es wollte, auch
zugestanden hat.

Was hat er gewonnen oder — besser —• welche Eigenschaften
haben sich in ihm entwickelt, die ihn doch — obwohl auch durch
neue Wege — in Verbindung treten lässt mit seinen Mitmenschen
und Mitbürgern auf dem Lande?

Zwei Dinge sind vor allem nennenswert:
Erst eine psychologische Neubildung der Großstadtbevölkerung

— das Solidaritätsgefühl, dessen Wege von Auflauf und Panik bis
zum Streik und Vereinsleben gespürt werden können — dessen
moralische Qualität aber nicht so zweifellos gut ist, wie es die Mode

246



ist zu behaupten unter sozialistischen Verfassern, denn im selben
Masse, wie das Gemeinschaftsleben den einzelnen stärkt, schwächt
sie das Verantwortungsgefühl desselben ab, bis es total verschwinden
kann.

Zweitens, nebst dieser sehr bedeutungsvollen Neubildung ist wohl
das lebendige Interesse für Aufklärung, Wissen, Bücher,
Vorträge, Diskussionsvereine der Städter an erster Stelle zu nennen.

Seit dem Mittelalter waren ja die Städte Zentren der Aufklärung.
Die moderne „University Extension" und populärwissenschaftliche
Buchhändlerunternehmungen nützen jetzt die demokratische
Erweiterung dieser Interessen nach Vermögen aus

Ohne irgendwelche Hemmungen geistiger oder kultureller Art
nützen jetzt allerlei Aufklärer und Propheten, Windmacher und
Verkünder diesen Hunger der neuen Menschenseele aus.

Ein jeder lässt seine Blendlaterne oder sein Kerzenlicht leuchten
— amerikanische Filme wie populärwissenschaftliche Monatshefte —
Studienzirkel und Volksbibliotheken.

Und alle Ehre sei dieser fleissigen Aufklärungsarbeit, die jetzt
nach amerikanischem Muster sich so eifrig der Jugend annimmt. Aber
eben hier ist übertriebene Bewunderung am allerwenigsten am Platz.

Die Leiter dieser Aufklärungsbewegungen — sie seien Filminstruk-
toren, Buchhändler, jungsoziafistische Führer oder politische Agitatoren

— lassen die Kaskaden der Populärwissenschaft den jungen,
hungrigen Seelen entgegenströmen — erwecken die Verachtung der
alten soliden Bildung und ermuntern eine freche, dilettantische
Aufklärerei, deren einziges Ziel ist, wie mir einmal ein hochstehender
Bibliothekar gestand, „das verlängerte Rückenmark in ledigen
Stunden zu beschäftigen!"

Von kultureller oder geistiger Einheit ist natürlich hier keine
Rede — in der Beziehung stimmen diese Forderungen genau überein
mit den Forderungen der freiesten Schulgedanken an die Pädagogik.

Aber wenn man glaubt, dass dieses allein der Wunsch der Jugend
ist, macht man einen grossen Fehler und verwechselt gewisse laute
und selbstsichere Forderungen mit ihren innersten Bedürfnissen.

Es liegt uns Dänen nahe zu meinen : hier habe die nordische
Volkshochschule sowohl Recht wie Pflicht, einzugreifen mit ihrer Erfahrung
in der Jugendarbeit.

Denn es sind Fragen von weitreichender Bedeutung, die in diesen
Tagen entschieden werden; tatsächlich können die Grundlagen des

ganzen Lebens der nächsten Generation nur entweder geschwächt
oder gestärkt werden, wenn wir hier unsere Zeit recht verstehen.

Es war die Ehre unseres Landes, dass wir hier zu Lande eine freie,
menschliche, unpolitische Schule für Erweckung und Erziehung
der erwachsenen Jugend haben — die dänische Volkshochschule.

Diese Schule ist geschaffen von einem Mann, dessen Liebe
zum Geistesleben, zur Dichtung und Geschichte ebenso gross war wie
seine Liebe zum breiten, arbeitenden, dänischen Volk — weil er diese
zwei miteinander in innige Verbindung bringen wollte.

247



Eine Schule, die nicht wie die Fachschulen ihre Schüler für
Examen und Stellung vorbereitet, sondern für das, was wir alle sein
sollen: „nützliche dänische Bürger und aufgeklärte Menschen".

Eine Schule für Wurzel und Stamm des Volkes — für das menschliche

und bürgerliche Leben des dänischen Volkes.
Dass eine solche Schule hier heranwachsen konnte, hängt natürlich

damit zusammen, dass unser Land ein kleines ist, in dem sich
nicht die abgrundtiefen Gegensätze der grossindustriellen Länder
haben entwickeln können.

Und wir dürfen auch erinnern, dass der grösste Teil unserer
Stadtarbeiter, Kinder oder Enkel von Bauern sind, die in den 7C-80er
Jahren zu der Industrie übersiedelten, weil ihnen die Landarbeit
nicht mehr das tägliche Brot geben konnte. Daran sollen sich unsere
Bauern erinnern, das gibt ein Gefühl der Verantwortung und
Verpflichtung und entblösst eine Verwandtschaftsader, die wir, wenn
wir klug sind, nicht jetzt überschneiden werden.

* **
Unsere dänische Volkshochschule wird jetzt in der ganzen Welt

nachgeahmt — überall wo man im Begriff steht, neue wirkliche
Demokratien aufzubauen anstatt Privilegienstaaten und darum jedenfalls

eine Schulform braucht, die sich ans ganze Volk wendet.
Aber nicht überall bleibt man der Idee der Volkshochschule treu

— in Deutschland hat man sie schon zerschlagen — zwei Typen : die
Bauernhochschule und die Arbeiterhochschule segeln jetzt in
verschiedenen Richtungen.

Auch hier zu Lande erheben sich viele Stimmen, die behaupten,
es sei das Klügste, dass man die politische Klassenteilung in das
Lager der Jugend hereinführe.

Und gewiss ist das auch das Bequemste Aber — ob dies sich in
der Zukunft lohnt, ist eine grosse Frage Denn hier dreht es sich um
die Jugend — die sich leicht und zufällig begeistern lässt — und
werden hier Wunden geschlagen, heilen sie vielleicht nicht in vielen
Jahren.

Wird diese Teilung auch in die menschliche Erziehung der Jugend
eingeführt, dann profitieren zwar die Politiker und derartige Leute
dabei. Aber die Jugend in allen Lagern und unser ganzes Volk wird
leiden müssen.

Und deshalb sollte gerade jetzt unsere Volkshochschule sich ihrer
Verschiedenheit von den andern Aufklärungsbewegungen —¦ seien sie
zivilisatorischer oder politischer Art — bewusst sein. Sie hat nur ein
rein menschliches Bildungsideal vor Augen.

* **
Und wenn jetzt die Arbeiterschaft von ganz Europa sich erhebt

und ihren Anteil am menschlichen Geistesleben verlangt, nachdem
die ersten wirtschaftlichen und politischen Kämpfe überstanden sind,
dann muss ihr die Volkshochschule auch entgegentreten, aber nur
248



mit einem rein menschlichen Bildungsideal. Sie kann wenig
Fachkenntnis versprechen, keine politischen oder materiellen Vorteile,
vielleicht aber ein wenig mehr Arbeitsfreude und Lebenslust, Güte
und Hilfsbereitschaft wecken in dem jungen Menschen, der sich auf
ihre Bänke setzt.

Denn jetzt, wo die politischen Führer der Arbeiterjugend
anfangen zu ahnen, dass politische Schlagwörter nicht auf die Dauer
genügende geistige Nahrung für die Jugend sind — jetzt merken die
Empfindsamen, dass eine Menschenseele, die nur gehungert und
gekeucht hat in der Wüste des politischen und wissenschaftlichen
Materialismus, sich erhebt und nach Brot verlangt.

Und hier genügt nicht die ziellose diffuse Aufklärung der modernen
Populärwissenschaft, so wenig wie kurzsichtige politische Hetzerei
der Klassenschulen. Die beste Jugend geht daran vorbei, weiter auf
die Suche, bis sie findet, was Nahrung hat. Aber allzuviele werden
da Steine kauen in dem Glauben, es sei wirkliches Brot.

Es ist dafür von der allergrössten Bedeutung, wenn unser Weltteil
nicht von amerikanischer „Kultur" oder politischem Materialismus
überschwemmt werden soll, dass Männer mit guter europäischer,
geistiger Bildung, mit Ehrfurcht und Liebe für all das geistig Grosse
in unserer Geschichte sich nun an die neue Jugend wenden — und ihr
helfen in ihrem berechtigten Kampf für Bildung und Aufklärung — und
nicht nur Männer, die im Herzen all dieses verachten und sich nur um
Politik und Wirtschaftkümmern, als sei dieWelt allein dadurch gerettet.

Ein Bildungsideal — ja, die natürliche Volkstümlichkeit, die
ein lebendiges Verhältnis hat zu eigenen Voraussetzungen — „ein
natürliches, einfaches, frisches Heimatleben, einen geistig aufgeklärten
Blick für den Sinn der Arbeit und für die Aufgabe der Zeit". — Und
mit diesem Ideal darf sie sich wohl an die Jugend unserer Zeit, Bauern,
Handwerker, Arbeiter, wenden mit dem Glauben, dass trotz aller
Verschiedenheiten sie doch eine menschliche Gemeinschaft vereint.

Denn gerade jetzt, wo die Zerteilung der Gesellschaft und des
Menschen sich aufs Höchste steigert, wo wir fast nur und überall als
Bruchteile gerufen werden, als Fachmann, Parteigenosse, Konservativ,

Sozialdemokrat, jetzt ist es wohl mehr denn je nötig, dass es
Schulen gibt, die unser ganzes Menschenwesen berücksichtigen, wo
wir eine Weile lang Menschen miteinander sein dürfen, menschlich
die Probleme besprechen dürfen — eine kurze Weile, bis das Leben
wieder nur einen Teil von uns braucht.

Die Stadtjugend wird eine Menge von Problemen mit sich bringen :
ein schnelleres Tempo hie und da, ein näheres Verhältnis zum
praktischen Leben. Das kann aber der Sohule zugute kommen. Die
Hochschule darf ihre Türe ruhig dafür öffnen, in ihrer Arbeit darauf
eingehen. Alle Probleme können offen und frei besprochen werden,
wenn nur auswendig gelernte und billige politische Phrasen allmählich
als Unkraut weggejätet werden. Denn richtiger als alle Kritik ist, das
Verantwortungsgefühl der Jugend zu erwecken : „Du bist selber mit im
Kahn ; du darfst das Deine tun, aber begründet und ehrlich muss es sein !"
SPZ 1929 — 18 249



Beispiel: Behauptet die Jugend, dass die Welt jetzt eine Einheit
geworden ist — durch ein Netz von Schienen, Dampfschiffslinien und
Flugzeugen zusammengesponnen — dann darf der Lehrer ganz ruhig
darauf aufmerksam machen, dass, erstens, wohl dafür nicht alle
Werte des nationalen Heims erschöpft sind, zweitens, dass die
geistigen Grundlagen eines solchen Internationalismus fast vollständig
fehlen; die grosse Schwierigkeit unserer Zeit kommt vielleicht
dadurch in ein neues geistiges Licht.

Aber weil dieses mit hineinkommt und zusammen mit
Genossenschaftslehre, Haushaltungslehre usw. wichtige Fächer der modernen
Hochschule werden, darf sie nicht ihre eigentliche Aufgabe versäumen:
den Menschen in ihren Schülern zu erwecken, das geistige Leben
und das Gewissenleben in dem Volke zu stärken — eine einheimische
völkische Bildung, die einzige, die taugt, zu schaffen.

Der Glaube an das, was die Männer des 18. Jahrhunderts mit
einem alten schönen Wort Humanität genannt haben, ist schwach,
fast wie verschwunden in unserer Zeit.

Verliert die Volkshochschule auch den Glauben an die Menschlichkeit,

die Ehrfurcht für da,s Menschliche und fängt an, nur
Fachkenntnisse zu erteilen und die Jugend nach politischen Überzeugungen
der Altern zu teilen, dann ist sie vor allem keine Volkshochschule
mehr — aber dann ist auch ihre Zeit vorbei.

Wagt sie aber diesen Glauben hoch zu halten, wagt sie überall, bei
Bauer wie bei Arbeiter, bei dem Menschlichen, dem Gemeinsamen
der einzelnen erst anzuknüpfen, wagt sie im Ernst für das Recht des
unoffiziellen Geisteslebens einzutreten, dann hat sie auch in einer
Zeit, die wie Kierkegaard einmal sagte, „von Auswendigkeit lärmt",
eine grosse Aufgabe.

Anders wird sie schaffen müssen als früher — aber wie immer
sich von der Gegenwart, von dem Aktuellen, nicht allzugewaltig
imponieren lassen. Denn sie glaubt, dass unsere Zeit mehr der
Erziehung, der Entwicklung des innern Menschen, als der Aufklärung
bedarf.

Darum darf sie — indem sie, wie das Evangelium, den Menschen
nur als Mensch anschaut und ihm die Herrlichkeit des Menschenlebens

eröffnet — mit stiller Stimme auch von der Weisheit und
Erfahrung früherer Zeiten reden zu denjenigen, die Hilfe brauchen.

Und für denjenigen, der fast am Ertrinken ist in dem tobenden
Strom der Ereignisse, Gerüchte, Phrasen, Programme und
Augenblicklichkeiten soll sie — als rein menschliche Schule möghchst
unabhängig von den Strömungen der Zeit, wie ein klarer ruhiger Leuchtturm,

den Weg und die Richtung zeigen aus dem Strom der
Oberfläche ins tiefe ruhige Gewässer der Zeit und der Geschichte.

Nur wenn sie dieses festhalten darf — allen politischen, civili-
satorischen und populärwissenschaftlichen Windmachern gegenüber —
ist ihr eine selbständige, aber dafür auch nicht unwichtige Stellung
in dem heutigen Kampf um eine neue Erziehung angewiesen.

Roskilde, August 1929. Morien Bredsdorff.
250


	Arbeiter und Bauer : Gedanken über Volkserziehung

