Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 39 (1929)

Heft: 9-10

Artikel: Erziehung und Autoritét

Autor: Grossmann, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788258

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

den Tatigkeit Zeit zur Erholung und geistigen Erfrischung bieten.
Diese ist in einem Berufe, in dem man stets Gebende sein muss, der
in so bedriickende Verhiltnisse hineinfiihrt, doppelt wichtig, kann
doch nur der seelisch frische Mensch immer wieder die notige Spann-
kraft aufbringen, um dem leidenden oder auf Irrwege geratenen Mit-
menschen helfend, stiitzend, fordernd zur Seite zu stehen. Vielfach
fehlt auch heute noch das Verstindnis dafiir, dass auch Sozialarbei-
terinnen auf giinstige dussere Arbeitsbedingungen angewiesen sind,
wenn sie hochwertige Arbeit leisten und nicht unter der &usserlich
und innerlich oft so schweren Last zusammenbrechen sollen.

In den letzten Jahren hat sich jedoch die berufliche Stellung
wesentlich gebessert, auch in materieller Hinsicht. Dies wird zum
Teil wohl der allgemeinen Hoherwertung der Frauenberufsarbeit zu-
zuschreiben sein, zum Teil ist es auch auf die hoheren Anspriiche an
die Berufsausbildung zuriickzufiihren. Diese dussere Besserstellung
ist sicher wichtig, die Ausbildungsstitten und die neu entstandenen
Berufsorganisationen haben auf eine Weiterentwicklung in dieser
Richtung hinzuarbeiten.

Daneben darf aber nie aus dem Auge gelassen werden, dass die
innere Einstellung zu der iibernommenen Aufgabe fiir die Sozial-
arbeiterin das Wichtigste bleibt. Der Dienst am Néchsten fordert
volle Hingabe der Personlichkeit, fordert Opferbereitschaft und Ar-
beitsfreudigkeit, die nicht von den &usseren Arbeitsbedingungen ab-
hingig gemacht werden diirfen. Nur der wird dem einzelnen Not-
leidenden starke Hilfe bringen konnen, der sich, unter Zuriickstellung
eigener Wiinsche, mit warmer Liebe fiir ihn einsetzt; nur der wird,
trotz Misserfolgen und Entmutigungen, im Einzelfall, unbeirrt seiner
Arbeit nachgehen, der weiss, dass es die unbedingte Pflicht der All-
gemeinheit ist, dem im Leben Verkiirzten helfend beizustehen und
dass auch die vorbeugende Arbeit fiir alle korperlich oder seelisch
Gefahrdeten ein zweifelloses Gebot der Gerechtigkeit ist. Die Fiir-
sorgerin muss sich hier als die Beauftragte der Allgemeinheit fiihlen
und sich dessen bewusst sein, dass Helfenkonnen und Helfendiirfen
ein Vorrecht ist, das zu hohen Leistungen verpflichtet.

Von diesen Gesichtspunkten aus muss sich jede Ausbildungsstitte
fiir soziale Arbeit leiten lassen, wenn sie Sozialarbeiterinnen heran-
bilden will, welche den Forderungen unserer Zeit gerecht werden
sollen.

Erziehu'ng und Autoritit.

Von Pir. H. Grossmann am Fraumiinster in Zirich.

(Sonntagabend-Vortrag der Pestalozzigesellsch aft gehalten im Neumiinster in Ziirich
am 26. Februar 1928, fiir den Druck nochmals tuberarbeitet.)

Ich kann mir vorstellen, dass unser heutiges Thema: ,,Erziehung
und Autoritat‘ vielen als nicht-zeitgeméss vorkommt. Es gibt Leute,
auf die das Wort Autoritit wirkt wie ein rotes Tuch auf einen Stier.

223



i Sie werden wild, wenn sie dieses Wort nur horen. Autoritat, das ist
ihnen glelchbedeutend mit Einengung und Einzwingung, Tyrannel
brutale Unterdriickung, Polizeigeist, Schablone, Ertotung des un-
| mittelbar pulsierenden jugendlichen Lebens. ,,Autoritative Erziehung‘
| heisst fiir sie: aus der Schule eine Kaserne oder gar ein Zuchthaus machen.
: ,,Freiheit*, das ist ihre Losung auch fiir die Erziehung. Das Kind
hat sein Eigenrecht und soll nicht nach irgend einem Erwachsenen-
ideal, genannt Autoritit, erzogen werden. Es soll selber bestimmen,
wie es erzogen werden will; es soll sich autonom entwickeln kénnen.
,,Jede Erziehungs- und Bildungsveranstaltung, vor allem die Schule,
die die Jugend autoritativ nach den Begriffen und Anschauungen
Erwachsener gingelt, sie in die Welt der Katechismen, Dogmen und
Programme einschniirt, totet Leben®, so steht geschrieben in einem
Buch von Wilhelm Paulsen, einem der Wortfithrer der modernen
Piadagogik der Freiheit, wie sie besonders in den deutschen ,,Gemein-
schaftsschulen‘‘ mit viel Hingabe versucht wird. Wohl spricht man in
diesen Kreisen neuerdings ganz schiichtern davon, dass der Begriff
der Freiheit denjenigen der Bindung in sich schliesse; aber da ist
die Sprache merkwiirdig unbestimmt und hiitet sich wohl, niher
zu bestimmen, woran sie sich binde. Das Nein zu dem Wort Autoritit
tont auf jeden Fall viel, viel lauter als dieses schillernd, unbestimmte,
ganz schwache Ja. j
Umgekehrt kann ich mir Vorstellen dass viele das Thema: ,,Er-
ziechung und Autoritat‘‘ als sehr zeltgemass anschauen. Hort man
nicht heutzutage viel klagen iiber Verwilderung und Autoritatslosigkeit
der modernen Jugend? Das Buch des amerikanischen Jugendrichters
Lindsey: ,,Die Revolution der modernen Jugend®, das in eine Un-
gebundenheit des sexuellen Sichauslebens amerikanischer Jugendlicher
hineinleuchtet, wo es iiberhaupt keine sittlichen Normen mehr gibt,
sondern hochstens Gebote der Vorsicht, hat viele erschauern gemacht
iiber dieses Niveau der amerikanischen Jugend, und nicht weniger
betriibend ist die Einstellung Lindseys selber, der dies nicht nur
versteht, sondern zu billigen und zu begriissen scheint als eine zu-
nehmende Befreiung und polemisiert gegen alle religiésen Anschau-
ungen, die hier sittliche Mafstdbe anlegen wollen. Der Krantzprozess
in Berlin hat schlaglichtartig gezeigt, dass eine ahnliche Korruptheit
auch in Berliner Schiilerkreisen vorkommt. Man hat da in ein er-
schiitterndes Drama mit Verfithrung, Mord, Selbstmord hinein-
geschaut, in dem 16- bis 18jahrige Schiiler und Schiilerinnen die
Beteiligten waren. Man las damals Pressedusserungen, die die moderne
Freiheitspadagogik fiir solche Zustdnde behaften wollten und eine
feste Autoritat in der Erziehung verlangten. Die moderne Jugend habe
keinen sittlichen Riickhalt mehr. Die Kriminalitat der Jugendlichen
steige ja bedenklich. Es sei ein revolutionarer Geist da, der tiberhaupt
keine Autoritit mehr gelten lasse. Man ruft gleichsam nach einem
Mussolinigeist in der Erziehung, der dem jugendlichen Geschlecht die
Auflehnungsgeliiste gegen Kirche und Staat und Gesellschaftsordnung
und Moral griindlich austreiben sollte.

224



Man mag aus diesen entgegengesetzten Stimmen ersehen, wie
aktuell unser Thema ist. Sollen wir in den Ruf nach Freiheit, sollen
wir in den Ruf nach Autoritit einstimmen? Wir kénnen die Antwort
erst nach einer grundsitzlichen Besinnung geben.

Was iiber die Not der Autoritatslosigkeit unserer Zeit geklagt
wird, ist wahr. Es gilt zwar nicht nur fiir die Jugend, aber doch auch
schon und in besonders starkem Mass fiir die Jugend. Unzahlige
Menschen haben in der Tat nichts Festes mehr, woran sie sich halten
konnen und was sie hilt. Sie lassen sich vom Gewoge der von innen
und aussen auf sie einstiirmenden Einfliisse willenlos treiben. Unsere
Piadagogik ist nur insofern dafiir mitverantwortlich zu machen, als
entweder ihre Stimme in diesem Sturm der Elemente, genannt moder-
nes Leben, nicht mehr durchdringt oder als sie selber viel zu wenig
iiber diesem Getriebe steht. Sie ist selber nur ein Spiegelbild dieser
Ziellosigkeit. Das Chaos der Weltanschauungen, in dem die einzelnen
Piadagogen drinstehen, wirkt selbstverstandlich auch zersetzend auf
die Padagogik iiberhaupt.

Was soll aber diesem Chaos gegeniiber geschehen? Niitzt’s etwas,
nur zu schreien: Autoritat, Autoritit!? Wir wollen nicht die Autoritat
eines Gesslerhutes, wo man irgend etwas aufrichtet und die Leute mit
Gewalt zwingt, das zu verehren, nur damit sie sich vor einer Autoritat
beugen und gehorchen lernen sollen. Das ist die tyrannische Autoritat,
die ohne inneres moralisches Recht rein durch #ussere Kraft und
Schneid imponieren und einschiichtern will. Wenn sich die jugendliche
Psyche gegen ein solches Geknebeltwerden unter eine Autoritit ohne
innere Wahrheit auflehnt, hat sie ganz recht. Wir weinen der Inqui-
sition und der Priigelpadagogik keine Tréanen nach und sehen in einer
Wiederaufrichtung solcher Institutionen nicht das Allheilmittel fiir
unsere Zeit. '

Das Ziel der Padagogik muss durchaus die Freiheit sein; aber
wirkliche Freiheit. Die Freiheit des Sichauslebens ist keine Freiheit.
Da geriat der Mensch in die schlimmste Sklaverei hinein. Er wird
der Sklave seiner eigenen Triebe und Leidenschaften, und seine
Freiheit ist zugleich eine Bedrohung der Freiheit der andern. Die
Freiheit eines ausgebrochenen Raubtiers ist eine Gefahr fiir die men-
schliche Gesellschaft. Ein Volk, in dem jeder ohne Riicksicht auf
den andern tun kann, was er will, ist kein freies Volk. Frei ist ein Volk,
das gute Gesetze hat, die von einsichtigen, ihrer Verantwortung fiir
das Ganze bewussten Biirgern auch wirklich befolgt werden. Frei-
heit gibt es nur, wo freiwillige Bindung an eine wahre Autoritat
da ist. Autoritdt und Freiheit sind nicht Gegensitze. Wo gar keine
Autoritat ist, ist auch keine Freiheit. Ein schwaches, diinnes Stamm-
chen, das von jedem Wind geschiittelt und gebeugt wird, ist nicht
frei. Wo aber ein solches Stimmchen an einen festen senkrechten
Pfahl gebunden wird, so dass ihm dieser Pfahl Halt und Kraft gibt
und sich das Baumlein der Sonne entgegenstrecken und seinen Stamm
festigen kann, da ist dieses Gebundensein zugleich ein Frei- und
Starkwerden. Ist aus dem Badumlein einmal ein starker Baum ge-

225



worden, der dem Himmel entgegenwichst, dann kann auch der Pfahl
wegbleiben. Der Stamm hat die Richtung und Festigkeit des Pfahles
in sich selber aufgenommen und benétigt ihn nicht mehr. So ist
Autoritat und Freiheit vereint. Die Autoritdt darf nicht als etwas
Fremdes driicken. Sie muss dem Menschen helfen, seine eigene gott-
liche Bestimmung zu erreichen. Je mehr ein Mensch diese gottliche
Bestimmung erreicht hat, desto mehr kann man von der Freiheit
eines Menschen erreichen. Freiheit ist das Ziel, Autoritit das Mittel
zu diesem Ziel.

II. :

Gibt es eine Autoritit, die wirklich Autoritit ist, eine wahre
Autoritat, die mit innerem Recht Gehorsam verlangen darf?

Diese Frage kann nicht von der Padagogik allein beantwortet
werden. Die padagogische Erfahrung zeigt uns hochstens, dass ein
Erziehen ohne Autoritit nicht moglich ist. Jeder Erzieher stosst
einmal irgendwie an das Problem der Autoritit. Die Schiiler wollen
nicht parieren. Womit soll er sich Autoritit verschaffen? So hiesse
die Frage, rein padagogisch gestellt. Aber die Autoritit, die wir
' meinen, darf nicht nur eine Autoritét sein zur Sicherung des Lehrers.
Sie muss iiber Schiiller und Lehrer stehen. Es ist nicht nur eine
Autoritat fiir die Schulstube, sondern fiirs Leben. Diese Autoritit
kann sich mit sehr viel Bewegungsfreiheit der Schiiler wohl vertragen.
Und umgekehrt kann eine straffe militarische Disziplin in der Er-
ziehung es doch an der letzten Autoritit ermangeln lassen. Man
kann diese wahre Autoritit nicht verschreiben wie ein Rezept. Man
kann nicht dariiber verfiigen. Sie ist kein Hampelmann, den wir nach
Belieben durch Ziehen an einem Schniirchen in Bewegung bringen
konnen. Die letzte Autoritat, nach der wir fragen, muss als Autoritat
etwas Lebendiges sein. Sie muss hoch iiber aller Beeinflussbarkeit
durch unsere Wiinsche und padagogischen Absichten sein. Die Frage
nach der Autoritat ist eine Weltanschauungs- und Glaubensfrage,
nicht eine bloss padagogische Frage.

Es ist klar, dass, wenn wir fragen: ,,Gibt es eine letzte Autoritat?‘,
wir zugleich fragen: Gibt es Gut und Bose? Ist es in unser Belieben
gestellt, Gut bose, und Bose gut zu heissen? Steht hinter diesen
Worten irgendein Unbedingtes, dem sich Erzieher und Zogling in
gleicher Weise zu beugen haben? Mit der Frage nach einer letzten
Autoritiat ist zugleich gefragt: Steckt hinter den Worten Wahrheit,
Gerechtigkeit, Liebe irgend etwas Objektives, objektiv nicht im
Sinn irdischer Gegenstandlichkeit, sondern unbedingter Giiltigkeit
und verpflichtenden Anspruchs? Ja, schliesslich ist mit der Frage
nach der Autoritat gefragt: ,,Gibt es einen Gott?‘, denn wenn Gott
ist, dann ist er selbst und sein Wille diese letzte Autoritit, und wenn
wir eine letzte unbedingte Autoritat anerkennen, so ist fiir uns diese
Autoritat nur ein anderes Wort fiir Gott.

Wiederum ist klar, dass etwas fiir uns erst dann zur praktisch
wirksamen Autoritit wird, wenn wir daran glauben. Was ein Mensch

226



glaubt, das ist seine Autoritit, das ist sein Gott, es sei nun der wahre
Gott oder ein Gotze. Erziehung zur Autoritdt wire demnach genauer
Erziehung zum Glauben an eine Autoritdt. Es ist aber doch nicht
so, dass wir mit unserem Glauben erst die Autoritit schafften, dass
sie nicht aus sich selbst, sondern nur von Gnaden unseres Glaubens
lebte. Die Autoritat steht nicht unter, sondern iiber dem Glauben.
Die Autoritdt ist gleichsam das Licht, der Glaube das Auge, das
dem Lichte zugekehrt ist. Hatten wir keine Augen, so wire fiir uns
das Licht kein Licht. Aber das Auge schafft nicht das Licht. Wenn
ein Blinder behaupten wollte, es gebe kein Licht, so wiirden wir diese
Behauptung von seiner subjektiven Lage her wohl begreifen, aber
objektiv doch nicht als beweiskraftig gelten lassen. Ebenso wenig
wird der Glaubige, dem das Auge aufgegangen ist fiir jenes Licht,
von dem alles erst seine wahre Beleuchtung erhilt, der sich darum
im Glauben beugt unter eine hochste Autoritat, sich durch die Ar-
gumente eines Menschen, der fiir dieses Licht blind ist oder absichtlich
davor seine Augen verschliesst, irre machen lassen. Haben wir vor-
her die Erziehung zur Autoritit definiert als Erziechung zum Glauben
an eine Autoritit, so konnten wir unter Zuhilfenahme dieses Bildes
vom Licht sagen: Tst die Autoritét gleich dem Licht, so ist Erziehung
zur Autoritit gleich einem Offnen der Augen fiir das Licht.

Wenn wir die Frage: ,,Gibt es eine hochste Autoritat, die mit
innerem Recht Gehorsam verlangen darf?‘ mit einem klaren und ent-
schiedenen Ja beantworten, so geschieht dies aus dem christlichen
Glauben heraus. Wenn ein. anderer mit Nein antworten wiirde, so
wiirde ich dieses Nein ebenfalls als Glaubensurteil wiirdigen. Unglaube
ist schliesslich auch Glaube, wenn auch mit negativem Vorzeichen.
Bei diesen letzten Entscheidungen gibt’s keine &dussere objektive
Instanz mehr, die einem die innerste Entscheidung, das Wagnis des
Glaubens, ersparen wiirde. Doch damit ist nicht gesagt, dass sich
dieses entschiedene Ja nicht begriinden liesse. Wo immer jemand aus
christlichem Glauben heraus Ja sagt zu einer hochsten Autoritat, so
ist er sich dessen bewusst, dass dieses Ja eine Antwort ist auf eine
Kundgebung der gottlichen Autoritit selbst, fiir die wir das Wort
,,Offenbarung‘‘ brauchen. Auf dieser Offenbarung ruht unser Glaube.
Was ist diese Offenbarung, auf die christlicher Glaube sich griindet?
Die Antwort kann mit einem Wort gegeben werden : Christus.

Es hat einmal ein Mensch gelebt, der ist ein freier Mensch ge-
wesen. Wenn je einer die Bezeichnung frei verdient hat, dann er. Er
war frei von niedrigen Beweggriinden, frei von Eigennutz, frei von
Menschenfurcht und Charakterlomgkmt frei zur Liebe. Von ihm allein
kann man im Ernst sagen: :

Und hinter ihm, in wesenlosem Scheine,
Liegt, was uns alle bandigt, das Gemeine.

Wir konnten ebenso sagen: Er war gebunden, gebunden an die aller-
hochste Autoritit Gottes, den er seinen Vater nannte. ,,Er war ge-
horsam bis zum Tode, ja bis zum Tode am Kreuz‘‘. Diese Gebunden-

221



heit ist das Geheimnis seiner Freiheit. In Freibeit ist er gebunden durch
die Liebe zum Vater, und in dieser Gebundenheit ist er frei.

Christus hat selbst die hochste Autoritit beansprucht. Er sagt:
,,Jch bin der Weg, die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum
Vater denn durch mich*. Er verlangt bedingungslose Nachfolge. Sein
Anspruch an den Menschen soll sogar vor dem Anspruch von Vater
und Mutter kommen. ,,Wer Vater oder Mutter mehr liebt als mich, ist
mein nicht wert‘. Er verlangt, dass man, um ihm Treue zu halten,
bereit sein miisse, sogar sein Leben einzusetzen, ja er verheisst:
,,Wer sein Leben verliert um meinetwillen, der wird es finden‘“. Er
sagt, dass durch die Bindung an ihn und an sein Wort als Autoritat
der Weg zur Wahrheit und durch die Wahrheit zur Freiheit fiihre.
,»50 ihr bleiben werdet an meiner Rede, seid ihr meine rechten Jiinger
und werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch frei
machen.

Durch sein Leben mit Gott und den Briidern iiberwunden, haben
seine Jiinger sich freudig seiner Autoritat unterstellt. In seiner Nach-
folge und im Glauben an ihn bekam ihr Leben einen Halt und einen
Sinn. Wo immer eine Menschenseele an Christus glauben lernt, ist
ihr zu Mut, als sei sie aus der Fremde in die Heimat gekommen. Da
ist nicht ein Unterdriicktwerden durch eine fremde Autoritat, sondern
ein Befreitwerden zu eigenem wahren Leben. Es ist in jedem Men-
schenherzen etwas, das auf den Anruf Christi wartet: Kommet her
zu mir alle, die ihr miihselig und beladen seid, ich will euch erquicken.
Ein Kirchenvater hat diese geheime Sehnsucht des Menschenherzens,
die in Christus ihre Stillung findet, die ,,anima naturaliter christiana‘
(die Seele, die von Natur eine Christin ist) genannt. Wenn’s von
menschlicher Seite einen Beweis fiir die Autoritdt Christi und die
Wahrheit seines Evangeliums gibt, so ist es diese anima naturaliter
christiana, die beriihrt vom Evangelium aufhorchen kann wie ein
verirrtes Schéiflein, das die Stimme des Hirten hort.

; Hier in Christus tritt uns die letzte Autoritat entgegen, nicht

herrisch Unterwerfung fordernd, sondern einladend, in sich selbst
aufopfernder Liebe werbend um unsere Herzen, dass wir diesem
Lieben gar nicht mehr sollten widerstehen kénnen, dass wir bezwungen
von dieser Liebe entbrennen sollten in Liebe zu ihm und uns beugen
sollten: Du bist’s allein, dir soll mein Herz und mein ganzes Leben
gehoren. Der Gott, der in Christus sich als unser Vater offenbart, der
Gerechtigkeit, Wahrheit, Liebe, Frieden will unter den Menschen, der.
die Schuld an den Tag bringt und richtet, der aber auch Siinden
vergibt und uns beruft zu Biirgern des Reiches Gottes, er ist die
erste und letzte, die einzige, wahre Autoritat. Unter ihn sich beugen
ist Freiheit. Diese Autoritdat macht nicht unselbstiandig, sondern
selbstandig, aber nicht in brutalem Herrenmenschentum, sondern in
einem Stehen unter Gott. Diese Autoritat schafft zugleich Gemein-
schaftssinn, nicht als Herdenmenschentum oder schablonenhafte
Gleichmacherei, sondern als Liebe und Verantwortungsgefiihl fiir den
Bruder.

228



Diese Autoritdt braucht unsere Gesellschaft. Dafiir diene als
Zeugnis eine von 83 deutschen Irren- und Nervenirzten unterzeichnete
Erklirung, die am 3. Dezember 1927 als Leitartikel in der Psychia-
trisch-Neurologischen Wochenschrift erschienen ist und also lautet:

,,Jn dem gegenwartigen beklagenswerten Kampfe der politischen
Parteien um die deutsche Schule und Jugend wird in unverantwort-
licher Torheit auch an der Feste des Christentums geriittelt.

Wir unterzeichneten Irren- und Nervenirzte, die wir bei Erfor-
schung und Behandlung krankhafter Geisteszustiande téglich Seelen-
not in ihren tiefsten Abgriinden schauen, wir warnen dringend und
ernstlich davor, den Christenglauben auch nur im geringsten in den
Herzen unserer Jugend verkiimmern zu lassen oder gar ihr vorzuent-
halten, wahrend er doch gerade in den Stiirmen unserer Zeit der
Anker ist.

Die christliche Religion ist noch immer — und wird es bleiben —
die Philosophie, die Psychologie, die Ethik, der Sozialismus. Darin
sind wir Irren- und Nervenarzte eins mit den Grossten und Edelsten
im Geiste (Schleiermacher, Kant, Hegel u. a.), die das deutsche
Volk seine Séhne zu nennen stolz sein darf, und die uns Sinn und
Ziel des echten Christentums in seiner unendlichen Weisheit, Wahr-
heit, Freiheit und Stirke zu erkennen gelehrt haben.*

III1.

Von da stellt sich uns nun die padagogische Frage: Erziehung und
Autoritat. Wie erziehen wir zur Anerkennung dieser Autoritat? Weil,
wie wir schon ausgefiihrt haben, nur durch Glauben eine Autoritat
wirksam wird, kénnen wir auch fragen: Wie muss die Erziehung
beschaffen sein, dass mit einiger Wahrscheinlichkeit durch sie Glaube
an die Autoritit Gottes und Christi geweckt und gefestigt wird?

Wir sprechen nur von Wahrscheinlichkeit, weil wir wissen, dass
Glauben schaffen iiber alle Erziehungskunst und -Technik hinaus-
geht. Glaube ist Leben. Wo wirklicher Glaube erwacht, ist’s immer
ein Geheimnis, ein Wunder Gottes, wie bei einer Geburt. Mit diktato-
rischen Autoritatsmitteln Glauben erzwingen wollen, ist die ungliick-
lichste Erziehungsmethode und erreicht gewohnlich das Gegenteil.
Man wehrt sich gegen eine brutal aufdringliche Gewissenstyrannei.
Die Autoritdt muss innerlich gewinnen, nicht nur &dusserlich beugen.
Nur so ist das Sichbeugen und Gehorchen zugleich ein Akt der Freiheit.

Aber sollten wir einander iiberhaupt keinen Hilfsdienst leisten
konnen, um zum Glauben zu kommen? Das ware zuviel gesagt. Wer
wiirde in seinem innersten Leben nicht auch viel der Vermittlung
frommer Menschen verdanken? Wo wire jemand zum Glauben an
Christus gekommen, ohne dass er zuerst durch andere etwas von
Christus gehort oder gelesen hiatte? Wir kénnen, um in einem Gleich-
nis Jesu zu reden, das Ackerland zubereiten und den Samen aus-
streuen; aber freilich, dem Samen Wachstumskraft geben konnen wir
nicht. Sollten wir, weil wir nicht alles tun konnen, deswegen itberhaupt
nichts tun?

229



So wollen wir denn in aller Kiirze ein paar Richtlinien aufstellen
dariiber, welche Art von Erziehung am ehesten Glauben wecken
kann an jene hochste Autoritidt, die uns in Christus verkorpert ist.

1. Wie muss der Erzieher beschaffen sein, der geeignet ist, solchen
Glauben zu wecken? i

Er muss selber Glauben haben. Er muss selber unter der Autoritit
stehen und durch die Art seines Lebens diese Autoritit anerkennen.
Glaube entziindet sich gewohnlich an Glauben. So sehr es wahr ist,
dass der Glaube nicht an Menschen, sondern an Gott hiangt, so sehr
ist es in der Padagogik doch auch von Wichtigkeit, in was fiir Men-
schen uns eine hohere Autoritiat entgegentritt. Das Gut, das der Er-
zieher uns vermitteln will, wird uns erst begehrenswert vorkommen,
wenn wir sehen, dass es dem Erzieher selber ein Gut ist, ohne das er
nicht leben kénnte. Seine Hochschitzung iibertrigt sich uns. Und
wenn wir ihn, den Erzieher schitzen, so werden wir viel eher geneigt
sein, von ihm zu lernen. :

Darum mochte Pestalozzi der Mutter die Pflege des religiosen
Lebens anvertrauen, weil das Kind der Mutter am liebsten glaubt.
In ,,Wie Gertrud ihre Kinder lehrt* fiihrt Pestalozzi aus, wie sich
in der Gemeinschaft mit der Mutter im Kinderherzen die Keime des
Vertrauens, der Liebe, der Dankbarkeit, des Gehorsams wie von selbst
entfalten. Aber das Kind entwichst ja der Mutter. Die Welt iibt ihre
gefahrlichen Reize aus. Die Autoritit muss hoher gebunden werden.
,,Mutterliebe ist wohl das reinste unter allen menschlichen Gefiihlen,
aber doch eben menschlich® (Pestalozzi in einem Brief an Greaves).
Die Mutterliebe soll dem Kind eine Briicke werden, dass es an Gott
glaubt und seiner Autoritat sich unterwirft. Schon erzahlt Pestalozzi,
wie die Mutter ihr geliebtes Kind fester als je an ihr Herz driickt und
ihm mit einer Stimme, die es noch nie horte, sagt: ,,Kind, es ist ein
Gott, dessen du bedarfst; es ist ein Gott, der dich in seine Arme
nimmt, wenn ich dich nicht mehr zu schiitzen vermag. Dann wallet
im Busen des Kindes ein unaussprechliches Etwas, es wallet im Busen
des Kindes eine Glaubensneigung, die es iiber sich selbst erhebt; es
freut sich des Namens seines Gottes, sobald die Mutter ihn spricht . . .
Das Kind, das von nun an das Auge Gottes glaubt, wie an das Auge
der Mutter, tut jetzt um Gottes willen recht, wie es bisher um der
Mutter willen recht tat.

Was hier Pestalozzi von der Mutter sagt, gilt von dem Erzieher
iiberhaupt. Zutrauen zum Erzieher schafft Zutrauen zu dem, was der
Erzieher uns vermitteln will. Bischof Michael Sailer, ein Freund
Pestalozzis, gibt dem Ausdruck in dem Wort: ,,Der Erzieher muss
seinen Zoéglingen zuerst Vertrauen zu sich einflossen, um sie der
Wahrheit zu gewinnen. Der Jiingling, der dem Lehrer nicht traut,
glaubt auch der Wahrheit nicht. Deshalb fordert Christus zuerst
Glauben an sich‘. Wirklich vertrauenswert wird aber nur ein solcher
Erzieher sein, der auch iiber sich selber eine allerhéchste Autoritat
anerkennt. Diese Autoritat gibt ihm das moralische Recht, selber
Autoritat zu fordern.

230



Aber ebenso wichtig ist, dass der Lehrer und Erzieher die Jugend
versteht, dass ihm jugendliches Denken und Fiihlen nicht fremd ist.
Ja es wird sogar fiir einen Erzieher, der andern Glauben an die hochste
Autoritat beibringen moéchte, gut sein, wenn er auch die Not der
Autorititslosigkeit am eigenen Herzen erfahren hat. Wir wollen das
keinem wiinschen; aber wer selber aus dem Dunkel heraus den
Weg zum Licht gefunden hat, kann am besten andern diesen Weg
zeigen. In der padagogischen Forderung, alle Erziehung miisse ge-
schehen vom Kind aus, ist viel Wahrheit. Wo man allerdings das
Kind zum Mass aller Dinge macht, ist dies grundfalsch. Weder das
Kind noch der Erwachsene ist das Mass der Dinge. Man erweist dem
Kind nicht einmal einen Dienst damit, dass man es selbst zur be-
stimmenden Autoritit macht. Aber das ist unbedingt notig, dass jede
Erziehung psychologische Ankniipfungspunkte beim Kind suchen
muss. Dazu muss der Erzieher vom hohen autoritativen Ross herab-
steigen. Er muss dem Kind ein Kind werden, gerade um das Kind
iiber das Kind hinausfiihren zu konnen zur Autoritit.

2. ,,Die Furcht des Herrn ist der Weisheit Anfang®, sagt die Bibel
einmal. Fir die Erziehung zur Autoritét ist diese Furcht des Herrn
ausserordentlich wichtig.

Furcht des Herrn ist Ehrfurcht vor etwas, was hoher ist als du
selbst. Davor musst du dich beugen, es ernst nehmen und in Demut
verehren. Das Gegenteil von Furcht des Herrn ist Ehrfurchtlosigkeit,
ist jener zynische, gemeine Spott, dem nichts heilig ist, und der eine
wahre Sucht hat, das, was andern heilig ist, in den Schmutz zu zerren
und zu zertreten und alle Autoritiaten zu unterwiihlen.

Eine Legende erziahlt: Satan berief einesTages seinen grossen Rat.
Die hollischen Fiirstlichkeiten, im Begriffe Platz zu nehmen, stritten
untereinander um das Recht des Vorsitzes. ,,Meine Rechte dem Wiir-
digsten‘‘, rief Satan. Da steifte sich die Wollust auf ihr Verdienst.
Die Liige zédhlte ihre Anspriiche auf. Der Stolz riithmte seine Leistun-
gen. Satan horte unentschlossen zu. Da liess der Spott sein Lachen
horen und sagte: ,,Kein Wirdigerer, Satan, als ich. Das Ubel, das
jene stiften, ist gering im Vergleich zu dem welches ich tun kann.
Jener kann man sich entwohnen; meiner befreit man sich niemals.
Sie verderben einzelne; ich zerstére ganze Reiche. Sie ermutigen zum
Laster; ich entmutige zur Tugend. Durch mich sinkt die freudige
Begeisterung hin, die Gerechtigkeit unterliegt, die Wahrheit wird
furchtsam, die Pflicht schimt sich.“ Da schrie Satan: ,,Komm an
meine Rechte. Dir gebiihrt der erste Platz.

Furcht des Herrn ist ein Ernstnehmen Gottes, ein stindiges
Rechnen mit der Verantwortlichkeit vor ihm. Die Gottesfurcht ist
der stirkste Gegenstoss gegen unser triages, faules, zur Wildheit ge-
neigtes Wesen. In der Furcht Gottes wird unser Pflichtgefiihl rege.
Das Kind dazu bringen, dass es lebt in der Gewissheit: ,,Gott sieht
dich, vor ihm liegt all dein Denken und Tun offenbar, er ist dein
Meister und Richter, das heisst, es erziehen in der Furcht des Herrn
In diese Furcht Gottes muss hineingestellt werden

231



3. die Gewissenserziehung des Kindes.

Die wahre Autoritat beglaubigt sich im Gewissen. Durch den
Widerhall, den sie in unserem Gewissen findet, wird sie aus einer
fremden (heteronomen) zu einer eigenen (autonomen) Autoritat. Das
Gewissen allein schafft freilich noch keine Autoritat. Dafiir ist es zu
unselbstindig, beeinflussbar durch allerlei Stimmen, verderbt durch
unsere siindige Natur. Es gibt auch ein irrendes Gewissen. Aber wo
ein Mensch die Forderungen Gottes vernimmt oder in einem Menschen
das Gute als lebendige Wirklichkeit und Tat sieht, da muss das Ge-
wissen zustimmen, da muss es innerlich dem Guten recht geben.

Dem Gewissen gilt es die einfachen sittlichen Grundforderungen
der Wahrhaftigkeit, Ehrlichkeit, Reinheit, Pflichttreue, Dankbarkeit,
der Verantwortung und der Liebe einzuprigen und zwar klar und
bestimmt als Willen Gottes. Gut und Bose gibt’s nur in Beziehung
auf Gott. Gott will’s und darum gilt’s. Erst dadurch bekommen diese
Forderungen allerletzte verpflichtende Autoritat, dass sie wie die zehn
Gebote der Bibel beruhen auf einem: , Ich bin der Herr, dein Gott,
du sollst. .. Selbstverstdndlich sollen wir das nicht sagen, wenn
wir es nicht selber glauben. Aber wir miissen uns auch nicht wundern,
wenn solche sittliche Forderungen, die wir nicht als Willen Gottes
anzusehen wagen, auch nicht mehr als wirklich verpflichtend ange-
nommen werden. Nur, was Wille Gottes ist, hat letzte Autoritat.
Gottes Wort ist Kommando. Da gibt’s nur eine Antwort: Gehorsam.

,,Fiirchte Gott und halte seine Gebote!‘ Das gehort unzertrennlich
zusammen. Man kann nicht das ,,Fiirchte Gott!‘ streichen und dann
mit um so grosserem Nachdruck betonen: Halte die moralischen Ge-
bote! Das wire ebenso toricht, wie wenn jemand einem Baum die
Wurzel abschneiden und dann den Stamm versetzen wollte, damit er
unbeschwert durch seine Wurzeln um so mehr Friichte hervorbringen
solle. Der Stamm mag, von seinem Safte zehrend, noch eine Zeitlang
weiter griinen, aber bald wird er verdorren. So braucht es auch nicht
sofort krass in Erscheinung zu treten, wenn die religiosen Grund-
lagen der Moral beseitigt werden. Es zehrt mancher noch vom Erbe
der Viater und von den Traditionen des Christentums, ohne es zu
wissen. Wichst dann aber einmal eine Generation heran, die wirklich
frei geworden ist von Gottesfurcht und christlicher Beemﬂussung, S0
wird man iiber diese Freiheit erschrecken. Es ist ein ernstes péd-
agogisches Problem: Wie erhalten unsere sittlichen Belehrungen ver-
pilichtende Autoritat? Wir mogen moralische Regeln aufstellen und
sie mit noch so vielen piadagogischen Kiinsten der jungen Generation
mundgerecht zu machen suchen — wenn keine Furcht Gottes da ist,
werden sie nicht mehr ernst genommen.

In den Rahmen dieser sittlichen Erziehung gehort auch die Aner-
kennung menschlicher Autoritit der Eltern, Lehrer, Vorgesetzten,
von Kirche und Staat. Eltern und Lehrer, die selber unter der Autoritat
Gottes stehen und ihr Erziehungsamt als von Gott ihnen aufgetragen
anschauen miissen, haben nicht nur ein Recht, sondern auch die
Pflicht, Gehorsam zu verlangen. ,,Ziehet eure Kinder auf in der Zucht

232



und Vermahnung zum Herrn!* steht in der Bibel. ,,Verlanget Gehor-
sam von ihnen, damit sie lernen Gott gehorchen!* heisst’s in einer Tauf-
liturgie der Ziircher Kirche. Nur wo diese menschlichen Autorititen
der gottlichen zuwider wiren, da hiesse es: ,,Man muss Gott mehr
gehorchen als den Menschen®, denn an der gottlichen Autoritdat haben
sie ihre Begriindung und ihre Begrenzung.

In den Rahmen dieser sittlichen Erziehung gehort auch die sitt-
liche Gewohnung, wozu die Erziehung anleiten soll. Leider kann ich
dies hier nicht weiter ausfiithren. .

4. Neben der Gottesfurcht mochte ich als nicht weniger wichtiges
und wirksames Motiv in der Erziehung zur Autoritit die Heilands-
liebe nennen. Das Kind fiihlt sich zu Christus in natiirlicher Liebe
hingezogen, wo sein Bild in kindlich verstindlicher Art und mit
warmherziger Liebe ihm nahe gebracht wird. Ein solches Heilands-
bild greift mehr ans Herz und hat mehr Kraft als alle Moralgeschicht-
lein von braven Kindern. Es ist etwas Einheitliches, Lebendiges und
wirkt zugleich als Autoritat. Ein solches Heilandsbild, schon in friiher
Jugend dem Kindesherzen eingepragt, kann auch fiir spiter noch
eine behiitende, segnende Kraft ausstrahlen. Die Liebe ist des Ge-
setzes Erfiillung. Die Heilandsliebe gibt der Autoritat menschlich ge-
winnende, herzliche Ziige und macht sie zum inneren Antrieb des
Herzens. Ist Gottesfurcht der Weisheit Anfang, so ist Gottesliebe,
wie sie in der Heilandsliebe enthalten ist, der Weisheit Vollendung.

5. Noch ein kurzes Wort iiber die Bedeutung der Gemeinschaft
fiir die Erziehung zur Autoritat.

Pestalozzi hat die Wohnstube und das Familienleben fiir den ge-
eignetsten Ort der Erziehung, fiir den Nahrboden der inneren Volks-
gesundheit angesehen. ,,Wahrlich, wahrlich, wie die Krippe, in der
der arme Heiland lag, also erschien mir die Wohnstube des Volkes
als die Krippe, in der das Gottliche, das Heilige, das in der Menschheit
sich entfaltet, keimen, aufwachsen und zur Reife gedeihen soll.* Das
wird noch jetzt gelten fiir die Erziehung des Kindes zur Autoritéit.
Aber wir wissen, dass nicht alle Familien dieser Aufgabe geniigen.
In der Lockerung und Entchristlichung des Familienlebens ist viel
Ursache der heutigen Autoritatslosigkeit zu suchen. Wir wissen auch,
dass sich zumal in der Stadt neben der Familie die mannigfaltigsten
Einfliisse auf das Kindergemiit geltend machen. Und einmal kommen
die meisten Menschen aus dem Schoss der Familie hinaus.

Was dann? Es muss eine umfassendere Gemeinschaft da sein, in
der auch die Familie nur eingegliedert ist wie eine Zelle im Organismus,
die da zu Hilfe kommen muss, damit dem der Familie Entwachsenen
dies nicht zugleich heisst Entwurzeltwerden und jeden Halt verlieren.
Wie mancher, der in seinem Heimatdorf, wo jedermann ihn kennt
und noch ein Zusammenhang da ist, sich zu halten weiss, verliert in -
der Stadt mit ihren vielen Versuchungen und wo ihn niemand kennt
und kein Hahn ihm nachkraht, jeden moralischen Halt. Auch daraus
ergibt sich die Notwendigkeit einer umfassenden Gemeinschaft. Diese
Gemeinschaft ist da. Es ist die christliche Kirche. Aber sie ist noch

SPZ 1929 — 17 233



viel zu wenig stiitzende und haltende Gemeinschaft oder ist es vieler-
orts nicht mehr. Sie, die Kirche Christ, sollte als lebendige Gemeinde
Gemeinschaft bilden auf dem Bodén der Autoritit und doch in Frei-
heit. Sie muss sich gliedern in Gruppen und Vereinen, um ihrer Ge-
meinschaftsaufgabe geniigen zu konnen und muss doch als Statte der
Autoritat und als Kirche Christi mehr sein als irgendein Verein. Es
erhebt sich hier eine grosse padagogische Aufgabe der Kirche, wie
sie mehr und mehr auch gesehen wird — der Christliche Verein Junger
Minner oder das Blaue Kreuz gelte als Beispiel; aber es liegt mir daran,
hier in einem kirchlich neutralen Organ fiir diese Bedeutung und
Aufgabe der Kirche Verstindnis und Mitarbeit zu wecken. Erst im
Zusammenhang mit einem grosseren Ganzen, in das sich der Einzelne
eingliedert und das ihn tragt, kann sich das sittliche und religiose
Leben des Menschen entfalten, reifen und Friichte zeitigen.

* *
*

Wir haben von der Erziehung zur Autoritit geredet und haben
doch die Freiheit als das Ziel hingestellt. Wo ein Mensch auf die
hochste Autoritidt sich griindet, wird er frei. Hat man keinen Gott,
unter den man sich beugt, so hat man auch keinen, an dem man sich
aufrichtet. Hat man keinen Gott, dem man gehorcht, so hat man auch
keinen Gott, dem man vertrauen und auf den man seine Hoffnung
setzen kann. ,,Gott gehorchen ist wahre Freiheit’ (Calvin).

Machen kann das die Erziehung allein nicht. Die Erziehung zur
Autoritdt hat zur Voraussetzung den Glauben, dass Gott ist und seine
Autoritat bekunden will. Die Erziehung kann bestenfalls die Gefasse
bereit stellen, Gott aber muss seinen Geist eingiessen. Was die Er-
ziechung tun kann, konnten wir vergleichen damit, dass man einen
Menschen bei Nacht in eine wunderschone Gegend bringen wiirde.
Solange es dunkel bleibt, existiert fiir den Menschen diese Landschaft
nicht oder sie ist tot. Erst wenn es anfingt hell zu werden, wird die
Landschaft lebendig. Da ersteht sie in ihrer Schonheit, wie durch ein
neues Schopfungswort Gottes erst ins Dasein gerufen. So muss auch
Gott selbst, der geheimnisvoll unsichtbare Gott, durch sein: ,Es
werde Licht!‘‘ seine Autoritat an unsern Herzen bekunden. Er muss
sein Wort in uns hineinreden und dieses Wort voll Kraft wird uns
frei machen.

‘Die piidagogischen Ideen Berthold Ottos.
(Zu seinem siebzigjahrigen Geburtstag.)

Um die Wende des 19. und 20. Jahrhunderts erschienen die ersten
padagogischen Arbeiten Berthold Ottos!). Sie wirkten bahnbrechend;

1) Von den zahlreichen Schriften Berthold Ottos seien erw#hnt: 1. Beitrdge zur
Psychologie des Unterrichts; 2. Von der Helga; 3. Lehrgang der Zukunftsschule;
4. Volksorganische Einrichtungen in der Zukunftsschule; 5. Der Zukunftsstaat als
sozialistische Monarchie; 6. Die Reformation der Schule; 7. Volksorganisches Denken;
ausserdem Schriften fir die Jugend, iiber Bismarck, die Faustsage und viele Aufsitze
in seiner Zeitschrift der ,Hauslehrer.

234




	Erziehung und Autorität

