
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 39 (1929)

Heft: 9-10

Artikel: Erziehung und Autorität

Autor: Grossmann, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


den Tätigkeit Zeit zur Erholung und geistigen Erfrischung bieten.
Diese ist in einem Berufe, in dem man stets Gebende sein muss, der
in so bedrückende Verhältnisse hineinführt, doppelt wichtig, kann
doch nur der seelisch frische Mensch immer wieder die nötige Spannkraft

aufbringen, um dem leidenden oder auf Irrwege geratenen
Mitmenschen helfend, stützend, fördernd zur Seite zu stehen. Vielfach
fehlt auch heute noch das Verständnis dafür, dass auch Sozialarbeiterinnen

auf günstige äussere Arbeitsbedingungen angewiesen sind,
wenn sie hochwertige Arbeit leisten und nicht unter der äusserlich
und innerlich oft so schweren Last zusammenbrechen sollen.

In den letzten Jahren hat sich jedoch die berufliche Stellung
wesentlich gebessert, auch in materieller Hinsicht. Dies wird zum
Teil wohl der allgemeinen Höherwertung der Frauenberufsarbeit
zuzuschreiben sein, zum Teil ist es auch auf die höheren Ansprüche an
die Berufsausbildung zurückzuführen. Diese äussere Besserstellung
ist sicher wichtig, die Ausbildungsstätten und die neu entstandenen
Berufsorganisationen haben auf eine Weiterentwicklung in dieser
Richtung hinzuarbeiten.

Daneben darf aber nie aus dem Auge gelassen werden, dass die
innere Einstellung zu der übernommenen Aufgabe für die
Sozialarbeiterin das Wichtigste bleibt. Der Dienst am Nächsten fordert
volle Hingabe der Persönlichkeit, fordert Opferbereitschaft und
Arbeitsfreudigkeit, die nicht von den äusseren Arbeitsbedingungen
abhängig gemacht werden dürfen. Nur der wird dem einzelnen
Notleidenden starke Hilfe bringen können, der sich, unter Zurückstellung
eigener Wünsche, mit warmer Liebe für ihn einsetzt; nur der wird,
trotz Misserfolgen und Entmutigungen, im Einzelfall, unbeirrt seiner
Arbeit nachgehen, der weiss, dass es die unbedingte Pflicht der
Allgemeinheit ist, dem im Leben Verkürzten helfend beizustehen und
dass auch die vorbeugende Arbeit für alle körperlich oder seelisch
Gefährdeten ein zweifelloses Gebot der Gerechtigkeit ist. Die
Fürsorgerin muss sich hier als die Beauftragte der Allgemeinheit fühlen
und sich dessen bewusst sein, dass Helfenkönnen und Helfendürfen
ein Vorrecht ist, das zu hohen Leistungen verpflichtet.

Von diesen Gesichtspunkten aus muss sich jede Ausbildungsstätte
für soziale Arbeit leiten lassen, wenn sie Sozialarbeiterinnen heranbilden

will, welche den Forderungen unserer Zeit gerecht werden
sollen.

Erziehung und Autorität.
Von Pfr. H. Grossmann am Fraumünster in Zürich.

(Sonntagabend-Vortrag der Pestalozzigesellschaft gehalten im Neumünster in Zürich
am 26. Februar 1928, für den Druck nochmals überarbeitet.)

I.
Ich kann mir vorstellen, dass unser heutiges Thema: „Erziehung

und Autorität" vielen als nicht-zeitgemäss vorkommt. Es gibt Leute,
auf die das Wort Autorität wirkt wie ein rotes Tuch auf einen Stier.

223



Sie werden wild, wenn sie dieses Wort nur hören. Autorität, das ist
ihnen gleichbedeutend mit Einengung und Einzwängung, Tyrannei,
brutale Unterdrückung, Polizeigeist, Schablone, Ertötung des
unmittelbar pulsierenden jugendlichen Lebens. „Autoritative Erziehung"
heisst für sie: aus der Schule eineKaserne oder gar ein Zuchthaus machen.

„Freiheit", das ist ihre Losung auch für die Erziehung. Das Kind
hat sein Eigenrecht und soll mcht nach irgend einem Erwachsenenideal,

genannt Autorität, erzogen werden. Es soll selber bestimmen,
wie es erzogen werden will; es soll sich autonom entwickeln können.
„Jede Erziehungs- und Bildungsveranstaltung, vor allem die Schule,
die die Jugend autoritativ nach den Begriffen und Anschauungen
Erwachsener gängelt, sie in die Welt der Katechismen, Dogmen und
Programme einschnürt, tötet Leben", so steht geschrieben in einem
Buch von Wilhelm Paulsen, einem der Wortführer der modernen
Pädagogik der Freiheit, wie sie besonders in den deutschen
„Gemeinschaftsschulen" mit viel Hingabe versucht wird. Wohl spricht man in
diesen Kreisen neuerdings ganz schüchtern davon, dass der Begriff
der Freiheit denjenigen der Bindung in sich schliesse; aber da ist
die Sprache merkwürdig unbestimmt und hütet sich wohl, näher
zu bestimmen, woran sie sich binde. Das Nein zu dem Wort Autorität
tönt auf jeden Fall viel, viel lauter als dieses schillernd, unbestimmte,
ganz schwache Ja.

Umgekehrt kann ich mir vorstellen, dass viele das Thema:
„Erziehung und Autorität" als sehr zeitgemäss anschauen. Hört man
nicht heutzutage viel klagen über Verwilderung und Autoritätslosigkeit
der modernen Jugend? Das Buch des amerikanischen Jugendrichters
Lindsey: „Die Revolution der modernen Jugend", das in eine Un-
gebundenheit des sexuellen Sichauslebens amerikanischer Jugendlicher
hineinleuchtet, wo es überhaupt keine sittlichen Normen mehr gibt,
sondern höchstens Gebote der Vorsicht, hat viele erschauern gemacht
über dieses Niveau der amerikanischen Jugend, und nicht weniger
betrübend ist die Einstellung Lindseys selber, der dies nicht nur
versteht, sondern zu billigen und zu begrüssen scheint als eine
zunehmende Befreiung und polemisiert gegen alle religiösen Anschauungen,

die hier sitthche Maßstäbe anlegen wollen. Der Krantzprozess
in Berlin hat schlaglichtartig gezeigt, dass eine ähnliche Korruptheit
auch in Berliner Schülerkreisen vorkommt. Man hat da in ein
erschütterndes Drama mit Verführung, Mord, Selbstmord
hineingeschaut, in dem 16- bis 18jährige Schüler und Schülerinnen die
Beteiligten waren. Man las damals Presseäusserungen, die die moderne
Freiheitspädagogik für solche Zustände behaften wollten und eine
feste Autorität in der Erziehung verlangten. Die moderne Jugend habe
keinen sittlichen Rückhalt mehr. Die Kriminalität der Jugendlichen
steige ja bedenklich. Es sei ein revolutionärer Geist da, der überhaupt
keine Autorität mehr gelten lasse. Man ruft gleichsam nach einem
Mussolinigeist in der Erziehung, der dem jugendlichen Geschlecht die
Auflehnungsgelüste gegen Kirche und Staat und Gesellschaftsordnung
und Moral gründlich austreiben sollte.

224



Man mag aus diesen entgegengesetzten Stimmen ersehen, wie
aktuell unser Thema ist. Sollen wir in den Ruf nach Freiheit, sollen
wir in den Ruf nach Autorität einstimmen? Wir können die Antwort
erst nach einer grundsätzlichen Besinnung geben.

Was über die Not der Autoritätslosigkeit unserer Zeit geklagt
wird, ist wahr. Es gilt zwar nicht nur für die Jugend, aber doch auch
schon und in besonders starkem Mass für die Jugend. Unzählige
Menschen haben in der Tat nichts Festes mehr, woran sie sich halten
können und was sie hält. Sie lassen sich vom Gewoge der von innen
und aussen auf sie einstürmenden Einflüsse willenlos treiben. Unsere
Pädagogik ist nur insofern dafür mitverantwortlich zu machen, als
entweder ihre Stimme in diesem Sturm der Elemente, genannt modernes

Leben, nicht mehr durchdringt oder als sie selber viel zu wenig
über diesem Getriebe steht. Sie ist selber nur ein Spiegelbild dieser
Ziellosigkeit. Das Chaos der Weltanschauungen, in dem die einzelnen
Pädagogen drinstehen, wirkt selbstverständlich auch zersetzend auf
die Pädagogik überhaupt.

Was soll aber diesem Chaos gegenüber geschehen? Nützt's etwas,
nur zu schreien : Autorität, Autorität! Wir wollen nicht die Autorität
eines Gesslerhutes, wo man irgend etwas aufrichtet und die Leute mit
Gewalt zwingt, das zu verehren, nur damit sie sich vor einer Autorität
beugen und gehorchen lernen sollen. Das ist die tyrannische Autorität,
die ohne inneres moralisches Recht rein durch äussere Kraft und
Schneid imponieren und einschüchtern will. Wenn sich die jugendliche
Psyche gegen ein solches Geknebeltwerden unter eine Autorität ohne
innere Wahrheit auflehnt, hat sie ganz recht. Wir weinen der Inquisition

und der Prügelpädagogik keine Tränen nach und sehen in einer
Wiederaufrichtung solcher Institutionen nicht das Allheilmittel für
unsere Zeit.

Das Ziel der Pädagogik muss durchaus die Freiheit sein; aber
wirkliche Freiheit. Die Freiheit des Sichauslebens ist keine Freiheit. \
Da gerät der Mensch in die schlimmste Sklaverei hinein. Er wird
der Sklave seiner eigenen Triebe und Leidenschaften, und seine
Freiheit ist zugleich eine Bedrohung der Freiheit der andern. Die
Freiheit eines ausgebrochenen Raubtiers ist eine Gefahr für die
menschliche Gesellschaft. Ein Volk, in dem jeder ohne Rücksicht auf
den andern tun kann, was er will, ist kein freiesVolk. Frei ist ein Volk,
das gute Gesetze hat, die von einsichtigen, ihrer Verantwortung für
das Ganze bewussten Bürgern auch wirklich befolgt werden. Freiheit

gibt es nur, wo freiwillige Bindung an eine wahre Autorität
da ist. Autorität und Freiheit sind nicht Gegensätze. Wo gar keine
Autorität ist, ist auch keine Freiheit. Ein schwaches, dünnes Stämmchen,

das von jedem Wind geschüttelt und gebeugt wird, ist nicht
frei. Wo aber ein solches Stämmchen an einen festen senkrechten
Pfahl gebunden wird, so dass ihm dieser Pfahl Halt und Kraft gibt
und sich das Bäumlein der Sonne entgegenstrecken und seinen Stamm
festigen kann, da ist dieses Gebundensein zugleich ein Frei- und
Starkwerden. Ist aus dem Bäumlein einmal ein starker Baum ge-

225



worden, der dem Himmel entgegenwächst, dann kann auch der Pfahl
wegbleiben. Der Stamm hat die Richtung und Festigkeit des Pfahles
in sich selber aufgenommen und benötigt ihn nicht mehr. So ist
Autorität und Freiheit vereint. Die Autorität darf nicht als etwas
Fremdes drücken. Sie muss dem Menschen helfen, seine eigene göttliche

Bestimmung zu erreichen. Je mehr ein Mensch diese göttliche
Bestimmung erreicht hat, desto mehr kann man von der Freiheit
eines Menschen erreichen. Freiheit ist das Ziel, Autorität das Mittel

I zu diesem Ziel.

IL
Gibt es eine Autorität, die wirklich Autorität ist, eine wahre

Autorität, die mit innerem Recht Gehorsam verlangen darf?
Diese Frage kann nicht von der Pädagogik allein beantwortet

werden. Die pädagogische Erfahrung zeigt uns höchstens, dass ein
Erziehen ohne Autorität nicht möglich ist. Jeder Erzieher stösst

I einmal irgendwie an das Problem der Autorität. Die Schüler wollen
nicht parieren. Womit soll er sich Autorität verschaffen? So hiesse
die Frage, rein pädagogisch gestellt. Aber die Autorität, die wir
meinen, darf nicht nur eine Autorität sein zur Sicherung des Lehrers.
Sie muss über Schüler und Lehrer stehen. Es ist nicht nur eine
Autorität für die Schulstube, sondern fürs Leben. Diese Autorität
kann sich mit sehr viel Bewegungsfreiheit der Schüler wohl vertragen.
Und umgekehrt kann eine straffe militärische Disziplin in der
Erziehung es doch an der letzten Autorität ermangeln lassen. Man
kann diese wahre Autorität nicht verschreiben wie ein Rezept. Man
kann nicht darüber verfügen. Sie ist kein Hampelmann, den wir nach
Belieben durch Ziehen an einem Schnürchen in Bewegung bringen
können. Die letzte Autorität, nach der wir fragen, muss als Autorität
etwas Lebendiges sein. Sie muss hoch über aller Beeinflussbarkeit
durch unsere Wünsche und pädagogischen Absichten sein. Die Frage
nach der Autorität ist eine Weltanschauungs- und Glaubensfrage,
nicht eine bloss pädagogische Frage.

Es ist klar, dass, wenn wir fragen: „Gibt es eine letzte Autorität?",
wir zugleich fragen : Gibt es Gut und Böse Ist es in unser Belieben
gestellt, Gut böse, und Böse gut zu heissen? Steht hinter diesen
Worten irgendein Unbedingtes, dem sich Erzieher und Zögling in
gleicher Weise zu beugen haben? Mit der Frage nach einer letzten
Autorität ist zugleich gefragt: Steckt hinter den Worten Wahrheit,
Gerechtigkeit, Liebe irgend etwas Objektives, objektiv nicht im
Sinn irdischer Gegenständlichkeit, sondern unbedingter Gültigkeit
und verpflichtenden Anspruchs? Ja, schliesslich ist mit der Frage
nach der Autorität gefragt: „Gibt es einen Gott?", denn wenn Gott
ist, dann ist er selbst und sein Wille diese letzte Autorität, und wenn
wir eine letzte unbedingte Autorität anerkennen, so ist für uns diese
Autorität nur ein anderes Wort für Gott.

Wiederum ist klar, dass etwas für uns erst dann zur praktisch
wirksamen Autorität wird, wenn wir daran glauben. Was ein Mensch

226



glaubt, das ist seine Autorität, das ist sein Gott, es sei nun der wahre
Gott oder ein Götze. Erziehung zur Autorität wäre demnach genauer
Erziehung zum Glauben an eine Autorität. Es ist aber doch nicht
so, dass wir mit unserem Glauben erst die Autorität schafften, dass
sie nicht aus sich selbst, sondern nur von Gnaden unseres Glaubens
lebte. Die Autorität steht nicht unter, sondern über dem Glauben.
Die Autorität ist gleichsam das Licht, der Glaube das Auge, das
dem Lichte zugekehrt ist. Hätten wir keine Augen, so wäre für uns
das Licht kein Licht. Aber das Auge schafft nicht das Licht. Wenn
ein Blinder behaupten wollte, es gebe kein Licht, so würden wir diese
Behauptung von seiner subjektiven Lage her wohl begreifen, aber
objektiv doch nicht als beweiskräftig gelten lassen. Ebenso wenig
wird der Gläubige, dem das Auge aufgegangen ist für jenes Licht,
von dem alles erst seine wahre Beleuchtung erhält, der sich darum
im Glauben beugt unter eine höchste Autorität, sich durch die
Argumente eines Menschen, der für dieses Licht blind ist oder absichtlich
davor seine Augen verschliesst, irre machen lassen. Haben wir vorher

die Erziehung zur Autorität definiert als Erziehung zum Glauben
an eine Autorität, so könnten wir unter Zuhilfenahme dieses Bildes
vom Licht sagen : Ist die Autorität gleich dem Licht, so ist Erziehung
zur Autorität gleich einem Öffnen der Augen für das Licht.

Wenn wir die Frage: „Gibt es eine höchste Autorität, die mit
innerem Recht Gehorsam verlangen darf?" mit einem klaren und
entschiedenen Ja beantworten, so geschieht dies aus dem christlichen
Glauben heraus. Wenn ein anderer mit Nein antworten würde, so
würde ich dieses Nein ebenfalls als Glaubensurteil würdigen. Unglaube
ist schliesslich auch Glaube, wenn auch mit negativem Vorzeichen.
Bei diesen letzten Entscheidungen gibt's keine äussere objektive
Instanz mehr, die einem die innerste Entscheidung, das Wagnis des
Glaubens, ersparen würde. Doch damit ist nicht gesagt, dass sich
dieses entschiedene Ja nicht begründen liesse. Wo immer jemand aus
christlichem Glauben heraus Ja sagt zu einer höchsten Autorität, so
ist er sich dessen bewusst, dass dieses Ja eine Antwort ist auf eine
Kundgebung der göttlichen Autorität selbst, für die wir das Wort
„Offenbarung" brauchen. Auf dieser Offenbarung ruht unser Glaube.
Was ist diese Offenbarung, auf die christlicher Glaube sich gründet?
Die Antwort kann mit einem Wort gegeben werden : Christus.

Es hat einmal ein Mensch gelebt, der ist ein freier Mensch
gewesen. Wenn je einer die Bezeichnung frei verdient hat, dann er. Er
war frei von niedrigen Beweggründen, frei von Eigennutz, frei von
Menschenfurcht und Charakterlosigkeit, frei zur Liebe. Von ihm allein
kann man im Ernst sagen :

Und hinter ihm, in wesenlosem Scheine,
Liegt, was uns alle bändigt, das Gemeine.

Wir könnten ebenso sagen: Er war gebunden, gebunden an die
allerhöchste Autorität Gottes, den er seinen Vater nannte. „Er war
gehorsam bis zum Tode, ja bis zum Tode am Kreuz". Diese Gebunden-

227



heit ist das Geheimnis seiner Freiheit. In Freiheit ist er gebunden durch
die Liebe zum Vater, und in dieser Gebundenheit ist er frei.

Christus hat selbst die höchste Autorität beansprucht. Er sagt:
„Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben; niemand kommt zum
Vater denn durch mich". Er verlangt bedingungslose Nachfolge. Sein
Anspruch an den Menschen soll sogar vor dem Anspruch von Vater
und Mutter kommen. „Wer Vater oder Mutter mehr liebt als mich, ist
mein nicht wert". Er verlangt, dass man, um ihm Treue zu halten,
bereit sein müsse, sogar sein Leben einzusetzen, ja er verheisst:
„Wer sein Leben verliert um meinetwillen, der wird es finden". Er
sagt, dass durch die Bindung an ihn und an sein Wort als Autorität
der Weg zur Wahrheit und durch die Wahrheit zur Freiheit führe.
„So ihr bleiben werdet an meiner Rede, seid ihr meine rechten Jünger
und werdet die Wahrheit erkennen, und die Wahrheit wird euch frei
machen."

Durch sein Leben mit Gott und den Brüdern überwunden, haben
seine Jünger sich freudig seiner Autorität unterstellt. In seiner Nachfolge

und im Glauben an ihn bekam ihr Leben einen Halt und einen
Sinn. Wo immer eine Menschenseele an Christus glauben lernt, ist
ihr zu Mut, als sei sie aus der Fremde in die Heimat gekommen. Da
ist nicht ein Unterdrücktwerden durch eine fremde Autorität, sondern
ein Befreitwerden zu eigenem wahren Leben. Es ist in jedem
Menschenherzen etwas, das auf den Anruf Christi wartet: Kommet her
zu mir alle, die ihr mühselig und beladen seid, ich will euch erquicken.
Ein Kirchenvater hat diese geheime Sehnsucht des Menschenherzens,
die in Christus ihre Stillung findet, die „anima naturaliter Christiana"
(die Seele, die von Natur eine Christin ist) genannt. Wenn's von
menschlicher Seite einen Beweis für die Autorität Christi und die
Wahrheit seines Evangeliums gibt, so ist es diese anima naturaliter
Christiana, die berührt vom Evangelium aufhorchen kann wie ein
verirrtes Schäflein, das die Stimme des Hirten hört.

Hier in Christus tritt uns die letzte Autorität entgegen, nicht
herrisch Unterwerfung fordernd, sondern einladend, in sich selbst
aufopfernder Liebe werbend um unsere Herzen, dass wir diesem
Lieben gar nicht mehr sollten widerstehen können, dass wir bezwungen
von dieser Liebe entbrennen sollten in Liebe zu ihm und uns beugen
sollten: Du bist's allein, dir soll mein Herz und mein ganzes Leben
gehören. Der Gott, der in Christus sich als unser Vater offenbart, der
Gerechtigkeit, Wahrheit, Liebe, Frieden will unter den Menschen, der.
die Schuld an den Tag bringt und richtet, der aber auch Sünden
vergibt und uns beruft zu Bürgern des Reiches Gottes, er ist die
erste und letzte, die einzige, wahre Autorität. Unter ihn sich beugen
ist Freiheit. Diese Autorität macht nicht unselbständig, sondern
selbständig, aber nicht in brutalem Herrenmenschentum, sondern in
einem Stehen unter Gott. Diese Autorität schafft zugleich
Gemeinschaftssinn, nicht als Herdenmenschentum oder schablonenhafte
Gleichmacherei, sondern als Liebe und Verantwortungsgefühl für den
Bruder.
228



Diese Autorität braucht unsere Gesellschaft. Dafür diene als
Zeugnis eine von 83 deutschen Irren- und Nervenärzten unterzeichnete
Erklärung, die am 3. Dezember 1927 als Leitartikel in der
Psychiatrisch-Neurologischen Wochenschrift erschienen ist und also lautet:

„In dem gegenwärtigen beklagenswerten Kampfe der politischen
Parteien um die deutsche Schule und Jugend wird in unverantwortlicher

Torheit auch an der Feste des Christentums gerüttelt.
Wir unterzeichneten Irren- und Nervenärzte, die wir bei

Erforschung und Behandlung krankhafter Geisteszustände täglich Seelennot

in ihren tiefsten Abgründen schauen, wir warnen dringend und
ernstlich davor, den Christenglauben auch nur im geringsten in den
Herzen unserer Jugend verkümmern zu lassen oder gar ihr vorzuenthalten,

während er doch gerade in den Stürmen unserer Zeit der
Anker ist.

Die christliche Religion ist noch immer — und wird es bleiben —
die Philosophie, die Psychologie, die Ethik, der Sozialismus. Darin
sind wir Irren- und Nervenärzte eins mit den Grössten und Edelsten
im Geiste (Schleiermacher, Kant, Hegel u. a.), die das deutsche
Volk seine Söhne zu nennen stolz sein darf, und die uns Sinn und
Ziel des echten Christentums in seiner unendlichen Weisheit, Wahrheit,

Freiheit und Stärke zu erkennen gelehrt haben."

III.
Von da stellt sich uns nun die pädagogische Frage : Erziehung und

Autorität. Wie erziehen wir zur Anerkennung dieser Autorität? Weil,
wie wir schon ausgeführt haben, nur durch Glauben eine Autorität
wirksam wird, können wir auch fragen: Wie muss die Erziehung
beschaffen sein, dass mit einiger Wahrscheinlichkeit durch sie Glaube
an die Autorität Gottes und Christi geweckt und gefestigt wird?

Wir sprechen nur von Wahrscheinlichkeit, weil wir wissen, dass
Glauben schaffen über alle Erziehungskunst und -Technik hinausgeht.

Glaube ist Leben. Wo wirklicher Glaube erwacht, ist's immer
ein Geheimnis, ein Wunder Gottes, wie bei einer Geburt. Mit diktatorischen

Autoritätsmitteln Glauben erzwingen wollen, ist die unglücklichste

Erziehungsmethode und erreicht gewöhnlich das Gegenteil.
Man wehrt sich gegen eine brutal aufdringliche Gewissenstyrannei.
Die Autorität muss innerlich gewinnen, nicht nur äusserlich beugen.
Nur so ist das Sichbeugen und Gehorchen zugleich ein Akt der Freiheit.

Aber sollten wir einander überhaupt keinen Hilfsdienst leisten
können, um zum Glauben zu kommen? Das wäre zuviel gesagt. Wer
würde in seinem innersten Leben nicht auch viel der Vermittlung
frommer Menschen verdanken? Wo wäre jemand zum Glauben an
Christus gekommen, ohne dass er zuerst durch andere etwas von
Christus gehört oder gelesen hätte? Wir können, um in einem Gleichnis

Jesu zu reden, das Ackerland zubereiten und den Samen
ausstreuen; aber freilich, dem Samen Wachstumskraft geben können wir
nicht. Sollten wir, weil wir nicht alles tun können, deswegen überhaupt
nichts tun?

229



So wollen wir denn in aller Kürze ein paar Richtlinien aufstellen
darüber, welche Art von Erziehung am ehesten Glauben wecken
kann an jene höchste Autorität, die uns in Christus verkörpert ist.

1. Wie muss der Erzieher beschaffen sein, der geeignet ist, solchen
Glauben zu wecken?

Er muss selber Glauben haben. Er muss selber unter der Autorität
stehen und durch die Art seines Lebens diese Autorität anerkennen.
Glaube entzündet sich gewöhnlich.an Glauben. So sehr es wahr ist,
dass der Glaube nicht an Menschen, sondern an Gott hängt, so sehr
ist es in der Pädagogik doch auch von Wichtigkeit, in was für
Menschen uns eine höhere Autorität entgegentritt. Das Gut, das der
Erzieher uns vermitteln will, wird uns erst begehrenswert vorkommen,
wenn wir sehen, dass es dem Erzieher selber ein Gut ist, ohne das er
nicht leben könnte. Seine Hochschätzung überträgt sich uns. Und
wenn wir ihn, den Erzieher schätzen, so werden wir viel eher geneigt
sein, von ihm zu lernen.

Darum möchte Pestalozzi der Mutter die Pflege des religiösen
Lebens anvertrauen, weil das Kind der Mutter am liebsten glaubt.
In „Wie Gertrud ihre Kinder lehrt" führt Pestalozzi aus, wie sich
in der Gemeinschaft mit der Mutter im Kinderherzen die Keime des
Vertrauens, der Liebe, der Dankbarkeit, des Gehorsams wie von selbst
entfalten. Aber das Kind entwächst ja der Mutter. Die Welt übt ihre
gefährlichen Reize aus. Die Autorität muss höher gebunden werden.
„Mutterliebe ist wohl das reinste unter allen menschlichen Gefühlen,
aber doch eben menschlich" (Pestalozzi in einem Brief an Greaves).
Die Mutterliebe soll dem Kind eine Brücke werden, dass es an Gott
glaubt und seiner Autorität sich unterwirft. Schön erzählt Pestalozzi,
wie die Mutter ihr geliebtes Kind fester als je an ihr Herz drückt und
ihm mit einer Stimme, die es noch nie hörte, sagt: „Kind, es ist ein
Gott, dessen du bedarfst; es ist ein Gott, der dich in seine Arme
nimmt, wenn ich dich nicht mehr zu schützen vermag. Dann wallet
im Busen des Kindes ein unaussprechliches Etwas, es wallet im Busen
des Kindes eine Glaubensneigung, die es über sich selbst erhebt; es
freut sich des Namens seines Gottes, sobald die Mutter ihn spricht.
Das Kind, das von nun an das Auge Gottes glaubt, wie an das Auge
der Mutter, tut jetzt um Gottes willen recht, wie es bisher um der
Mutter willen recht tat."

Was hier Pestalozzi von der Mutter sagt, gilt von dem Erzieher
überhaupt. Zutrauen zum Erzieher schafft Zutrauen zu dem, was der
Erzieher uns vermitteln will. Bischof Michael Sailer, ein Freund
Pestalozzis, gibt dem Ausdruck in dem Wort: „Der Erzieher muss
seinen Zöglingen zuerst Vertrauen zu sich einflössen, um sie der
Wahrheit zu gewinnen. Der Jüngling, der dem Lehrer nicht traut,
glaubt auch der Wahrheit nicht. Deshalb fordert Christus zuerst
Glauben an sich". Wirklich Vertrauenswert wird aber nur ein solcher
Erzieher sein, der auch über sich selber eine allerhöchste Autorität
anerkennt. Diese Autorität gibt ihm das moralische Recht, selber
Autorität zu fordern.

230



Aber ebenso wichtig ist, dass der Lehrer und Erzieher die Jugend
versteht, dass ihm jugendliches Denken und Fühlen nicht fremd ist.
Ja es wird sogar für einen Erzieher, der andern Glauben an die höchste
Autorität beibringen möchte, gut sein, wenn er auch die Not der
Autoritätslosigkeit am eigenen Herzen erfahren hat. Wir wollen das
keinem wünschen; aber wer selber aus dem Dunkel heraus den
Weg zum Licht gefunden hat, kann am besten andern diesen Weg
zeigen. In der pädagogischen Forderung, alle Erziehung müsse
geschehen vom Kind aus, ist viel Wahrheit. Wo man allerdings das
Kind zum Mass aller Dinge macht, ist dies grundfalsch. Weder das
Kind noch der Erwachsene ist das Mass der Dinge. Man erweist dem
Kind nicht einmal einen Dienst damit, dass man es selbst zur
bestimmenden Autorität macht. Aber das ist unbedingt nötig, dass jede
Erziehung psychologische Anknüpfungspunkte beim Kind suchen
muss. Dazu muss der Erzieher vom hohen autoritativen Ross
herabsteigen. Er muss dem Kind ein Bund werden, gerade um das Kind
über das Kind hinausführen zu können zur Autorität.

2. „Die Furcht des Herrn ist der Weisheit Anfang", sagt die Bibel
einmal. Für die Erziehung zur Autorität ist diese Furcht des Herrn
ausserordentlich wichtig.

Furcht des Herrn ist Ehrfurcht vor etwas, was höher ist als du
selbst. Davor musst du dich beugen, es ernst nehmen und in Demut
verehren. Das Gegenteil von Furcht des Herrn ist Ehrfurchtlosigkeit,
ist jener zynische, gemeine Spott, dem nichts heilig ist, und der eine
wahre Sucht hat, das, was andern heilig ist, in den Schmutz zu zerren
und zu zertreten und alle Autoritäten zu unterwühlen.

Eine Legende erzählt: Satan berief eines Tages seinen grossen Rat.
Die höllischen Fürstlichkeiten, im Begriffe Platz zu nehmen, stritten
untereinander um das Recht des Vorsitzes. „Meine Rechte dem
Würdigsten", rief Satan. Da steifte sich die Wollust auf ihr Verdienst.
Die Lüge zählte ihre Ansprüche auf. Der Stolz rühmte seine Leistungen.

Satan hörte unentschlossen zu. Da liess der Spott sein Lachen
hören und sagte: „Kein Würdigerer, Satan, als ich. Das Übel, das
jene stiften, ist gering im Vergleich zu dem, welches ich tun kann.
Jener kann man sich entwöhnen; meiner befreit man sich niemals.
Sie verderben einzelne; ich zerstöre ganze Reiche. Sie ermutigen zum
Laster; ich entmutige zur Tugend. Durch mich sinkt die freudige
Begeisterung hin, die Gerechtigkeit unterliegt, die Wahrheit wird
furchtsam, die Pflicht schämt sich." Da schrie Satan: „Komm an
meine Rechte. Dir gebührt der erste Platz."

Furcht des Herrn ist ein Ernstnehmen Gottes, ein ständiges
Rechnen mit der Verantwortlichkeit vor ihm. Die Gottesfurcht ist
der stärkste Gegenstoss gegen unser träges, faules, zur Wildheit
geneigtes Wesen. In der Furcht Gottes wird unser Pflichtgefühl rege.
Das Kind dazu bringen, dass es lebt in der Gewissheit: „Gott sieht
dich, vor ihm liegt all dein Denken und Tun offenbar, er ist dein
Meister und Richter", das heisst, es erziehen in der Furcht des Herrn
In diese Furcht Gottes muss hineingestellt werden

231



3. die Gewissenserziehung des Kindes.
Die wahre Autorität beglaubigt sich im Gewissen. Durch den

Widerhall, den sie in unserem Gewissen findet, wird sie aus einer
fremden (heteronomen) zu einer eigenen (autonomen) Autorität. Das
Gewissen allein schafft freilich noch keine Autorität. Dafür ist es zu
unselbständig, beeinflussbar durch allerlei Stimmen, verderbt durch
unsere sündige Natur. Es gibt auch ein irrendes Gewissen. Aber wo
ein Mensch die Forderungen Gottes vernimmt oder in einem Menschen
das Gute als lebendige Wirklichkeit und Tat sieht, da muss das
Gewissen zustimmen, da muss es innerlich dem Guten recht geben.

Dem Gewissen gilt es die einfachen sittlichen Grundforderungen
der Wahrhaftigkeit, Ehrlichkeit, Reinheit, Pflichttreue, Dankbarkeit,
der Verantwortung und der Liebe einzuprägen und zwar klar und
bestimmt als Willen Gottes. Gut und Böse gibt's nur in Beziehung
auf Gott. Gott will's und darum gilt's. Erst dadurch bekommen diese
Forderungen allerletzte verpflichtende Autorität, dass sie wie die zehn
Gebote der Bibel beruhen auf einem: „Ich bin der Herr, dein Gott,
du sollst..." Selbstverständlich sollen wir das nicht sagen, wenn
wir es nicht selber glauben. Aber wir müssen uns auch nicht wundern,
wenn solche sittliche Forderungen, die wir nicht als Willen Gottes
anzusehen wagen, auch nicht mehr als wirklich verpflichtend
angenommen werden. Nur, was Wille Gottes ist, hat letzte Autorität.
Gottes Wort ist Kommando. Da gibt's nur eine Antwort : Gehorsam.

„Fürchte Gott und halte seine Gebote!" Das gehört unzertrennlich
zusammen. Man kann nicht das „Fürchte Gott!" streichen und dann
mit um so grösserem Nachdruck betonen: Halte die moralischen
Gebote! Das wäre ebenso töricht, wie wenn jemand einem Baum die
Wurzel abschneiden und dann den Stamm versetzen wollte, damit er
unbeschwert durch seine Wurzeln um so mehr Früchte hervorbringen
solle. Der Stamm mag, von seinem Safte zehrend, noch eine Zeitlang
weiter grünen, aber bald wird er verdorren. So braucht es auch nicht
sofort krass in Erscheinung zu treten, wenn die religiösen Grundlagen

der Moral beseitigt werden. Es zehrt mancher noch vom Erbe
der Väter und von den Traditionen des Christentums, ohne es zu
wissen. Wächst dann aber einmal eine Generation heran, die wirklich
frei geworden ist von Gottesfurcht und christlicher Beeinflussung, so
wird man über diese Freiheit erschrecken. Es ist ein ernstes
pädagogisches Problem : Wie erhalten unsere sittlichen Belehrungen
verpflichtende Autorität? Wir mögen moralische Regeln aufstellen und
sie mit noch so vielen pädagogischen Künsten der jungen Generation
mundgerecht zu machen suchen - wenn keine Furcht Gottes da ist,
werden sie nicht mehr ernst genommen.

In den Rahmen dieser sittlichen Erziehung gehört auch die
Anerkennung menschlicher Autorität der Eltern, Lehrer, Vorgesetzten,
von Kirche und Staat. Eltern und Lehrer, die selber unter der Autorität
Gottes stehen und ihr Erziehungsamt als von Gott ihnen aufgetragen
anschauen müssen, haben nicht nur ein Recht, sondern auch die
Pflicht, Gehorsam zu verlangen. „Ziehet eure Kinder auf in der Zucht

232



und Vermahnung zum Herrn!" steht in der Bibel. „Verlanget Gehorsam

von ihnen, damit sie lernen Gott gehorchen!" heisst's in einer
Taufliturgie der Zürcher Kirche. Nur wo diese menschlichen Autoritäten
der göttlichen zuwider wären, da hiesse es: „Man muss Gott mehr
gehorchen als den Menschen", denn an der göttlichen Autorität haben
sie ihre Begründung und ihre Begrenzung.

In den Rahmen dieser sittlichen Erziehung gehört auch die
sittliche Gewöhnung, wozu die Erziehung anleiten soll. Leider kann ich
dies hier nicht weiter ausführen.

4. Neben der Gottesfurcht möchte ich als nicht weniger wichtiges
und wirksames Motiv in der Erziehung zur Autorität die Heilandsliebe

nennen. Das Kind fühlt sich zu Christus in natürlicher Liebe
hingezogen, wo sein Bild in kindlich verständlicher Art und mit
warmherziger Liebe ihm nahe gebracht wird. Ein solches Heilandsbild

greift mehr ans Herz und hat mehr Kraft als alle Moralgeschichtlein
von braven Kindern. Es ist etwas Einheitliches, Lebendiges und

wirkt zugleich als Autorität. Ein solches Heilandsbild, schon in früher
Jugend dem Kindesherzen eingeprägt, kann auch für später noch
eine behütende, segnende Kraft ausstrahlen. Die Liebe ist des
Gesetzes Erfüllung. Die Heilandsliebe gibt der Autorität menschlich
gewinnende, herzliche Züge und macht sie zum inneren Antrieb des
Herzens. Ist Gottesfurcht der Weisheit Anfang, so ist Gottesliebe,
wie sie in der Heilandsliebe enthalten ist, der Weisheit Vollendung.

5. Noch ein kurzes Wort über die Bedeutung der Gemeinschaft
für die Erziehung zur Autorität.

Pestalozzi hat die Wohnstube und das Familienleben für den
geeignetsten Ort der Erziehung, für den Nährboden der inneren
Volksgesundheit angesehen. „Wahrlich, wahrlich, wie die Krippe, in der
der arme Heiland lag, also erschien mir die Wohnstube des Volkes
als die Krippe, in der das Göttliche, das Heilige, das in der Menschheit
sich entfaltet, keimen, aufwachsen und zur Reife gedeihen soll." Das
wird noch jetzt gelten für die Erziehung des Kindes zur Autorität.
Aber wir wissen, dass nicht alle Familien dieser Aufgabe genügen.
In der Lockerung und Entchristlichung des Familienlebens ist viel
Ursache der heutigen Autoritätslosigkeit zu suchen. Wir wissen auch,
dass sich zumal in der Stadt neben der Familie die mannigfaltigsten
Einflüsse auf das Kindergemüt geltend machen. Und einmal kommen
die meisten Menschen aus dem Schoss der Familie hinaus.

Was dann? Es muss eine umfassendere Gemeinschaft da sein, in
der auch die Familie nur eingegliedert ist wie eine Zelle im Organismus,
die da zu Hilfe kommen muss, damit dem der Familie Entwachsenen
dies nicht zugleich heisst Entwurzeltwerden und jeden Halt verlieren.
Wie mancher, der in seinem Heimatdorf, wo jedermann ihn kennt
und noch ein Zusammenhang da ist, sich zu halten weiss, verliert in
der Stadt mit ihren vielen Versuchungen und wo ihn niemand kennt
und kein Hahn ihm nachkräht, jeden moralischen Halt. Auch daraus
ergibt sich die Notwendigkeit einer umfassenden Gemeinschaft. Diese
Gemeinschaft ist da. Es ist die christliche Kirche. Aber sie ist noch

SPZ 1929 — 17 233



viel zu wenig stützende und haltende Gemeinschaft oder ist es vielerorts

nicht mehr. Sie, die Kirche Christ, sollte als lebendige Gemeinde
Gemeinschaft bilden auf dem Boden der Autorität und doch in Freiheit.

Sie muss sich gliedern in Gruppen und Vereinen, um ihrer
Gemeinschaftsaufgabe genügen zu können und muss doch als Stätte der
Autorität und als Kirche Christi mehr sein als irgendein Verein. Es
erhebt sich hier eine grosse pädagogische Aufgabe der Kirche, wie
sie mehr und mehr auch gesehen wird - der Christliche Verein Junger
Männer oder das Blaue Kreuz gelte als Beispiel; aber es biegt mir daran,
hier in einem kirchlich neutralen Organ für diese Bedeutung und
Aufgabe der Kirche Verständnis und Mitarbeit zu wecken. Erst im
Zusammenhang mit einem grösseren Ganzen, in das sich der Einzelne
eingliedert und das ihn trägt, kann sich das sittliche und religiöse
Leben des Menschen entfalten, reifen und Früchte zeitigen.

* **
Wir haben von der Erziehung zur Autorität geredet und haben

doch die Freiheit als das Ziel hingestellt. Wo ein Mensch auf die
höchste Autorität sich gründet, wird er frei. Hat man keinen Gott,
unter den man sich beugt, so hat man auch keinen, an dem man sich
aufrichtet. Hat man keinen Gott, dem man gehorcht, so hat man auch
keinen Gott, dem man vertrauen und auf den man seine Hoffnung
setzen kann. „Gott gehorchen ist wahre Freiheit" (Calvin).

Machen kann das die Erziehung allein nicht. Die Erziehung zur
Autorität hat zur Voraussetzung den Glauben, dass Gott ist und seine
Autorität bekunden will. Die Erziehung kann bestenfalls die Gefässe
bereit stellen, Gott aber muss seinen Geist eingiessen. Was die
Erziehung tun kann, könnten wir vergleichen damit, dass man einen
Menschen bei Nacht in eine wunderschöne Gegend bringen würde.
Solange es dunkel bleibt, existiert für den Menschen diese Landschaft
nicht oder sie ist tot. Erst wenn es anfängt hell zu werden, wird die
Landschaft lebendig. Da ersteht sie in ihrer Schönheit, wie durch ein
neues Schöpfungswort Gottes erst ins Dasein gerufen. So muss auch
Gott selbst, der geheimnisvoll unsichtbare Gott, durch sein: „Es
werde Licht!" seine Autorität an unsern Herzen bekunden. Er muss
sein Wort in uns hineinreden und dieses Wort voll Kraft wird uns
frei machen.

Die pädagogischen Ideen Berthold Ottos.
(Zu seinem siebzigjährigen Geburtstag.)

Um die Wende des 19. und 20. Jahrhunderts erschienen die ersten
pädagogischen Arbeiten Berthold Ottos1). Sie wirkten bahnbrechend;

*) Von den zahlreichen Schriften Berthold Ottos seien erwähnt: 1. Beitrage zur
Psychologie des Unterrichts; 2. Von der Helga; 3. Lehrgang der Zukunftsschule;
4. Volksorganische Einrichtungen in der Zukunftsschule ; 5. Der Zukunftsstaat als
sozialistische Monarchie ; 6. Die Reformation der Schule ; 7. Volksorganisches Denken;
ausserdem Schriften für die Jugend, über Bismarck, die Faustsage und viele Aufsätze
in seiner Zeitschrift der „Hauslehrer**.

234


	Erziehung und Autorität

