
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 39 (1929)

Heft: 7-8

Artikel: Erziehung zur Realität

Autor: Haenssler, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schriftlich gestellten Hausaufgaben zu erledigen — wird bestimmt das
Maximum von dem erreichen, was für ihn möglich ist.

Die hier dargelegte Lernmethode ist keine starre Vorschrift. Jeder
wird nach seiner persönlichen Eigenart da und dort Abänderungen
vornehmen. Wo ein Arbeitswille und Arbeitsfreude vorhanden ist,
wird bei geeigneter Anleitung und Übung bald ein guter Weg gefunden
und ausgebaut sein. Ohne Arbeit und Mühe ist kein Ziel zu erreichen.
Das Lernen kann nicht mühelos, aber es kann erfolgreicher gestaltet
werden.

*

Die hier dargelegte, aus der Praxis entwickelte Methode des
Lernens, stellt einen Versuch dar, da und dort schon Vorhandenes
systematisch zusammenzufassen und auszubauen. So mag denn manches
bekannt sein oder schon geübt werden; anderes wird diesem und
jenem Schüler neue Wege zeigen. Ein Einführen der Klassen in das
rationelle Lernen muss für Schule und Schüler von Wert sein.

Das Problem der Hausarbeit der Schüler veranlasst vielleicht den
einen oder andern Kollegen, an seiner Schule mit einer Klasse in
unserm Sinne Lernstunden versuchsweise für einige Monate
einzuführen. Wir würden uns zum Ausbau der Frage des Lernens sehr gerne
mit Kollegen in Verbindung setzen. Anregungen und Einwände
nehmen wir mit Interesse entgegen. Dass das Lernen bei vielen Schülern

rationeller gestaltet werden kann, ist keine Frage. Damit ist
der Schule eine Aufgabe gestellt.

Erziehung zur Realität.
I. Das Realitätsproblem.

Im Gegensatz zu den Einzelwissenschaften, die ihre festumrissenen
Probleme oft restlos erledigen, sich dann neuen Fragen zuwenden und
so das Bild einer fortschreitenden Entwicklung darbieten, im Gegensatz

zu diesem Procedere sehen wir die Philosophie, wie sie von den
Tagen des Thaies an bis in unsere Zeit hinein immer und immer wieder
vor denselben ehrwürdigen Fragen steht und staunt. Das wird wohl
auch weiterhin so bleiben, denn die letzten und höchsten
Fragestellungen, auf die die Philosophie nicht verzichten kann und nicht
verzichten will, führen eben immer wieder vor die letzten und höchsten
Probleme. Zu diesen Urproblemen der philosophisch denkenden
Menschheit gehört gewiss das Problem des Seins in seiner allgemeinsten
Form; in seinen verschiedenartigen Behandlungsphasen spezifiziert
es sich zu den Teilproblemen der Existenz, der Wirklichkeit, vielleicht
auch des Wesens, vor allem aber zu dem Teilproblem der Realität.
Ihm, dem Realitätsproblem, wollen wir vorerst etwas näher treten.
Dass es sich hier nur um skizzenhafte Umrisse bandeln kann, versteht
sich wohl von selbst.

Es unterliegt keinem Zweifel, dass erst dann über die inhaltlichen
172



Konstituenten des sekundär gebildeten Begriffs „Realismus" Klarheit

geschaffen werden kann, wenn die Elemente des Primärbegriffes
„Realität" selbst fixiert und geordnet worden sind. Denn der Realismus

ist ja nur eine subjektive Auffassung, ein Verhalten auch, im
vorliegenden Fall ein vom Subjekt ausgehendes spezielles Bewerten
dieser eben noch zu bestimmenden Realität.

Die begriffliche Fixierung des weit verbreiteten philosophischen
Terminus „Realität" bietet nun ganz erhebliche Schwierigkeiten.
Die gegenwärtig gangbarste Ausdeutung dieses Begriffs darf wohl
darin gesehen werden, dass unter Realität alles zu verstehen ist, was
ausserhalb und unabhängig vom erkennenden Bewusstsein kosmische
Existenz und natürlichen Bestand hat; mit andern Worten: die Be-
wusstseinstranszendenz ist das eigentlich konstitutive Merkmal des
modernen Realitätsbegriffs. Damit ist aber schon eine ganz bedeutende
Verengerung und Spezialisierung des ursprünglich viel weiteren
Begriffs vollzogen; denn ein auch nur flüchtiger Überblick über die
philosophiegeschichtlichen Voraussetzungen nötigt uns, den Begriffs-
umfang nach zwei Seiten hin zu erweitern:

a) Nicht nur die Daten der Bewusstseinstranszendenz,
sondern auch diejenigen der Immanenz werden
unbedenklich mit Realitätscharakter bekleidet. Dies ist
notwendigerweise überall dort der Fall, wo die Existenz einer „absoluten
Materie" (Berkeley) a limine abgewiesen, auf den Ausdruck „Realität"
(im Unterschied zu „Wirklichkeit") aber nicht verzichtet wird. Es
ist klar, dass dann der Ausdruck „Realität" nur für Immanenzdaten
in Betracht kommen kann. So schreibt Berkeley in seinem Tagebuch :

„Nach meinen Prinzipien gibt es eine Realität, gibt es Dinge, gibt
es eine natura rerum" — „Ich bin mehr für die Realität als alle andern
Philosophen —" Diese Realität kann für ihn selbstverständlich nur
„im Geist" — genauer — nur im direkten Bezugsverhältnis zum Geist
bestehen.

Was hier für Berkeley dargelegt worden ist, gilt natürlich von der
gesamten philosophischen Richtung des Konszientialismus. (Mach,
Schuppe, Petzold usw.)

Aber auch für Kant ist die Realität durchaus nicht die vom
Bewusstsein unabhängige Welt, sondern bekanntlich eine Qualitätskategorie,

ist „im reinen Verstandesbegriff das, was einer Empfindung

überhaupt korrespondiert; dasjenige also, dessen Begriff an
sich selbst ein Sein (in der Zeit) anzeigt". Für Fichte kommt
selbstredend auch keine andere Realität in Betracht als die aus dem Sich-
Setzen des Ich deduzierte Realität. „Aller Realität Quelle ist das Ich.
Erst durch und mit dem Ich ist der Begriff der Realität gegeben." —
„Die Einbildungskraft produziert Realität; aber es ist in ihr keine
Realität; erst durch die Auffassung und das Begreifen im Verstände
wird das Produkt etwas Reales."

Im engen Anschluss an Kant kennen die Marburger (Cohen, Natorp)
die Realität auch nur als Kategorie, als Bewusstseinsinhalt.

b) Nicht nur die Welt der empirischen Objektivität,
173



sondern auch das Absolute, die jenseits aller Empirie
liegenden Ausgestaltungen der Metaphysik oder des
„objektiven Idealismus" (Külpe) werden als real
bezeichnet.

Hier darf zunächst hingewiesen werden auf Piatos Ideen, die
schliesslich auch Natorp als etwas Bestandhaftes und Substanzielles,
die Idee des Guten sogar als das Ur- und Allkonkrete anerkennt, in
diesem Zusammenhang darf verwiesen werden auf den scholastischen
Begriffsrealismus, auf Leibniz' Monaden, die „la réalité absolue"
darstellen, ferner auf die „einfachen realen Wesen" Herbarts, auf
Windelband auch, für den gerade die Unabhängigkeit des Geltens
von allen psychologischen Vorgängen, in denen es anerkannt wird
nichts anderes als höchste Wirklichkeit oder Realität bedeutet

Eine schärfere Scheidung zwischen (prätendiertem) gesetztem
idealem Sein an sich und realem Sein der Bewusstseinsinhalte ist erst
durch die Phänomenologie geschaffen worden1).

Schliesslich besteht das A und O aller theistisch-dogmatischen
Apologetik in der Behauptung, in dem versuchten Nachweis der
Wirklichkeit und Realität der geglaubten Götter oder des geglaubten
Gottes, für die Seinsfülle Gottes kommt sogar nur der Superlativ
der Realität in Betracht (Augustinus: ens realissimum, summa
essentia), und auf dem Realitätscharakter beruht letzten Endes die
ganze Tragfähigkeit des ontologischen Gottesbeweises.

Aus allen diesen Betrachtungen ergibt sich, dass keine einzige der
philosophisch bekannten und möglichen Seinssphären von der
Durchsetzung mit Realitätsqualität bisher verschont geblieben ist. Es wäre
sehr verlockend, den Gründen dieser eigenartigen Realitätsübertragungen

nachzugehen, wir müssen aber hier des Raumes wegen
dieser Versuchung widerstehen.

Dass die moderne Philosophie sich bestrebt den Begriff der Realität
einzuschränken auf die Bewusstseinstranszendenz, ist im Interesse
besserer gegenseitiger Verständigung erfreulich. Unverkennbar geht
sogar die Tendenz dahin, innerhalb der Bewusstseinstranszendenz
noch eine weitere Einschränkung vorzunehmen, so dass nur die
empirisch gegebene Transzendenz als real bezeichnet werden dürfte.
Entsprechend dieser modernen Fassung des Realitätsbegriffes
bekommt nun auch der moderne Realismus sein ganz eigenartiges
Gepräge: er beinhaltet folgerichtig die besondere Bewertung und
Anerkennung der empirisch gegebenen Bewusstseinstranszendenz.

H. Der Neorealismus.
Als eine Reaktion gegenüber dem Neukantianismus darf der

philosophische Neorealismus unserer Tage angesehen werden; über
seinen Umfang, seine Bedeutung und seine Träger (Külpe, A. Messer,
E. Becher, Nie. Hartmann usw.) mag man sich in den einschlägigen

*) Es darf aber nicht übergangen werden, dass der Neu -Scholastiker Geyser in
seiner Logik: p. 410 auch die Phänomenologie eine „realistische" Theorie nennt.

174



Handbüchern orientieren. Indessen geht die realistische Bewegung
weiter und macht sich geltend auch auf Gebieten, die sich vorher auf
ihren Antirealismus viel zu Gute getan haben. So betont Prof. Courant
in seinem Vortrag1): „Über die allgemeine Bedeutung des
mathematischen Denkens" den ursprünglichen Zusammenhang der Mathematik

mit der konkreten physischen Realität, zeichnet die
Entwicklungslinie von der lebensnahen, stoffgebundenen Mathematik
zur heutigen Abstraktion und Verallgemeinerung und deduziert
aus dieser Entwicklungslinie methodische Grundsätze: „Das vom
harten Stoff der Wirklichkeit unbeschwerte Gedankenspiel der reinen
Abstraktion übt auf viele Gemüter einen unwiderstehlichen Zwang
aus und lässt zuweilen vergessen, dass letzthin alle Mathematik mehr
oder weniger unmittelbar aus dem Konkreten herausgewachsen ist
und die Verbindung mit dem konkreten Stoffe des Lebens nicht
verlieren darf, wenn die Wissenschaft als Ganzes in einem solchen
Entwicklungsprozess nicht zu reiner lebensferner Form erstarren
will".

Wie der Neukantianismus, so wird natürlich auch der
Empiriokritizismus sowie der Positivismus Mach'scher Ausprägung scharf
angegriffen. Unter den Kämpfern gegen den Empiriokritizismus
finden wir ausser Erkenntnistheoretikern wie M. Schlick2) auch den
Schöpfer des russischen Sovietstaates, W. I. Lenin, mit seiner
bedeutsamen Abhandlung: „Materialismus und Empiriokritizismus —
kritische Bemerkungen über eine reaktionäre Philosophie"3). Es wird
heute wenn auch nicht ausdrücklich, so doch der Sache nach, dem
relativistischen Positivismus des Konszientialismus gegenüber der
Positivismus Aug. Comtes wieder zu Ehren gebracht.

• Wohl mitgerissen vom realistischen Schwung der Zeit, bemüht sich
auch die protestantische Theologie um die Realisierung ihrer
Glaubensgegenstände, obwohl diese Glaubensgegenstände natürlich keineswegs

der empirisch gegebenen Bewusstseinstranszendenz zugezählt
werden dürfen. Sie löst sich zusehends heraus aus den Gedankengängen

des Idealismus, distanziert sich deutlich von allem
Subjektivismus und spricht nunmehr Gott eine Art Objektivität zu ; Gott
wird zur „persönlichen Geisteswirklichkeit", die religiösen Gestalten
zu „einer numinösen Realität"4), die Offenbarung wird ein konkretes,
einmaliges, geschichtliches Ereignis, ein aktuelles Zwiegespräch
Gottes mit dem Menschen. Die verschiedenen Vergeistigungsphasen-
der „höher" entwickelten Religionsformen treffen den Kern des
Christentums nicht mehr. Der Konsequenz, dass dadurch der Christenglaube

sich wieder primitivem Religionsformen nähert, wird nicht
aus dem Wege gegangen: „In gewisser Weise steht der christliche

x) Gehalten auf der Tagung deutscher Philologen und Schulmänner, in Göttingen.
1927.

2) M. Schlick: „Allgemeine Erkenntnislehre". Berlin 1925.
3) Lenins sämtliche Werke, herausgegeben vom Lenininstitut in Hoskau.

Bd. XIII. 1927.
4) E. Brunner: „Religionsphilosophie evangelischer Theologie." 1927.

175-



Glaube den primitiven Religionen näher als jeder der „höher"
entwickelten1). Diese Realisierung auch der metakosmisch-religiösen
Welt führt bei Barth folgerichtig zu einer eigentlichen Zwei-Weltenlehre.

In ganz eigenartiger Weise nimmt der bedeutende Theologe
Paul Tillich in seinem Vortrag, gehalten vor der Theologenschaft der
Universitäten Marburg, Tübingen und Halle (Theol. Blätter 1928,
No. 5) zum Realitätsproblem Stellung. Es ist das Unglück des
Idealismus, dass er das Stehen in der Wirklichkeit und das Übersteigen
der Wirklichkeit vereinen will. Er wird im Doppelangriff von Glauben
und Realismus zerrieben werden. Tillich kommt zu dem mancherorts
vielleicht überraschenden Ergebnis, dass Glaube und Realismus gerade
wegen der unbedingten Spannung, in der sie stehen, zusammengehören.

Er tritt ein für einen gläubigen Realismus, der die Festlegung
Gottes, des Unbedingt-Mächtigen, in eine durch den Kritizismus
geschaffene Reservation oder in eine supranaturalistische Seinssphäre
ablehnt und Gott selbst in unerhörter Spannung — „es ist wie ein
Durchzucktwerden der Dinge von einem Wechsel von Blitzeshelle
und Finsternis ; nur dass zwischen beiden kein Intervall liegt, dass sie
trotz ihres unbedingten Gegensatzes unbedingt gleichzeitig sind" —
und Gegensätzlichkeit mit der Gegenwartsrealität unmittelbar in
Kontakt bringt.

Will der Realismus sich ausweiten zu einer Weltanschauung, und
nicht bloss erkenntnistheoretischer Standpunkt bleiben, so darf er
natürlich nicht dabei stehen bleiben, nur den bewusstseinstranszen-
denten Daten Realität zuzusprechen; er muss vielmehr diese von ihm
anerkannte Realität zum Ausgangspunkt machen, um von ihr aus nun
eine ontologisch homogene Totalität zu schaffen, er muss vor allem
vom Objekt aus das Subjekt erobern und erkennen, dass das Subjekt
zu all' diesen Operationen nicht die ontologische, sondern nur die
instrumentale Voraussetzung ist, muss also gerade auch die Immanenz
in die Realität und in den von der realistischen Wissenschaft erzeugten
eindeutigen Wissenszusammenhang mit einbeziehen. Doch liegen zu
allen diesen notwendigen und schwierigen Ausbauarbeiten erst
Anaätze und Versuche vor.

Hier sei in aller Kürze noch hingewiesen auf die bedeutsamen
Veröffentlichungen zweier realistischer Denker, die beide den Anspruch
erheben, zur Realität oder besser wohl zum Realismus erziehen zu
wollen; diese wenn auch nur leicht angetönte pädagogische Tendenz
mag die vorliegende Besprechung in einer pädagogischen Zeitschrift
rechtfertigen.

1. Joe Stickers.
Nach mehr als 40 jährigem Studium der philosophischen Probleme

veröffentlicht Stickers als Abschluss einer Lebensarbeit, der das
Ringen um Wahrheit und Erkenntnis wirklich Selbstzweck war, seine

x) Brunner, p. 67.

176



„Wiedergeburt der systematischen Philosophie"1)—ein Prolegomenon
zu jedem Realismus und Rationalismus. Stickers lässt den Leser von
der ersten Seite an nicht im Zweifel über seine Stellungnahme für
oder gegen den Realismus. Er kämpft für eine kosmistische,
metaphysikfreie Vorfindungspbilosophie, innerhalb welcher er den physi-
kopsychischen Dualismus ruhig bestehen lässt. Die beiden andern
in den philosophischen Texten vorgefundenen Seinssphären, das
Idealsein der subjektivistisch-rationalistischen Setzungsphilosophie
und die realmetaphysische Welt der religiösen Glaubenslehren sind
aposteriorische Gebilde, Analogien, Derivate der kosmischen Realität.
Diese beiden metakosmischen Sphären haben nun das unverkennbare
Bestreben, durch terminologische Äquivokationen und Unsauber-
keiten die Seinsgrenzen zu verwischen und möglichst viel Realitätsqualität

in sich selbst hinüberzunehmen auf Kosten der kosmischen
Realität, die dadurch zum blossen Schemen und Schein herabsinken
soll gegenüber der (angemassten!) „einzig wahren Realität
(Wirklichkeit)" der idealen oder realmetaphysischen Sphäre. Hier, genau
an der Stelle, wo die verkappte Realitätstransfusion eingeleitet wird,
steht Stickers mit flammendem Schwert Wache. Mit einer wahren
rabies differendi, mit einer unerbittlichen Konsequenz in der Anwendung

des Satzes der Identität schafft er unter der philosophischen
Terminologie Ordnung. Durch Adponenden sollte jeder Terminus zu
einer Aussage gezwungen werden über seinen Seins- und Geltungsbereich

und über das, was er meint, was er transsigniert. Am liebsten
möchte Stickers jeden Terminus einspannen in ein durch Sphäre, Kategorie

(und Klassenstufen) gebildetes Koordinatensystem, um dem
Elend der modern-philosophischen Terminologie abzuhelfen, einer
Terminologie, die üblicherweise nicht einmal einen Unterschied kennt
zwischen Begriff und Objekt, zwischen Vorstellungsinhalt und
Vorstellungsgegenstand, zwischen transzendental und transzendent, zwischen
transzendent und metatranszendent, zwischen psychisch-immanentideal

und metaphysisch-ideal, zwischen Ideal-Metaphysischem und
Real-Metaphysischem. Diese Bemühungen um eine eindeutige
Terminologie werden ergänzt durch eingehende Studien zum Abstraktionsund

Induktionsproblem.
Besonders in den einleitenden Partien des Buches lässt sich Stickers

die pädagogische Tendenz, die Einwirkung auf die akademische
Jugend speziell angelegen sein durch den unermüdlichen und vielfach

belegten Hinweis darauf, wie unklar und irreführend der
offizielle Katheder-Idealismus in diesen grundlegenden Fragen der
Seinsproblematik noch denkt, dieser Idealismus, der ein Komglomerat
bildet aus realpsychischen Bewusstseinsimmanenzen, aus
irrealidealistischen und schliesslich noch realmetaphysisch-theologischen
Elementen. „... so wird der akademischen Jugend, der zukünftigen
Intelligenz Deutschlands, .befohlen, vor Faktizitäten krampfhaft

*¦) J. Stickers: „Wiedergeburt der systematischen Philosophie." 214 S. Bei
Mittler & Sohn. Berlin 1927. Das zweite Werk: „Der Voll-Realismus" harrt noch
der Veröffentlichung.

8PZ 1929 — 13 177



die Augen zu schliessen. Dass derartig prinzipiell Verfehltes, unter
mehrdeutiger Terminologie versteckt, auf Universitätskathedern
ruhig vorgetragen wird, darüber empört sich mein Innerstes, und das
nenne ich nicht ,Kultur'-philosophie, sondern eine ,Kultur"-schande,
die vor allen Dingen gegen die Wahrhaftigkeit als oberstes Postulat
der Menschenwürde verstösst."

Primat und Ausgangspunkt des gläubigen Menschen ist die
Offenbarung, sie ist ihm das „zuerst Gewisse". Er misst nicht die
Offenbarung an der Vernunft, sondern die Vernunft an der Offenbarung.
Das Primat des idealistischen Rationalisten ist gewöhnlich die letzte
subjektive Gegebenheit, die er im subjektiv-erkenntnistheoretischen
Regressus vorfindet, z. B. Wille, Vernunft, Problematik usw. Von
diesem individuell oder generell gefassten, aber immer subjektiven
Ausgangspunkt aus schafft er oder, wenn er einen vermittelnden
Standpunkt zwischen Idealismus und Realismus einnimmt, deutet er
die Welt. Gegenüber diesen beiden philosophischen Standpunkten
ist dem Realisten Primat und Ausgangspunkt der reale Kosmos,
besser: Das erkenntnistheoretische abgeklärte und systematisch
geordnete Wissen über diesen Kosmos, eben Vernunft und Wissenschaft.

Das sind die drei philosophisch möglichen Standpunkte, genau
entsprechend den drei Seinssphären, die Stickers mit Recht scharf
geschieden wissen will.

2. Sigmund Freud.
Als Schöpfer der Psychanalyse bedarf er hier keiner weitern

Vorstellung. In seiner jüngst erschienenen Schrift: „Die Zukunft einer
Illusion"1) tritt er dem Realitätsproblem nicht wie Stickers von einer
theoretisch-philosophischen, sondern von einer kulturell-pragmatischen
Seiter näher. Das Eingehen auf die vorliegenden Freud'schen
Gedankengänge setzt beim Leser bereits guten Willen zur Verständigung

voraus. Denn es geht um eines der dringendsten und
brennendsten Kulturprobleme der Gegenwart, bei dessen Nennung schon
sich affektive Stellungnahme dafür oder dagegen zeigt: es geht um
die religiöse Frage. Der sittliche Ernst, das starke Verantwortungsgefühl

für den Bestand unserer Kultur dispensieren Freud unter allen
Umständen von den sonst so beliebten Vorwürfen der Plattheit und
Seichtigkeit, und gar der Vorwurf der Frivolität musste unbedingt
zurückfallen auf den Inkriminanten selbst.

Freud gräbt in sorgfältigen kulturgeschichtlichen und
psychologischen Untersuchungen, die hier nicht wiedergegeben werden
können, die Wurzeln der religiösen Glaubensvorstellungen aus. „So
wird ein Schatz von Vorstellungen geschaffen, geboren aus dem
Bedürfnis, die menschliche Hilflosigkeit erträglich zu machen, erbaut
aus dem Material der Erinnerungen an die Hilflosigkeit der eigenen
und der Kindheit des Menschengeschlechts". Wesentlich ist, dass die
Kultur die religiösen Vorstellungen schafft und sie ihren Teilnehmern

x) Sigm. Freud: „Die Zukunft einer Illusion." Internat. Psyehoan. Verlag.
Wien 1927.

178



zur Verfügung stellt; der Glaube, dass man diesen Besitz der göttlichen
Offenbarung verdankt, ist selbst schon ein Stück des religiösen
Systems, das als Ganzes zur Diskussion steht.

Die Unglaubhaftigkeit dieser Lehren und ihre Unvereinbarkeit
mit aller Erfahrung ist immer empfunden worden und geblieben trotz
aller Gegenbemühungen (Credo, quia absurdum. Philosophie des Als
Ob). Worin besteht denn die innere Kraft dieser Lehren, welchem
Umstand verdanken sie ihre von der vernünftigen Anerkennung
unabhängige Wirksamkeit? Nun, einesteils sind es Erfüllungen der
ältesten, stärksten und dringendsten Wünsche der Menschheit, und
das Geheimnis ihrer Stärke liegt eben in der Stärke dieser Wünsche.
Freud weicht hier dem Ausdruck „Illusion" nicht aus, grenzt ihn aber
ab gegen Irrtum und Wahnidee. Andererseits sind in diesem Schatz
religiöser Vorstellungen enthalten bedeutsame historische Reminiszenzen,

Relikte einer biogenetisch zu verstehenden infantilen Neurose,
da, wie das Kind seine Kinderneurose durchmacht, so auch die früheste
Menschheit in den Zeiten ihrer Unwissenheit und intellektuellen
Schwäche die für das menschliche Zusammenleben unerlässlichen
Triebverzichte nur durch rein affektive Verdrängungskräfte zustande
gebracht hat.

Gerade aus diesen menschheitsgeschichtlichen Voraussetzungen
heraus ist vorauszusehen, dass sich die Abwendung von der Religion
mit der schicksalsmässigen Unerbittlichkeit eines Wachstumsvorgangs
vollziehen muss, und dass wir uns gerade jetzt mitten in dieser
Entwicklungsphase befinden. Wie vernünftige Erzieher sollten wir uns
dieser bevorstehenden Neugestaltung nicht widersetzen, sondern sie
fördern, und nur die Gewaltsamkeit ihres Durchbruches eindämmen.

Freud kennt die Gefahren und Bedenken wohl, die einem solchen
Unterfangen z. T. mit Recht entgegengehalten werden. Wie er sie
widerlegt und überwindet, muss man selbst nachlesen. „... Ich
werde die Behauptung vertreten, dass es eine grössere
Gefahr für die Kultur bedeutet, wenn man ihr
gegenwärtiges Verhältnis zur Religion aufrecht erhält, als
wenn man es löst." Nur auf dem Wege gründlichster Revision
des gegenwärtigen Verhältnisses von Kultur und Religion wird die
grosse Aufgabe der Versöhnung der Menschen mit der Kultur
weitgehend gelöst werden.

Freud proklamiert den Primat des Intellekts, er vertritt und
verteidigt die auf der Realität aufgebaute Wissenschaft gegenüber dem
religiösen System von Wunschillusionen, gegenüber der Verleugnung
oder Degradierung der Realität.

„Aber nicht wahr, der Infantilismus ist dazu bestimmt, überwunden
zu werden? Der Mensch kann nicht ewig Kind bleiben, er muss endlich

hinaus ins, feindliche Leben'. Man darf das ,die Erziehung zur
Realität' heissen, brauche ich ihnen noch zu verraten, dass es die
einzige Absicht meiner Schrift ist, auf die Notwendigkeit dieses
Fortschrittes aufmerksam zu machen?" Dr. E. Hœnssler.

179


	Erziehung zur Realität

