Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 39 (1929)

Heft: 7-8

Artikel: Erziehung zur Realitat

Autor: Haenssler, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

schriftlich gestellten Hausaufgaben zu erledigen — wird bestimmt das
Maximum von dem erreichen, was fiir ihn moglich ist.

Die hier dargelegte Lernmethode ist keine starre Vorschrift. Jeder
wird nach seiner personlichen Eigenart da und dort Abinderungen
vornehmen. Wo ein Arbeitswille und Arbeitsfreude vorhanden ist,
wird bei geeigneter Anleitung und Ubung bald ein guter Weg gefunden
und ausgebaut sein. Ohne Arbeit und Miihe ist kein Ziel zu erreichen.
Das Lernen kann nicht miihelos, aber es kann erfolgreicher gestaltet
werden.

*

Die hier dargelegte, aus der Praxis entwickelte Methode des Ler-
nens, stellt einen Versuch dar, da und dort schon Vorhandenes syste-
matisch zusammenzufassen und auszubauen. So mag denn manches
bekannt sein oder schon geiibt werden; anderes wird diesem und
jenem Schiiler neue Wege zeigen. Ein Einfiihren der Klassen in das
rationelle Lernen muss fiir Schule und Schiiler von Wert sein.

Das Problem der Hausarbeit der Schiiler veranlasst vielleicht den
einen oder andern Kollegen, an seiner Schule mit einer Klasse in
unserm Sinne Lernstunden versuchsweise fiir einige Monate einzu-
fiihren. Wir wiirden uns zum Ausbau der Frage des Lernens sehr gerne
mit Kollegen in Verbindung setzen. Anregungen und Einwinde
nehmen wir mit Interesse entgegen. Dass das Lernen bei vielen Schii-
lern rationeller gestaltet werden kann, ist keine Frage. Damit ist
der Schule eine Aufgabe gestellt.

Erziehung zur Realitiit.

I. Das Realititsproblem.

Im Gegensatz zu den Einzelwissenschaften, die ihre festumrissenen
Probleme oft restlos erledigen, sich dann neuen Fragen zuwenden und
so das Bild einer fortschreitenden Entwicklung darbieten, im Gegen-
satz zu diesem Procedere sehen wir die Philosophie, wie sie von den
Tagen des Thales an bis in unsere Zeit hinein immer und immer wieder
vor denselben ehrwiirdigen Fragen steht und staunt. Das wird wohl
auch weiterhin so bleiben, denn die letzten und hochsten Frage-
stellungen, auf die die Philosophie nicht verzichten kann und nicht
verzichten will, fiihren eben immer wieder vor die letzten und hochsten
Probleme. Zu diesen Urproblemen der philosophisch denkenden
Menschheit gehort gewiss das Problem des Seins in seiner allgemeinsten
Form;in seinen verschiedenartigen Behandlungsphasen spezifiziert
es sich zu den Teilproblemen der Existenz, der Wirklichkeit, vielleicht
auch des Wesens, vor allem aber zu dem Teilproblem der Realitit.
Ihm, dem Realitdatsproblem, wollen wir vorerst etwas niher treten.
Dass es sich hier nur um skizzenhafte Umrisse handeln kann, versteht
sich wohl von selbst.

Es unterliegt keinem Zweifel, dass erst dann iiber die inhaltlichen

172



Konstituenten des sekundir gebildeten Begriffs ,, Realismus‘ Klar-
heit geschaffen werden kann, wenn die Elemente des Primérbegriffes
,,Realitdt* selbst fixiert und geordnet worden sind. Denn der Realis-
mus ist ja nur eine subjektive Auffassung, ein Verhalten auch, im
vorliegenden Fall ein vom Subjekt ausgehendes spezielles Bewerten
dieser eben noch zu bestimmenden Realitit.

Die begriffliche Fixierung des weit verbreiteten philosophischen
Terminus ,,Realitit“ bietet nun ganz erhebliche Schwierigkeiten.
Die gegenwirtig gangbarste Ausdeutung dieses Begriffs darf wohl
darin gesehen werden, dass unter Realitdt alles zu verstehen ist, was
ausserhalb und unabhingig vom erkennenden Bewusstsein kosmische
Existenz und natiirlichen Bestand hat; mit andern Worten: die Be-
wusstseinstranszendenz ist das eigentlich konstitutive Merkmal des
modernen Realitatsbegriffs. Damit ist aber schon eine ganz bedeutende
Verengerung und Spezialisierung des urspriinglich viel weiteren Be-
griffs vollzogen; denn ein auch nur fliichtiger Uberblick iiber die
philosophiegeschichtlichen Voraussetzungen notigt uns, den Begriffs-
umfang nach zwei Seiten hin zu erweitern:

a) Nicht nur die Daten der Bewusstseinstranszendenz,
sondern auch diejenigen der Immanenz werden unbe-
denklich mit Realitdtscharakter bekleidet. Dies ist not-
wendigerweise iiberall dort der Fall, wo die Existenz einer ,,absoluten
Materie‘* (Berkeley) a limine abgewiesen, auf den Ausdruck ,,Realitiat
(im Unterschied zu ,,Wirklichkeit**) aber nicht verzichtet wird. Es
ist klar, dass dann der Ausdruck ,,Realitit’* nur fiir Immanenzdaten
in Betracht kommen kann. So schreibt Berkeley in seinem Tagebuch:
,,Nach meinen Prinzipien gibt es eine Realitdt, gibt es Dinge, gibt

es eine natura rerum‘ — ,,Ich bin mehr fiir die Realitét als alle andern
Philosophen —*“ Diese Realitit kann fiir ihn selbstverstdandlich nur
,,im Geist’* — genauer — nur im direkten Bezugsverhiltnis zum Geist
bestehen.

Was hier fiir Berkeley dargelegt worden ist, gilt natiirlich von der
gesamten philosophischen Richtung des Konszientialismus. (Mach,
Schuppe, Petzold usw.)

Aber auch fiir Kant ist die Realitdt durchaus nicht die vom Be-
wusstsein unabhingige Welt, sondern bekanntlich eine Qualitéts-
kategorie, ist ,,im reinen Verstandesbegriff das, was einer Empfin-
dung iiberhaupt korrespondiert; dasjenige also, dessen Begriff an
sich selbst ein Sein (in der Zeit) anzeigt®. Fiir Fichte kommt selbst-
redend auch keine andere Realitéit in Betracht als die aus dem Sich-
Setzen des Ich deduzierte Realitiit. ,,Aller Realitit Quelle ist das Ich.
Erst durch und mit dem Ich ist der Begriff der Realitéit gegeben.* —
,,Die Einbildungskraft produziert Realitit; aber es ist in ihr keine
Realitdt; erst durch die Auffassung und das Begreifen im Verstande
wird das Produkt etwas Reales.

Im engen Anschluss an Kant kennen die Marburger (Cohen, Natorp)
die Realitdt auch nur als Kategorie, als Bewusstseinsinhalt.

b) Nicht nur die Welt der empirischen Objektivitit,

173



sondern auch das Absolute, die jenseits aller Empirie
liegenden Ausgestaltungen der Metaphysik oder des
,objektiven Idealismus® (Kiilpe) werden als real be-
zeichnet. |

Hier darf zunichst hingewiesen werden auf Platos Ideen, die
schliesslich auch Natorp als etwas Bestandhaftes und Substanzielles,
die Idee des Guten sogar als das Ur- und Allkonkrete anerkennt, in
diesem Zusammenhang darf verwiesen werden auf den scholastischen
Begriffsrealismus, auf Leibniz’ Monaden, die ,]la réalité absolue
darstellen, ferner auf die ,,einfachen realen Wesen“ Herbarts, auf
Windelband auch, fiir den gerade die Unabhingigkeit des Geltens
von allen psychologischen Vorgingen, in denen es anerkannt wird
nichts anderes als hochste Wirklichkeit oder Realitit bedeutet

Eine schirfere Scheidung zwischen (pritendiertem) gesetztem
idealem Sein an sich und realem Sein der Bewusstseinsinhalte ist erst
durch die Phinomenologie geschaffen worden?).

Schliesslich besteht das A und O aller theistisch-dogmatischen
Apologetik in der Behauptung, in dem versuchten Nachweis der Wirk-
lichkeit und Realitdt der geglaubten Gotter oder des geglaubten
Gottes, fiir die Seinsfiille Gottes kommt sogar nur der Superlativ
der Realitit in Betracht (Augustinus: ens realissimum, summa
essentia), und auf dem Realitdtscharakter beruht letzten Endes die
ganze Tragfahigkeit des ontologischen Gottesbeweises.

Aus allen diesen Betrachtungen ergibt sich, dass keine einzige der
philosophisch bekannten und méglichen Seinssphéren von der Durch-
setzung mit Realitdtsqualitdt bisher verschont geblieben ist. Es wire
sehr verlockend, den Griinden dieser eigenartigen Realititsiiber-
tragungen nachzugehen, wir miissen aber hier des Raumes wegen
dieser Versuchung widerstehen.

Dass die moderne Philosophie sich bestrebt den Begriff der Realitédt
einzuschrinken auf die Bewusstseinstranszendenz, ist im Interesse
besserer gegenseitiger Verstindigung erfreulich. Unverkennbar geht
sogar die Tendenz dahin, innerhalb der Bewusstseinstranszendenz
noch eine weitere Einschrinkung vorzunehmen. so dass nur die em-
pirisch gegebene Transzendenz als real bezeichnet werden diirfte.
Entsprechend dieser modernen Fassung des Realitdtsbegriffes be-
kommt nun auch der moderne Realismus sein ganz eigenartiges
Geprige: er beinhaltet folgerichtig die besondere Bewertung und An-
erkennung der empirisch gegebenen Bewusstseinstranszendenz.

II. Der Neorealismus.

Als eine Reaktion gegeniiber dem Neukantianismus darf der
philosophische Neorealismus unserer Tage angesehen werden; iiber
seinen Umfang, seine Bedeutung und seine Triger (Kiilpe, A. Messer,
E. Becher, Nic. Hartmann usw.) mag man sich in den einschligigen

1) Es darf aber nicht iibergangen werden, dass der Neu-Scholastiker Geyser in
seiner Logik: p. 410 auch die Phiénomenologie eine ,,realistische‘* Theorie nennt.

174



Handbiichern orientieren. Indessen geht die realistische Bewegung
weiter und macht sich geltend auch auf Gebieten, die sich vorher auf
ihren Antirealismus viel zu Gute getan haben. So betont Prof. Courant.
in seinem Vortragl): ,,Uber die allgemeine Bedeutung des mathe--
matischen Denkens den urspriinglichen Zusammenhang der Mathe-
matik mit der konkreten physischen Realitit, zeichnet die Ent-.
wicklungslinie von der lebensnahen, stoffgebundenen Mathematik
zur heutigen Abstraktion und Verallgemeinerung und deduziert.
aus dieser Entwicklungslinie methcdische Grundsitze: ,,.Das vom
harten Stoff der Wirklichkeit unbeschwerte Gedankenspiel der reinen
Abstraktion iibt auf viele Gemiiter einen unwiderstehlichen Zwang
aus und lisst zuweilen vergessen, dass letzthin alle Mathematik mehr-
oder weniger unmittelbar aus dem Konkreten herausgewachsen ist-
und die Verbindung mit dem konkreten Stoffe des Lebens nicht ver-
lieren darf, wenn die Wissenschaft als Ganzes in einem solchen
Erﬂ:wicklungsprozess nicht zu reiner lebensferner Form erstarren
will®.

Wie der Neukantianismus, so wird natiirlich auch der Empirio--
kritizismus sowie der Positivismus Mach’scher Ausprigung scharf
angegriffen. Unter den Kéampfern gegen den Empiriokritizismus.
finden wir ausser Erkenntnistheoretikern wie M. Schlick?®) auch den
Schopfer des russischen Sovietstaates, W. I. Lenin, mit seiner be--
deutsamen Abhandlung: ,,Materialismus und Empiriokritizismus —
kritische Bemerkungen iiber eine reaktionire Philosophie‘‘3). Es wird
heute wenn auch nicht ausdriicklich, so doch der Sache nach, dem
relativistischen Positivismus des Konszientialismus gegeniiber der-
Positivismus Aug. Comtes wieder zu Ehren gebracht.

- Wohl mitgerissen vom realistischen Schwung der Zeit, bemiiht sich
auch die protestantische Theologie um die Realisierung ihrer Glaubens--
gegenstinde, obwohl diese Glaubensgegenstinde natiirlich keines--
wegs der empirisch gegebenen Bewusstseinstranszendenz zugezihlt.
werden diirfen. Sie 16st sich zusehends heraus aus den Gedanken-
gingen des Idealismus, distanziert sich deutlich von allem Sub-
jektivismus und spricht nunmehr Gott eine Art Objektivitdt zu; Gott.
wird zur ,,personlichen Geisteswirklichkeit®, die religiosen Gestalten
zu ,.einer numinoésen Realitdt4), die Offenbarung wird ein konkretes,
einmaliges, geschichtliches Ereignis, ein aktuelles Zwiegesprich
Gottes mit dem Menschen. Die verschiedenen Vergeistigungsphasen-
der ,hoher“ entwickelten Religionsformen treffen den Kern des
Christentums nicht mehr. Der Konsequenz, dass dadurch der Christen--
glaube sich wieder primitivern Religionsformen nihert, wird nicht.
aus dem Wege gegangen: , In gewisser Weise .steht der christliche

1) Gehalten auf der Tagung deutscher Philologen und Schulménner, in Géttingen. .

1927.
2) M. Schlick: ,,Allgemeine Erkenntnislehre‘. Berlin 1925.
3) Lenins sdamtliche Werke, herausgegeben vom Lenininstitut in Moskau.

Bd. XIII. 1927.
%) E. Brunner: ,,Religionsphilosophie evangelischer Theologie.‘¢ 1927.

175-



Glaube den primitiven Religionen niher als jeder der ,hoher ent-
wickelten!). Diese Realisierung auch der metakosmisch-religitsen
Welt fiihrt bei Barth folgerichtig zu einer eigentlichen Zwei-Welten-
lehre.

In ganz eigenartiger Weise nimmt der bedeutende Theologe
Paul Tillich in seinem Vortrag, gehalten vor der Theologenschaft der
Universitaten Marburg, Tiibingen und Halle (Theol. Blitter 1928,
No. 5) zum Realitidtsproblem Stellung. Es ist das Ungliick des Idea-
lismus, dass er das Stehen in der Wirklichkeit und das Ubersteigen
der Wirklichkeit vereinen will. Er wird im Doppelangriff von Glauben
und Realismus zerrieben werden. Tillich kommt zu dem mancherorts
vielleicht iiberraschenden Ergebnis, dass Glaube und Realismus gerade
wegen der unbedingten Spannung, in der sie stehen, zusammenge-
horen. Er tritt ein fiir einen gliubigen Realismus, der die Festlegung
Gottes, des Unbedingt-Méchtigen, in eine durch den Kritizismus ge-
schaffene Reservation oder in eine supranaturalistische Seinssphire
ablehnt und Gott selbst in unerhorter Spannung — ,.es ist wie ein
Durchzucktwerden der Dinge von einem Wechsel von Blitzeshelle
und Finsternis; nur dass zwischen beiden kein Intervall liegt, dass sie
trotz ihres unbedingten Gegensatzes unbedingt gleichzeitig sind* —
und Gegensétzlichkeit mit der Gegenwartsrealitit unmittelbar in
Kontakt bringt.

Will der Realismus sich ausweiten zu einer Weltanschauung, und
nicht bloss erkenntnistheoretischer Standpunkt bleiben, so darf er
natiirlich nicht dabei stehen bleiben, nur den bewusstseinstranszen-
denten Daten Realitit zuzusprechen; er muss vielmehr diese von ihm
anerkannte Realitdt zum Ausgangspunkt machen, um von ihr aus nun
eine ontologisch homogene Totalitit zu schaffen, er muss vor allem
vom Objekt aus das Subjekt erobern und erkennen, dass das Subjekt
zu all’ diesen Operationen nicht die ontologische, sondern nur die
instrumentale Voraussetzung ist, muss also gerade auch die Immanenz
in die Realitdt und in den von der realistischen Wissenschaft erzeugten
eindeutigen Wissenszusammenhang mit einbeziehen. Doch liegen zu
allen diesen notwendigen und schwierigen Ausbauarbeiten erst An-
sétze und Versuche vor.

Hier sei in aller Kiirze noch hingewiesen auf die bedeutsamen
Veroffentlichungen zweier realistischer Denker, die beide den Anspruch
erheben, zur Realitdt oder besser wohl zum Realismus erziehen zu
wollen; diese wenn auch nur leicht angetonte padagogische Tendenz
mag die vorliegende Besprechung in einer padagogischen Zeitschrift
rechtfertigen.

1. Joe Stickers.

Nach mehr als 40jahrigem Studium der philosophischen Probleme
veroffentlicht Stickers als Abschluss einer Lebensarbeit, der das
Ringen um Wahrheit und Erkenntnis wirklich Selbstzweck war, seine

1) Brunner, p. 67.
176



,, Wiedergeburt der systematischen Philosophie‘ 1) —ein Prolegomenon
zu jedem Realismus und Rationalismus. Stickers lisst den Leser von
der ersten Seite an nicht im Zweifel iiber seine Stellungnahme fiir
oder gegen den Realismus. Er kdmpft fiir eine kosmistische, meta-
physikfreie Vorfindungsphilosophie, innerhalb welcher er den physi-
kopsychischen Dualismus ruhig bestehen ldsst. Die beiden andern
in den philosophischen Texten vorgefundenen Seinssphiren, das
Idealsein der subjektivistisch-rationalistischen Setzungsphilosophie
und die realmetaphysische Welt der religiosen Glaubenslehren sind
aposteriorische Gebilde, Analogien, Derivate der kosmischen Realitiit.
Diese beiden metakosmischen Sphéren haben nun das unverkennbare
Bestreben, durch terminologische Aquivokationen und Unsauber-
keiten die Seinsgrenzen zu verwischen und moglichst viel Realitits-
qualitdt in sich selbst hiniiberzunehmen auf Kosten der kosmischen
Realitdt, die dadurch zum blossen Schemen und Schein herabsinken
soll gegeniiber der (angemassten!) ,.einzig wahren Realitit (Wirk-
lichkeit)“ der idealen oder realmetaphysischen Sphire. Hier, genau
an der Stelle, wo die verkappte Realitdtstransfusion eingeleitet wird,
steht Stickers mit flammendem Schwert Wache. Mit einer wahren
rabies differendi, mit einer unerbittlichen Konsequenz in der Anwen-
dung des Satzes der Identitit schafft er unter der philosophischen
Terminologie Ordnung. Durch Adponenden sollte jeder Terminus zu
einer Aussage gezwungen werden iiber seinen Seins- und Geltungs-
bereich und iiber das, was er meint, was er transsigniert. Am liebsten
mochte Stickers jeden Terminus einspannen in ein durch Sphire, Kate-
gorie (und Klassenstufen) gebildetes Koordinatensystem, um dem
Elend der modern-philosophischen Terminologie abzuhelfen, einer Ter-
minologie, die iiblicherweise nicht einmal einen Unterschied kennt
zwischen Begriff und Objekt, zwischen Vorstellungsinhalt und Vorstel-
lungsgegenstand, zwischen transzendental und transzendent, zwischen
transzendent und metatranszendent, zwischen psychisch-immanent-
ideal und metaphysisch-ideal, zwischen Ideal-Metaphysischem und
Real-Metaphysischem. Diese Bemiihungen um eine eindeutige Ter-
minologie werden erginzt durch elngehende Studien zum Abstraktions-
und Induktlonsproblem

Besonders in den einleitenden Partien des Buches lisst sich Stickers
die péddagogische Tendenz, die Einwirkung auf die akademische
Jugend speziell angelegen sein durch den unermiidlichen und viel-
fach belegten Hinweis darauf, wie unklar und irrefithrend der offi-
zielle Katheder-Idealismus in diesen grundlegenden Fragen der
Seinsproblematik noch denkt, dieser Idealismus, der ein Komglomerat
bildet aus realpsychischen Bewusstseinsimmanenzen, aus irreal-
idealistischen und schliesslich noch realmetaphysmch—theologlschen
Elementen. ,,... so wird der akademischen Jugend, der zukiinftigen
Intelligenz Deutschlands, ...befohlen, vor Faktizititen krampfhaft

1) J. Stickers: ,,Wiedergeburt der systematischen Philosophie.“ 214 S. Bei
Mittler & Sohn. Berlin 1927. Das zweite Werk: ,,Der Voll-Realismus* harrt noch
der Verodffentlichung.

SPZ 1929 — 13 177



die Augen zu schliessen. Dass derartig. prinzipiell Verfehltes, unter
mehrdeutiger Terminologie versteckt, auf Universititskathedern
ruhig vorgetragen wird, dariiber emport sich mein Innerstes, und das
nenne ich nicht ,Kultur‘-philosophie, sondern eine ,Kultur‘-schande,
die vor allen Dingen gegen die Wahrhaftigkeit als oberstes Postulat
der Menschenwiirde verstosst.

Primat und Ausgangspunkt des glaubigen Menschen ist die Offen-
barung, sie ist ihm das ,,zuerst Gewisse’’. Er misst nicht die Offen-
barung an der Vernunft, sondern die Vernunft an der Offenbarung.
Das Primat des idealistischen Rationalisten ist gewohnlich die letzte
subjektive Gegebenheit, die er im subjektiv-erkenntnistheoretischen
Regressus vorfindet, z. B. Wille, Vernunft, Problematik usw. Von
diesem individuell oder generell gefassten, aber immer subjektiven
Ausgangspunkt aus schafft er oder, wenn er einen vermittelnden
Standpunkt zwischen Idealismus und Realismus einnimmt, deutet er
die Welt. Gegeniiber diesen beiden philosophischen Standpunkten
ist dem Realisten Primat und Ausgangspunkt der reale Kosmos,
besser: Das erkenntnistheoretische abgeklirte und systematisch
geordnete Wissen iiber diesen Kosmos, eben Vernunft und Wissen-
schaft. Das sind die drei philosophisch moglichen Standpunkte, genau
entsprechend den drei Seinssphdren, die Stickers mit Recht scharf
geschieden wissen will.

2.Sigmund Freud.

Als Schopfer der Psychanalyse bedarf er hier keiner weitern Vor-
stellung. In seiner jiingst erschienenen Schrift: ,,Die Zukunft einer
Ilusion‘!) tritt er dem Realitédtsproblem nicht wie Stickers von einer
theoretisch-philosophischen, sondern von einer kulturell-pragmatischen
Seiter ndher. Das Eingehen auf die vorliegenden Freud’schen Ge-
dankenginge setzt beim Leser bereits guten Willen zur Verstidn-
digung voraus. Denn es geht um eines der dringendsten und bren-
nendsten Kulturprobleme der Gegenwart, bei dessen Nennung schon
sich affektive Stellungnahme dafiir oder dagegen zeigt: es geht um
die religiose Frage. Der sittliche Ernst, das starke Verantwortungs-
gefiihl fiir den Bestand unserer Kultur dispensieren Freud unter allen
Umsténden von den sonst so beliebten Vorwiirfen der Plattheit und
Seichtigkeit, und gar der Vorwurf der Frivolitdt miisste unbedingt
zuriickfallen auf den Inkriminanten selbst.

Freud grabt in sorgfiltigen kulturgeschichtlichen und psycho-
logischen Untersuchungen, die hier nicht wiedergegeben werden
kénnen, die Wurzeln der religiosen Glaubensvorstellungen aus. ,,So
wird ein Schatz von Vorstellungen geschaffen, geboren aus dem Be-
diirfnis, die menschliche Hilflosigkeit ertriglich zu machen, erbaut
aus dem Material der Erinnerungen an die Hilflosigkeit der eigenen
und der Kindheit des Menschengeschlechts“. Wesentlich ist, dass die
Kultur die religiosen Vorstellungen schafft und sie ihren Teilnehmern

1) Sigm. Freud: ,,Die Zukunft einer Illusion.** Internat. Psychoan. Verlag.
Wien 1927.

178



zur Verfiigung stellt; der Glaube, dass man diesen Besitz der gottlichen
Offenbarung verdankt, ist selbst schon ein Stiick des religiosen
Systems, das als Ganzes zur Diskussion steht.

Die Unglaubhaftigkeit dieser Lehren und ihre Unvereinbarkeit
mit aller Erfahrung ist immer empfunden worden und geblieben trotz
aller Gegenbemiihungen (Credo, quia absurdum. Philosophie des Als
Ob). Worin besteht denn die innere Kraft dieser Lehren, welchem
Umstand verdanken sie ihre von der verniinftigen Anerkennung un-
abhingige Wirksamkeit? Nun, einesteils sind es Erfiilllungen der
altesten, stirksten und dringendsten Wiinsche der Menschheit. und
das Geheimnis ihrer Stiarke liegt eben in der Stidrke dieser Wiinsche.
Freud weicht hier dem Ausdruck ,,Illusion‘ nicht aus, grenzt ihn aber
ab gegen Irrtum und Wahnidee. Andererseits sind in diesem Schatz
religioser Vorstellungen enthalten bedeutsame historische Reminis-
zenzen, Relikte einer biogenetisch zu verstehenden infantilen Neurose,
da, wie das Kind seine Kinderneurose durchmacht, so auch die fritheste
Menschheit in den Zeiten ihrer Unwissenheit und intellektuellen
Schwiche die fiir das menschliche Zusammenleben unerlésslichen
Triebverzichte nur durch rein affektive Verdringungskrifte zustande
gebracht hat.

Gerade aus diesen menschheitsgeschichtlichen Voraussetzungen
heraus ist vorauszusehen, dass sich die Abwendung von der Religion
mit der schicksalsméssigen Unerbittlichkeit eines Wachstumsvorgangs
vollziehen muss, und dass wir uns gerade jetzt mitten in dieser Ent-
wicklungsphase befinden. Wie verniinftige Erzieher sollten wir uns
dieser bevorstehenden Neugestaltung nicht widersetzen, sondern sie
fordern, und nur die Gewaltsamkeit ihres Durchbruches eindimmen.

Freud kennt die Gefahren und Bedenken wohl, die einem solchen
Unterfangen z. T. mit Recht entgegengehalten werden. Wie er sie
widerlegt und iiberwindet, muss man selbst nachlesen. ,,... Ich
werde die Behauptung vertreten, dass es eine grossere
Gefahr fiir die Kultur bedeutet, wenn man ihr gegen-
wartiges Verhaltnis zur Religion aufrecht erhidlt, als
wenn man es 19st.* Nur auf dem Wege griindlichster Revision
des gegenwirtigen Verhéltnisses von Kultur und Religion wird die
grosse Aufgabe der Versohnung der Menschen mit der Kultur weit-
gehend gelost werden.

Freud proklamiert den Primat des Intellekts, er vertritt und ver-
teidigt die auf der Realitét aufgebaute Wissenschaft gegeniiber dem
religiosen System von Wunschillusionen, gegeniiber der Verleugnung
oder Degradierung der Realitit.

,»Aber nicht wahr, der Infantilismus ist dazu bestimmt, iiberwunden
zu werden? Der Mensch kann nicht ewig Kind bleiben, er muss end-
lich hinaus ins, feindliche Leben‘. Man darf das ,die Erziehung zur
Realitdt® heissen, brauche ich ihnen noch zu verraten, dass es die
einzige Absicht meiner Schrift ist, auf die Notwendigkeit dieses Fort-
schrittes aufmerksam zu machen ? Dr. E. Heenssler.

179



	Erziehung zur Realität

