
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 39 (1929)

Heft: 5-6

Artikel: Benedetto Croce und die Pädagogik

Autor: Günther, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Benedetto Croce und die Pädagogik.
Prof. Dr. C. Sganzini hat in einem sehr verdankenswerten Aufsatz1)

die weittragende pädagogische Bedeutung und Wirkung der idealistischen

Strömung in der neueren italienischen Philosophie (Croce und
Gentile) im allgemeinen und diejenige der Ästhetik Croces im besonderen

ins Licht gerückt. Der italienische Idealismus ist, wie Sganzini
ohne Zweifel mit Recht bemerkt, gegenwärtig die einzige philosophische

Doktrin, die einer Systematisierung der modernen pädagogischen

Ansichten zugrunde gelegt werden kann. Durch die
Identifizierung von Philosophie und Pädagogik hat er einer dem heutigen
weltanschaulichen Bewusstsein immanenten Forderung Genüge getan,
und er vermag, in der Ästhetik Croces insonderheit, den besten und
anerkanntesten Erziehungsgrundsätzen der neuen Zeit eine
philosophische Begründung zu geben, die haltbarer ist als diejenige
geräuschvoller Reformtheoretiker. Man wird sich auch diesseits der
Alpen von dieser Tatsache immer mehr überzeugen.

Im Folgenden seien den Ausführungen Sganzinis einige Betrachtungen

hinzugefügt, die, den Gegenstand „Croce und die Pädagogik"
von einer andern Seite her beleuchtend, geeignet sind, jene
Ausführungen zu ergänzen und, in gewissem Sinne, auch zu illustrieren.

Von grossen universal gerichteten Geistern geht immer eine
zweifache Wirkung aus : eine direkt inhaltliche, von ihrem neuen Gedanken
getragene und eine vom bewusst doktrinären Gedanken mehr oder
weniger losgelöste, sich auf die innere Form des Werkes stützende,
mehr indirekte Wirkung. Man möchte diese beiden Einflüsse in schönem

Gleichgewicht vereinigt sehen. Gibt es ein erhabeneres, die Würde
und den Adel des Menschen tiefer bekräftigendes Schauspiel als das
einer grossen Persönlichkeit, deren Sein und Werk sich zur lebendigen
Inkarnation des eigenen schöpferischen Gedankens gestaltet? Dieses
harmonische Verhältnis wird aber häufig — vielleicht sogar in der
Mehrzahl der Fälle — nicht erreicht. Wie oft ist der Gedanke grösser
als sein Schöpfer! Neue und zündende Ideen können einem Gehirne
entspringen, ohne in das persönliche Leben, die geistig-moralische
Konstitution ihres Urhebers wirklich gestaltend einzugreifen oder
wenigstens ohne eine nach aussen sichtbare Spur darin zu hinterlassen.
Es gehört Charakterstärke und niemals aussetzende geistige Beherrschung

dazu, ein Leben völlig unter das Gesetz einer Idee zu stellen,
selbst wenn diese Idee das Kind unseres eigenen Geistes ist. Zu den
Persönlichkeiten, deren unmittelbare gedankliche Wirkung gewaltig,
deren indirekter, immanenter Einfluss eher gering einzuschätzen ist,
dürfen wir, um nur einen Namen zu nennen, Rousseau zählen (als
„Temperament" freilich hat er eine bedeutende Wirkung ausgeübt);
zu denen, welche ihr Lebenswerk und -werden zu einer strahlenden
Darstellung ihres grossen Gedankens zu schaffen wussten, gehört
Goethe.

l) L'Esthétique de Croce et la Pédagogie. In: „Annuaire de l'Instruction publique
en Suisse." 1926. S. 19—38.

129



Goethe — wir führen diesen Namen hier absichtlich an. Denn auf
ihn müssen wir zurückkehren, wenn wir für Croces Persönlichkeit
und Werk und seinen Einfluss auf das geistige Gehaben der Epoche
ein wahrhaftes Mass finden wollen: dort wie hier ein aus einem mächtigen

Kerne ebenmässig und stet sich entwickelndes und nach allen
Seiten in die Weite strebendes Kunstwerk eines Lebens; eine ruhige,
arbeitsfreudige, unverdrossene Entfaltung einer weit und immer
weiter geschichteten und tief und immer tiefer dringenden Tätigkeit;
ein frühzeitiges Sichherausringen aus Zweifelsängsten und beklemmender

Dumpfheit (ob deren Ursachen nun in der eigenen Natur, in
Schicksalsschlägen oder in Verhältnissen der Umgebung zu suchen seien)
und ein sicheres und überlegenes Hineinwachsen in die Heiterkeit des
reifen Geistes, der seine Weisheit aus den unversieglichen Quellen
eines voll begriffenen Menschentumes schöpft; ein vertrauensvolles
Offensein vor der Welt, um in ihrem Strom sich zu bilden, und
zugleich die aus- und abschliessende Stille des grossen Talents, das mit
klarem Vermögen, scheidend und ordnend, in die Mannigfaltigkeit der
Welteindrücke greift.

Das Leben Croces — es geht fast ganz in seinem Werke
auf — ist, wie dasjenige Goethes, das eindrucksvolle
Sichtbarwerden einer hohen schöpferischen Idee, und
durch dieses lebendige Beispiel hat Croce pädagogisch
(das Wort im weitesten Sinne aufgefasst) bisher ebenso
sehr, vielleicht mehr gewirkt als durch seine blosse
Theorie.

Sein Einfluss auf die italienische Kultur des letzten Vierteljahrhunderts

— und mit dem Einfluss Croces auf die Weltkultur ist und
wird es ähnlich sein — war, wie Sganzini hervorhebt, nicht so sehr der
schnelle Sieg einer Doktrin als vielmehr das langsame, fast unmerkliche

Eindringen in die geistigen Gepflogenheiten der Nation, nicht
so sehr die rasche Applikation einer neuen Lehre als die Schaffung
einer neuen geistigen Verfassung, der sich selbst die Gegner nicht
entziehen konnten. Der Gedanke Croces (wichtig ist nicht, viele Gedanken
zu haben, sondern einen, der aber die Kraft besitzt, alle übrigen zu
erleuchten und zu ordnen : Croce hat es mehr als einmal selbst betont)
erwies sich als zu schwer an Folgerungen und zu reich an Postulaten,
um ohne weiteres ins geistige Leben der Nation überzugehen und sich
in allgemeine Überzeugungen zu verwandeln (Croce selber bekennt
in einem seiner letzten Werke, der Storia d'Italia, der Geist, mit dem
er zu Werke ging, sei von wenigen wirklich erfasst und seine Einheit
zumeist zersplittert und entstellt worden). Wie Goethes Einfluss sich
erst jetzt, ein Jahrhundert nach seinem Tode, in seiner vollen Weite
und Tiefe auszuwirken beginnt, so wird Croce, trotz der Anerkennung,
die er schon gefunden hat, erst nach Jahrzehnten in seinem eigensten
Gedanken voll verstanden und gewürdigt werden. Was ihm bis jetzt
an wahrhaft authentischer und reiner Wirkung zugefallen ist, stützt
sich, man geht in dieser Behauptung kaum fehl, zu einem grossen Teil
nicht auf den Inhalt, sondern auf die Form des Croceschen Werkes,

130



nicht auf die Macht seiner philosophischen Idee, sondern auf die Macht
ihrer Verwirklichung im eigenen Beispiel und hat gerade deshalb auch
in seiner Erscheinung einen mehr fragmentarischen Charakter. Croce
ist mit seinem eigenen ausreifenden Gedanken gewachsen, er hat ihn
vorgelebt und damit vor die Augen seiner Landsleute zunächst, vor
die Augen der Welt hernach das Exempel einer Gestaltung des
inwendigen Lebens gestellt, das nur darum nicht allgemeinere Bewunderung

erregt und bewusstere Erfassung seiner gedanklichen Grundlagen

auslöst, weil es sich mit vollendeter Natürlichkeit herangebüdet
und seine Wirkung fast lautlos ausgeübt hat. Freilich wird auch hier
die Zukunft erst die grossartige Abrundung und die zwingende Einheit
des Croceschen Lebenswerkes ins volle Licht zu stellen vermögen. Wir
sind dieser rastlos schaffenden Kraft noch zu nahe, noch zu sehr im
Banne ihrer überragenden Tätigkeit (das gilt, trotz des Faszismus,
für Italien besonders), um ein allseitig gerechtes Urteil fällen zu
können. Vom posterioren Urteil aber ist das Erlebnis des wahrhaft
aufbauenden Gedankens, den Croce vertritt und verkörpert,
unabhängig. Dieses Erlebnis allein schon ist das Studium des Italienischen
wert.

Die erste Berührung mit dem Croceschen Werke — wir denken hier
zuvörderst an jugendliche, in die Lebensprobleme sich hineinarbeitende
Leser — kann leicht eine Art Enttäuschung oder doch zunächst ein
kleines Missbehagen wecken. Croce ist kein sogenannter „blendender"
Schriftsteller (wir überlegen vielleicht nicht sofort, dass die wahrhaft
grossen Schriftsteller dies nie gewesen sind), er unterhält keineswegs
durch ein geistreiches Pointenspiel und überrascht nicht durch
Gedankenfunde. Sein Stil ist nüchtern, ja scheinbar trocken (den nicht
geistreichen, sondern geistvollen Humor Croces lernt man erst später
würdigen), von äusserster Sachlichkeit, immer zielstrebig, immer
beherrscht, und dieser scheinbar so kühle, abhandelnde Ton mag einen
zu Anfang ein bisschen anfremden. Liest man aber geduldig und die
Probleme verarbeitend weiter, liest man sich in Croces Sprache und
Behandlungsweise hinein, so gerät man unfehlbar mehr und mehr in
den Bereich einer ganz eigenartig mächtigen Anziehungskraft. Woran
dies liegt, überlegt man vorderhand gar nicht. Die geistige Spannung,
die in den Büchern Croces auf jeder Seite lebt, das wundervolle
Gleichgewicht aller ins Spiel getretenen Kräfte — vielleicht Croces
hervorragendste Eigenschaft —, die in ihrer Natürlichkeit vollendete
Sprache, sie schlagen uns ganz unmerklich in ihren Bann. Und die
Probleme beleben sich, bekommen Leuchtkraft (hier überzeugen wir
uns von ihrer Existenz, in der Schule waren wir davon oft nur so
obenhin oder gar nicht überzeugt), ihre Lösung wird uns Bedürfnis
und Sorge, weil unser eigener Lebensdrang in ihnen mitzuschwingen
scheint, fast gierig lesen wir weiter, horchen plötzlich auf, ein ganzer
kleiner Organismus von Problemen und Lösungen hat sich vor uns
aufgetan, und dieser Organismus hat seine Wurzeln, wie wir freudig
erkennen, wirklich in uns selber, in unserem Inwendigsten, und er
drängte zum Lichte, uns nur in dumpfer Ahnung bewusst. Und nun

131



kommt es vielleicht wie eine Art Berauschtheit über uns. Immer mehr
erkennen wir, wie alle Probleme zurückführen in die allmächtige Idee
des schöpferischen Geistes, wie alle Verästelungen des Gedankens in
ihm ihren gemeinsamen Ursprung haben, und schüchtern erst,
vertrauender dann neigen wir uns über die Quellen unseres eigenen
Geistes (eine schöpferische Kraft liegt in jedem), fühlen, wie eine Kraft
sich in uns entbindet, wie die Probleme unserem eigenen Dasein
entwachsen, und erlösend kommt uns die Erkenntnis, dass Philosophie
jeden zutiefst angeht, dass sie ein Suchen nach Klarheit ist, ein
Beantworten von Fragen, die wirklich bestehen und uns beängstigen, dass
nur Quantitäts-, nicht Qualitätsunterschiede den spekulativen und
den empirischen Gedanken trennen, und so bahnt sich unversehens
in uns ein Bildungserlebnis tiefster und dauerhaftester Art an: wir
erfahren die zeugende Macht des Gedankens.

Und nun beginnt der scheinbar trockene, kühle und kompakte Stil
Croces durchsichtig zu werden, wir blicken durch ihn hindurch auf das
schaffende Leben, in dem die Probleme erstehen, und die Probleme
werden unsere Probleme, das schaffende Leben wird unser schaffendes
Leben, die Lust und die Kraft des treibenden Gedankens werden in
uns wach. Croce bekräftigt in uns das Selbstvertrauen (das nicht
Überhebung wird, wenn wir seinen Sinn recht verstehen), er ermutigt
uns, zu arbeiten und den Fragen des Geistes mit Natürlichkeit und
mit dem freudigen Willen zu verstehen, gegenüberzutreten. Wenn uns
der Gedanke einmal so erfasst hat, dass seine bauende Kraft an
unser Innerstes rührt, dann werden wir ihn nicht mehr los, dann sitzt
er uns wie ein wohltätiger Stachel im Fleisch. Und je mehr wir nach
seiner Tiefe forschen, je mehr wir in das Wesen der Intuition, des
schöpferischen Geistes einzudringen suchen, desto mehr wird uns die
Wahrheit klar, die wir am Werke Croces so eindrücklich veranschaulicht

finden: dass Leben organisches Wachstum ist, stetes klares
Fortschreiten, straffe Zucht in der Freiheit, Beherrschung abseitführender
Triebe, Formung der wirkenden Kräfte, Zusammenhang der Ziele,
Gleichgewicht und Harmonie, und dass diese Gestaltung des Gestaltlosen

sich nur in geduldiger und wachsamer Arbeit, in aufrichtig immer
strebendem Bemühen erfüllt. Und mit dieser Erkenntnis weiten und
vertiefen sich auch unsere Interessen, denn des Lebens Ströme fliessen
nach allen Seiten. Wir sind gezwungen, ringsum zu sehen, der Gedanke
verzweigt sich im Raum und in der Zeit, aus dem nationalen sehen wir
den europäischen, aus dem europäischen den Welt-Gedanken
erwachsen, die gegenwärtige Idee weist uns auf die vergangene, die von
jener erneuert und ergänzt wird, die Geschichte des menschlichen
Geistes lockt uns in die durchmessene Bahn. Und wir verstehen die
Crocesche Weltoffenheit, die sich keinem geistigen Problem verschliesst
und deren erste Sorge es ist, die Probleme in die grosse Einheit des
weltanschaulichen Gedankens zu stellen, um aus der lebendigen
Quelle selbst, in der sie verwurzelt sind, die Lösungen hervorgehen zu
lassen. Wie wird uns beim Anschauen des steten inneren Wachstums
klar, dass eine Lösung ein neues Problem erzeugen muss, dass das

132



Leben des Geistes immer im Fluss ist und daher keine Möglichkeit
besteht, die Wahrheit auf immer festzulegen, dass diese vielmehr ewig
wird, in jedem unserer Akte, den wir nach möglichen Kräften
gestalten, in jedem Moment, den die Menschheit durchlebt. Croce hat
das Erlebnis von der Notwendigkeit fortwährender Um- und
Neugestaltung des schon Gestalteten mit seinem ganzen Werk illustriert
und übrigens auch wörtlich bekannt — eine Stelle klarster Menschlichkeit:

„... Nun aber belehrte mich die Unmöglichkeit, die ich an mir
beobachtete, auf einem schon gedachten Gedanken auszuruhen, die
Wahrnehmung, dass die Probleme, kaum dass die Ernte der Lösungen
eingebracht war, abermals aufsprossen und das bereits zu Ende
gedachte von neuem in Frage stellten (was mir in jedem Teil der
Philosophie widerfuhr, den ich aufnahm oder wieder aufnahm), belehrte
mich dies alles mit der Tat, dass die Wahrheit sich nicht ein für allemal
festlegen lässt. Zur selben Zeit lehrte es mich Bescheidenheit, was mein
gegenwärtiges Denken anbelangt, weil dieses mir schon morgen
unzureichend und der Verbesserung bedürftig erscheinen würde, aber
auch Nachsicht gegen mein Selbst von gestern oder das der Vergangenheit

überhaupt, da ich dennoch etwas tatsächlich Wahres gedacht
hatte, so unvollkommen es auch meinem Gegenwärtigen erscheinen
mochte : Bescheidenheit und Nachsicht, die sich in ein ehrfurchtsvolles
Gefühl den Denkern vergangener Zeiten gegenüber wandelte, an denen
(wie ich es früher getan) ich mich von da an hütete, Tadel zu üben,
dass sie das zu tun nicht vermochten, was kein Mensch, so gross er
auch sei, vermag : die ewige Wahrheit zu erfassen, das heisst den flüchtigen

Augenblick als ewig festzuhalten. Noch eine andere Erfahrung
ward mir zuteil, dass jeder Fortschritt meines Denkens nämlich sich
nicht sowohl in dem Verharren innerhalb der Probleme, die ich gelöst
hatte, erfülle, sondern in der Formulierung neuer Probleme, und dass
diese, obgleich auf der Grundlage der vorhergehenden fussend,
dennoch nicht unmittelbar Folgerungen von diesen seien, sondern angeregt
durch neue Gefühlsschwingungen und neue Lebensbedingungen

Diese Schlussfolgerung ist nicht allein für die weitere Entwicklung
meines Denkens ausserordentlich wirksam geworden, sondern für mein
ganzes geistiges Leben überhaupt, da sie mich von dem Skeptizismus
mir selbst und dem Vermögen des Menschen gegenüber, das Wahre
zu erfassen, endgültig zu befreien beitrug. Denn so hochmütig auch
ein Philosoph sein mag (und hochmütig bin ich niemals gewesen, trotz
mancher Ausbrüche der Ungeduld und einer gewissen polemischen
Schärfe, die man vielleicht als Hochmut auslegen könnte), wie könnte
er jemals beanspruchen, für sich allein, in dem von ihm vorgeschlagenen

System, die Wahrheit ,entdeckt" zu haben, die den
vorhergehenden Jahrhunderten unbekannt geblieben wäre? Und mag er
noch so eigensinnig und verstockt sein (verstockt wie ein Schopenhauer!),

wie könnte er sich der Einsicht verschliessen, dass sein
Beharren bloss scheinbar und annähernd ist, dass er selbst sich in einer
fortwährenden Entwicklung und einer teilweisen Negation seiner
vorausgehenden Behauptungen befindet? Sobald der Begriff einer

133



feststehenden und aussergeschichtlichen Wahrheit gesetzt wird, ist
demnach der Skeptizismus unausweichlich und unüberwindbar. Allein
der Begriff der Wahrheit als Geschichte mildert den Hochmut der
Gegenwart und erschliesst die Hoffnungen der Zukunft; so ersetzt er
das verzweiflungsvolle Bewusstsein, alle Mühe sei vergebens, den
Schleier von dem, was uns stets entflieht und sich verbirgt, reissen zu
wollen, durch das Bewusstsein, stets das zu besitzen, was fortwährend
an Reichtum gewinnt, und bringt an Stelle des trüben Bildes einer
blinden, in der Dunkelheit tappenden Menschheit deren heroisches
Bild, das de claritate in claritatem emporsteigt.. ."x)

Die Lebensnähe des Croceschen Gedankens und das tief in ihm
verankerte Bewusstsein von der Würde des Menschengeistes kommen
in einem der Hauptmomente seiner Philosophie scharf und zwingend
zum Ausdruck: in seiner auf Hegel und Vico ruhenden, aber in eigener
Weise ausgebauten Lehre von der Dialektik des Geistes. Croce
unternimmt es in ihr, die Antinomien des Geisteslebens (Gut und Böse,
Wahr und Falsch, Schön und Unschön, Neigung und Pflicht, freie
Schöpfung und Tradition usw.) auf dem Wege der Phänomenologie
des (ästhetischen, logischen, ökonomischen, ethischen) Bewusstseins
zu überbrücken und sie in ihrer Funktion als unendliche
Lebenserhalterinnen und -bereicherinnen zu erweisen. Sganzini sieht in der
Leichtigkeit, mit der die Crocesche Theorie der Dialektik die jedem
geistigen Problem innewohnenden Gegensätzlichkeiten ausgleicht,
ihren schwachen Punkt; denn in der Praxis, in der pädagogischen
Praxis insonderheit, wo die Antinomien zuweilen scharf aufeinanderzuprallen

pflegen, stellen sich ihrer Überwindung gewaltige Schwierigkeiten

entgegen. Die Gegensätze lassen sich in unserer Wirklichkeit
selten in reiner Harmonie auflösen; die Gewichte verschieben sich
immer mehr oder weniger zugunsten der einen oder der andern Seite.
So sind z. B. auch die Pädagogen des italienischen Idealismus — ihr
hervorragendster Praktiker ist Lombardo-Radice — bald mehr
Traditionalisten, bald mehr konsequente Neuerer (Croce selber gehörte
als Unterrichtsminister eher zu den ersteren). Dieser Nachteil hat
aber, auch Sganzini gesteht es, keine sehr grosse Wichtigkeit, wenn
man sich nur an den Geist der Lehre hält. Von äusseren Attitüden
bleibt die innere Dialektik zumeist unbehelligt, und um diese geht es.
Was uns äusserlich in der Praxis oft als schriller ungelöster Dualismus
erscheint, erfüllt sich inwendig in stiller Synthese. Und wie vieles, was
der Augenblick als ungelöst erscheinen lässt, geht ein zur Harmonie
der Ewigkeitsdialektik! Croce hat übrigens ein besonderes Recht, die
dialektische Theorie zu einer der Grundlagen seiner Philosophie zu
machen: in seinem Werke ist sie in solchem Masse Wirklichkeit
geworden, dass man darin oft die geheimen Schwingungen der gelösten
Antinomie wie einen stillen Lebensjubel zu spüren vermeint. Hier
wiederum beweist er in glänzender Weise mit seinem eigenen Beispiel,

Aus: „Beitrag zur Kritik meiner selbst" (1915). Übersetzung von J. von
Schlosser. F. Meiner, Leipzig, 1923. S. auch: Der Lesezirkel von Hottingen 1924/25.
Heft 6/7.

134



was er spekulativ postuliert. Das heitere Gleichgewicht seines Werkes
ist nicht billige Verebnung unbequemer Gegensätze, sondern
Anerkennung und Auflösung der Kontraste, nicht das müssige Spiel eines
sich im Schein des Ebenmasses gefallenden Geistes, sondern eine lebendige

Schöpfung aus innerstem Müssen. Und darum dringen wir auch
um so tiefer in das Verständnis dieser dialektischen Dynamik, je mehr
uns des Geistes Wirken und Schaffen drängende Erfahrung wird, je
kraftvoller uns zum Bewusstsein kommt, dass Leben stete Erhebung
und Gestaltung ist.

Mit diesen zwei — sich ergänzenden — Grunderlebnissen, die Croce
uns vermitteln kann : Hinleitung zum unendlichen Quell des Geistes,
aus dem alles wahre und reine Leben entspringt und Aufzeichnung
des unendlichen Wachstums und damit der unendlichen Harmonie
in der steten Überwindung der steten Antinomie, stehen wir nicht nur
auf dem Gebiet der Philosophie, sondern zugleich auch auf dem der
Pädagogik. Denn was ist Erziehung anderes als Entbindung schöpferischer

Kräfte und Stärkung der jedem Geist innewohnenden
gestaltenden Dialektik Wenn die. Tätigkeit des Geistes sich wirklich
im Menschen entfesselt, wenn die Gewalt des Gedankens ihn ergreift,
wenn er von ihm unwiderstehlich mitgerissen wird, am Aufbau seines
geistig-sittlichen Lebens nach Massgabe seiner Kräfte zu arbeiten und
dieses Leben sinngemäss in die Gemeinschaft einzufügen, so ist in
dieser Arbeit das Grundproblem der Pädagogik gelöst. Bei Croce
wird uns die wirkliche Identität von Philosophie und
Pädagogik zum überzeugenden und treibenden Erlebnis.
Kann seinem Werke und kann dem Werke eines Denkers überhaupt
ein höheres Lob zuteil werden?

Wie ist Croce die Notwendigkeit dieser Identifizierung erwachsen
(Sganzini bezeichnet sie als den „Eckstein" des itabenischen Idealismus)?

Dadurch, dass er seine Philosophie aus dem sittüchen Quell
seiner Menschlichkeit speiste. Weil seine Probleme von wirklichen
moralischen Bedürfnissen ausgelöst wurden, so behielten sie auch volle
Lebenskraft und damit in ihren Lösungen einen unmittelbaren persön-
lichkeitsgestaltenden Wert. „Ich philosophierte, vom Bedürfnis
getrieben, weniger zu leiden und in mein moralisches und geistiges Leben
etwelche Ordnung zu bringen", schreibt Croce in der schon zitierten
Selbstkritik, und in einer vor wenigen Monaten veröffentlichten
meisterlichen Betrachtung über das Verhältnis von Philosophie und
Sittlichkeit im Geist des Denkers: „Man kann den Satz aufstellen,
dass Philosophie nicht Sittlichkeit, dass aber die Philosophie um so
tiefer Philosophie und um so reicher an Wahrheit ist, je tiefer sittlich
der Geist ist, der sie denkt."1) In diesem Bekenntnis liegt der Schlüssel
zu seinem Wesen und Werk. Croce hat seine Philosophie auf den
Felsen aufrichtiger innerer Erfahrung und lebendiger Humanität,
nicht auf den Sand eitler Fiktion gebaut. Er hat die Philosophie, wie
keiner vor ihm, vermenschlicht. Darum kann er sein Werk auch ge-

*) In: Filosofia come vita morale e vita morale come filosofia. La Critica März 1928.

135



trost der Nachwelt übergeben: dies Haus werden weder Platzregen
noch Winde (es hat schon manche ausgehalten; denn was gut und
zwingend ist, wird vielen unbequem) umzustürzen vermögen. Die
Wahrheit hat auch er nicht entdeckt, und kein Irdischer wird sie
entdecken; in Werken wie dem seinen aber leuchtet das Werden der
Wahrheit mächtig auf. Dr. Werner Günther, Neuchâtel.

Meine Sprachgeschichte.
Von H. Haas, Bern.

Ein Jahrzehnt beschäftigt mich, wenn nicht andauernd so doch
zeitweilig sehr stark die Frage nach dem Werden meiner Sprache,
meiner Sprachen sollte ich sagen; denn es handelt sich hier um eine
Zweisprachigkeit, um eine merkwürdige Mischung von natürlicher
(aus dem engen täglichen Verkehr mit Angehörigen verschiedener
Sprachfamilien entstandener) und künstlicher (aus erzieherischen
und sozialen Gründen im Elternhaus gewollter) Zweisprachigkeit,
deren Vor- und Nachteile ich oft erfahren durfte und musste. Mit
diesen Erfahrungen zum Teil aufs engste verknüpft ist mein jugendliches

Fühlen und Denken, damit teilweise auch mein Handeln, also
mein Leben. Von diesem zu schreiben lag mir fern; so blieb auch die
Geschichte meines Sprachlebens ungeschrieben. Und wenn ich heute
aus dieser Zurückhaltung hervortrete, geschieht es einer freundlichen
Aufforderung und Ermunterung zu hebe und in der Hoffnung durch
ein konkretes Beispiel die Vor- und Nachteile einer Zwei- oder
Mehrsprachigkeit; welcher heutzutage aus gesellschaftlichen und
hauptsächlich geschäftlichen Gründen immer noch übertriebene Wichtigkeit
beigemessen wird, ins richtige Licht zu setzen.

In einer ausgesprochenen Zweisprachen-Stadt, in Biel, geboren,
war ich eigenthch von der Wiege an bestimmt, auf einer zweigleisigen,
immer sich schneidenden Sprachbahn zu schreiten. Es ist dies das Los
aller, die auf dem breiten, nach Norden und Westen gelappten Band
der deutsch-welschen Sprachgrenze geboren und auferzogen werden
und einmal der Jurasenke entlang, dann wieder durch die Klüsen in
die Juratäler selbst wandern — wie es das Schicksal vieler Uhrmacherfamilien

mit sich bringt.
Man blickt hier in eine eigenartige Völkerwanderung mit all ihrer

aufbauenden, zersplitternden, sogar vernichtenden Gewalt hinein,
in ein Abwandern von Arbeitskräften aus dem Oberaargau der Aare
entlang über Solothurn, Grenchen, nach Biel, dann nach den Talschaften

im Innern des Jura.
Zu dieser Art von Auswanderern gehörten nicht nur meine Eltern,

sondern auch meine Grosseltern väterlicherseits. Die Grossmutter
war eine Bauerntochter von Ins (Anet). An der Sprachgrenze wohnend
sprach sie deutsch und einigermassen französisch. Der Grossvater,
der Maurermeister, stammt von Rumisberg im Oberaargau. Schon als
junger Mann baute er in den Dörfern und Städten westüch von Biel
136


	Benedetto Croce und die Pädagogik

