Zeitschrift: Schweizerische padagogische Zeitschrift

Band: 39 (1929)

Heft: 5-6

Artikel: Benedetto Croce und die Padagogik
Autor: Gunther, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-788249

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-788249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Benedetto Croce und die Pidagogik.

Prof. Dr. C. Sganzini hat in einem sehr verdankenswerten Aufsatz!)
die weittragende padagoglsche Bedeutung und Wirkung der idealisti-
schen Stromung in der neueren italienischen Philosophie (Croce und
Gentile) im allgemeinen und diejenige der Asthetik Croces im beson-
deren ins Licht geriickt. Der italienische Idealismus ist, wie Sganzini
ohne Zweifel mit Recht bemerkt, gegenwirtig die einzige philoso-
phische Doktrin, die einer Systematisierung der modernen pidago-
gischen Ansichten zugrunde gelegt werden kann. Durch die Identi-
fizierung von Philosophie und Piadagogik hat er einer dem heutigen
weltanschaulichen Bewusstsein immanenten Forderung Geniige getan,
und er vermag, in der Asthetik Croces insonderheit, den besten und
anerkanntesten Erziehungsgrundsitzen der neuen 'Zeit eine philo-
sophische Begriindung zu geben, die haltbarer ist als diejenige ge-
rduschvoller Reformtheoretiker. Man wird sich auch diesseits der
Alpen von dieser Tatsache immer mehr iiberzeugen. :

Im Folgenden seien den Ausfiihrungen Sganzinis einige Betrach-
tungen hinzugefiigt, die, den Gegenstand ,,Croce und die Pidagogik‘‘
von einer andern Seite her beleuchtend, geeignet sind, jene Aus-
fiihrungen zu erginzen und, in gewissem Sinne, auch zu illustrieren.

Von grossen universal gerichteten Geistern geht immer eine zwei-
fache Wirkung aus: eine direkt inhaltliche, von ihrem neuen Gedanken
getragene und eine vom bewusst doktriniren Gedanken mehr oder
weniger losgeloste, sich auf die innere Form des Werkes stiitzende,
mehr indirekte Wirkung. Man mochte diese beiden Einfliisse in scho-
nem Gleichgewicht vereinigt sehen. Gibt es ein erhabeneres, die Wiirde
und den Adel des Menschen tiefer bekriaftigendes Schauspiel als das
einer grossen Personlichkeit, deren Sein und Werk sich zur lebendigen
Inkarnation des eigenen schopferischen Gedankens gestaltet? Dieses
harmonische Verhéltnis wird aber haufig — vielleicht sogar in der
Mehrzahl der Fille — nicht erreicht. Wie oft ist der Gedanke grosser
als sein Schopfer! Neue und ziindende Ideen kénnen einem Gehirne
entspringen, ohne in das personliche Leben, die geistig-moralische
Konstitution ihres Urhebers wirklich gestaltend einzugreifen oder
wenigstens ohne eine nach aussen sichtbare Spur darin zu hinterlassen.
Es gehort Charakterstirke und niemals aussetzende geistige Beherr-
schung dazu, ein Leben vollig unter das Gesetz einer Idee zu stellen,
selbst wenn diese Idee das Kind unseres eigenen Geistes ist. Zu den
Personlichkeiten, deren unmittelbare gedankliche Wirkung gewaltig,
deren indirekter, immanenter Einfluss eher gering einzuschétzen ist,
diirfen wir, um nur einen Namen zu nennen, Rousseau zdhlen (als
,;Lemperament‘‘ freilich hat er eine bedeutende Wirkung ausgeiibt);
zu denen, welche ihr Lebenswerk und -werden zu einer strahlenden
Darstellung ihres grossen Gedankens zu schaffen wussten, gehort
Goethe. .

1) L’Esthéthue de Croce et la Pédagogie. In: ,,Annuaire de l’Instructmn publique
en Suisse.* 1926. S. 19—38.

129



Goethe — wir fiihren diesen Namen hier absichtlich an. Denn auf
ihn miissen wir zuriickkehren, wenn wir fiir Croces Personlichkeit
und Werk und seinen Einfluss auf das geistige Gehaben der Epoche
ein wahrhaftes Mass finden wollen: dort wie hier ein aus einem mich-
tigen Kerne ebenmissig und stet sich entwickelndes und nach allen
Seiten in die Weite strebendes Kunstwerk eines Lebens; eine ruhige,
arbeitsfreudige, unverdrossene Entfaltung einer weit und immer
weiter geschichteten und tief und immer tiefer dringenden Tétigkeit;
ein frithzeitiges Sichherausringen aus Zweifelsingsten und beklemmen-
der Dumpfheit (ob deren Ursachen nun in der eigenen Natur, in Schick-
salsschligen oder in Verhédltnissen der Umgebung zu suchen seien)
und ein sicheres und iiberlegenes Hineinwachsen in die Heiterkeit des
reifen Geistes, der seine Weisheit aus den unversieglichen Quellen
eines voll begriffenen Menschentumes schopft; ein vertrauensvolles
Offensein vor der Welt, um in ihrem Strom sich zu bilden, und zu-
gleich die aus- und abschliessende Stille des grossen Talents, das mit
klarem Vermogen, scheidend und ordnend, in die Mannigfaltigkeit der
Welteindriicke greift.

Das Leben Croces —es geht fast ganz in seinem Werke
auf — ist, wie dasjenige Goethes, das eindrucksvolle
Sichtbarwerden einer hohen schopferischen Idee, und
durch dieses lebendige Beispiel hat Croce padagogisch
(das Wort im weitesten Sinne aufgefasst) bisher ebenso
sehr, vielleicht mehr gewirkt als durch seine blosse
Theorie.

Sein Einfluss auf die italienische Kultur des letzten Vierteljahr-
hunderts — und mit dem Einfluss Croces auf die Weltkultur ist und
wird es dhnlich sein — war, wie Sganzini hervorhebt, nicht so sehr der
schnelle Sieg einer Doktrin als vielmehr das langsame, fast unmerk-
liche Eindringen in die geistigen Gepflogenheiten der Nation, nicht
so sehr die rasche Applikation einer neuen Lehre als die Schaffung
einer neuen geistigen Verfassung, der sich selbst die Gegner nicht ent-
ziehen konnten. Der Gedanke Croces (wichtig ist nicht, viele Gedanken
zu haben, sondern einen, der aber die Kraft besitzt, alle iibrigen zu
erleuchten und zu ordnen: Croce hat es mehr als einmal selbst betont)
erwies sich als zu schwer an Folgerungen und zu reich an Postulaten,
um ohne weiteres ins geistige Leben der Nation iiberzugehen und sich
in allgemeine Uberzeugungen zu verwandeln (Croce selber bekennt
in einem seiner letzten Werke, der Storia d’Italia, der Geist, mit dem
er zu Werke ging, sei von wenigen wirklich erfasst und seine Einheit
zumeist zersplittert und entstellt worden). Wie Goethes Einfluss sich
erst jetzt, ein Jahrhundert nach seinem Tode, in seiner vollen Weite
und Tiefe auszuwirken beginnt, so wird Croce, trotz der Anerkennung,
die er schon gefunden hat, erst nach Jahrzehnten in seinem eigensten
Gedanken voll verstanden und gewiirdigt werden. Was ihm bis jetzt
an wahrhaft authentischer und reiner Wirkung zugefallen ist, stiitzt
sich, man geht in dieser Behauptung kaum fehl, zu einem grossen Teil
nicht auf den Inhalt, sondern auf die Form des Croceschen Werkes,

130



nicht auf die Macht seiner philosophischen Idee, sondern auf die Macht
ihrer Verwirklichung im eigenen Beispiel und hat gerade deshalb auch
in seiner Erscheinung einen mehr fragmentarischen Charakter. Croce
ist mit seinem eigenen ausreifenden Gedanken gewachsen, er hat ihn
vorgelebt und damit vor die Augen seiner Landsleute zunichst, vor
die Augen der Welt hernach das Exempel einer Gestaltung des in-
wendigen Lebens gestellt, das nur darum nicht allgemeinere Bewun-
derung erregt und bewusstere Erfassung seiner gedanklichen Grund-
lagen auslost, weil es sich mit vollendeter Natiirlichkeit herangebildet
und seine Wirkung fast lautlos ausgeiibt hat. Freilich wird auch hier
die Zukunft erst die grossartige Abrundung und die zwingende Einheit
des Croceschen Lebenswerkes ins volle Licht zu stellen vermogen. Wir
sind dieser rastlos schaffenden Kraft noch zu nahe, noch zu sehr im
Banne ihrer iiberragenden Titigkeit (das gilt, trotz des Faszismus,
fiir Italien besonders), um ein allseitig gerechtes Urteil fillen zu
konnen. Vom posterioren Urteil aber ist das Erlebnis des wahrhaft
aufbauenden Gedankens, den Croce vertritt und verkérpert, unab-
hingig. Dieses Erlebnis allein schon ist das Studium des Italienischen
wert.

Die erste Beriihrung mit dem Croceschen Werke — wir denken hier
zuvorderst an jugendliche, in die Lebensprobleme sich hineinarbeitende
Leser — kann leicht eine Art Enttduschung oder doch zunichst ein
kleines Missbehagen wecken. Croce ist kein sogenannter ,,blendender*
Schriftsteller (wir iiberlegen vielleicht nicht sofort, dass die wahrhaft
grossen Schriftsteller dies nie gewesen sind), er unterhilt keineswegs
durch ein geistreiches Pointenspiel und iiberrascht nicht durch Ge-
dankenfunde. Sein Stil ist niichtern, ja scheinbar trocken (den nicht
geistreichen, sondern geistvollen Humor Croces lernt man erst spiter
wiirdigen), von #dusserster Sachlichkeit, immer zielstrebig, immer be-
herrscht, und dieser scheinbar so kiihle, abhandelnde Ton mag einen
zu Anfang ein bisschen anfremden. Liest man aber geduldig und die
Probleme verarbeitend weiter, liest man sich in Croces Sprache und
Behandlungsweise hinein, so gerdt man unfehlbar mehr und mehr in
den Bereich einer ganz eigenartig méchtigen Anziehungskraft. Woran
dies liegt, iiberlegt man vorderhand gar nicht. Die geistige Spannung,
die in den Biichern Croces auf jeder Seite lebt, das wundervolle Gleich-
gewicht aller ins Spiel getretenen Krifte — Vielleicht Croces hervor-
ragendste Eigenschaft —, die in ihrer Natiirlichkeit vollendete
Sprache, sie schlagen uns ganz unmerklich in ihren Bann. Und die
Probleme beleben sich, bekommen Leuchtkraft (hier iiberzeugen wir
uns von ihrer Existenz, in der Schule waren wir davon oft nur so
obenhin oder gar nicht iiberzeugt), ihre Losung wird uns Bediirfnis
und Sorge, weil unser eigener Lebensdrang in ihnen mitzuschwingen
scheint, fast gierig lesen wir weiter, horchen plotzlich auf, ein ganzer
kleiner Organismus von Problemen und Losungen hat sich vor uns
aufgetan, und dieser Organismus hat seine Wurzeln, wie wir freudig
erkennen, wirklich in uns selber, in unserem Inwendigsten, und er
dringte zum Lichte, uns nur in dumpfer Ahnung bewusst. Und nun

131



kommt es vielleicht wie eine Art Berauschtheit iiber uns. Immer mehr
erkennen wir, wie alle Probleme zuriickfiihren in die allméchtige Idee
des schopferischen Geistes, wie alle Veristelungen des Gedankens in
ihm ihren gemeinsamen Ursprung haben, und schiichtern erst, ver-
trauender dann neigen wir uns iiber die Quellen unseres eigenen
Geistes (eine schopferische Kraft liegt in jedem), fiithlen, wie eine Kraft
sich in uns entbindet, wie die Probleme unserem eigenen Dasein ent-
wachsen, und erlosend kommt uns die Erkenntnis, dass Philosophie
jeden zutiefst angeht, dass sie ein Suchen nach Klarheit ist, ein Beant-
worten von Fragen, die wirklich bestehen und uns bedngstigen, dass
nur Quantitits-, nicht Qualitdtsunterschiede den spekulativen und
den empirischen Gedanken trennen, und so bahnt sich unversehens
in uns ein Bildungserlebnis tiefster und dauerhaftester Art an: wir
erfahren die zeugende Macht des Gedankens.

Und nun beginnt der scheinbar trockene, kiihle und kompakte Stil
Croces durchsichtig zu werden, wir blicken durch ihn hindurch auf das
schaffende Leben, in dem die Probleme erstehen, und die Probleme
werden unsere Probleme, das schaffende Leben wird unser schaffendes
Leben, die Lust und die Kraft des treibenden Gedankens werden in
uns wach. Croce bekriftigt in uns das Selbstvertrauen (das nicht
Uberhebung wird, wenn wir seinen Sinn recht verstehen), er ermutigt
uns, zu arbeiten und den Fragen des Geistes mit Natiirlichkeit und
mit dem freudigen Willen zu verstehen, gegeniiberzutreten. Wenn uns
der Gedanke einmal so erfasst hat, dass seine bauende Kraft an
unser Innerstes rithrt, dann werden wir ihn nicht mehr los, dann sitzt
er uns wie ein wohltitiger Stachel im Fleisch. Und je mehr wir nach
seiner Tiefe forschen, je mehr wir in das Wesen der Intuition, des
schopferischen Geistes einzudringen suchen, desto mehr wird uns die
Wahrheit klar, die wir am Werke Croces so eindriicklich veranschau-
licht finden: dass Leben organisches Wachstum ist, stetes klares Fort-
schreiten, straffe Zucht in der Freiheit, Beherrschung abseitfiihrender
Triebe, Formung der wirkenden Krifte, Zusammenhang der Ziele,
Gleichgewicht und Harmonie, .und dass diese Gestaltung des Gestalt-
losen sich nur in geduldiger und wachsamer Arbeit, in aufrichtig immer
strebendem Bemiihen erfiillt. Und mit dieser Erkenntnis weiten und
vertiefen sich auch unsere Interessen, denn des Lebens Strome fliessen
nach allen Seiten. Wir sind gezwungen, ringsum zu sehen, der Gedanke
verzweigt sich im Raum und in der Zeit, aus dem nationalen sehen wir
den europiischen, aus dem europiischen den Welt-Gedanken er-
wachsen, die gegenwirtige Idee weist uns auf die vergangene, die von
jener erneuert und erginzt wird, die Geschichte des menschlichen
Geistes lockt uns in die durchmessene Bahn. Und wir verstehen die
Crocesche Weltoffenheit, die sich keinem geistigen Problem verschliesst
und deren erste Sorge es ist, die Probleme in die grosse Einheit des
weltanschaulichen Gedankens zu stellen, um aus der lebendigen
Quelle selbst, in der sie verwurzelt sind, die Losungen hervorgehen zu
lassen. Wie wird uns beim Anschauen des steten inneren Wachstums
klar, dass eine Losung ein neues Problem erzeugen muss, dass das

132



Leben des Geistes immer im Fluss ist und daher keine Moglichkeit
besteht, die Wahrheit auf immer festzulegen, dass diese vielmehr ewig
wird, in jedem unserer Akte, den wir nach moglichen Kriften ge-
stalten, in jedem Moment, den die Menschheit durchlebt. Croce hat
das Erlebnis von der Notwendigkeit fortwdhrender Um- und Neu-
gestaltung des schon Gestalteten mit seinem ganzen Werk illustriert
und iibrigens auch wortlich bekannt — eine Stelle klarster Menschlich-
keit: ,,... Nun aber belehrte mich die Unmoglichkeit, die ich an mir
beobachtete auf einem schon gedachten Gedanken auszuruhen, die
Wahmehmung, dass die Probleme, kaum dass die Ernte der Losungen
eingebracht war, abermals aufsprossen und das bereits zu Ende ge-
dachte von neuem in Frage stellten (was mir in jedem Teil der Philo-
sophie widerfuhr, den ich aufnahm oder wieder aufnahm), belehrte
mich dies alles mit der Tat, dass die Wahrheit sich nicht ein fiir allemal
festlegen lésst. Zur selben Zeit lehrte es mich Bescheidenheit, was mein
gegenwiartiges Denken anbelangt, weil dieses mir schon morgen un-
zureichend und der Verbesserung bediirftig erscheinen wiirde, aber
auch Nachsicht gegen mein Selbst von gestern oder das der Vergangen-
heit iiberhaupt, da ich dennoch etwas tatsichlich Wahres gedacht
hatte, so unvollkommen es auch meinem Gegenwirtigen erscheinen
mochte : Bescheidenheit und Nachsicht, die sich in ein ehrfurchtsvolles
Gefiihl den Denkern vergangener Zeiten gegeniiber wandelte, an denen
(wie ich es friiher getan) ich mich von da an hiitete, Tadel zu iiben,
dass sie das zu tun nicht vermochten, was kein Mensch SO gross er
auch sei, vermag : die ewige Wahrheit zu erfassen, das heisst den fliich-
tigen Augenblick als ewig festzuhalten. Noch eine andere Erfahrung
ward mir zuteil, dass jeder Fortschritt meines Denkens nidmlich sich
nicht sowohl in dem Verharren innerhalb der Probleme, die ich gelost
hatte, erfiille, sondern in der Formulierung neuer Probleme, und dass
diese, obgleich auf der Grundlage der vorhergehenden fussend, den-
noch nicht unmittelbar Folgerungen von diesen seien, sondern angeregt
durch neue Gefiihlsschwingungen und neue Lebensbedingungen ...
Diese Schlussfolgerung ist nicht allein fiir die weitere Entwicklung
meines Denkens ausserordentlich wirksam geworden, sondern fiir mein
ganzes geistiges Leben iiberhaupt, da sie mich von dem Skeptizismus
mir selbst und dem Vermogen des Menschen gegeniiber, das Wahre
zu erfassen, endgiiltig zu befreien beitrug. Denn so hochmiitig auch
ein Philosoph sein mag (und hochmiitig bin ich niemals gewesen, trotz
mancher Ausbriiche der Ungeduld und einer gewissen polemischen
Schirfe, die man vielleicht als Hochmut auslegen konnte), wie konnte
er jemals beanspruchen, fiir sich allein, in dem von ihm vorgeschlage-
nen System, die Wahrheit ,entdeckt zu- haben, die den vorher-
gehenden Jahrhunderten unbekannt geblieben wire? Und mag er
noch so eigensinnig und verstockt sein (verstockt wie ein Schopen-
hauer!), wie konnte er sich der Einsicht verschliessen, dass sein Be-
harren bloss scheinbar und annihernd ist, dass er selbst sich in einer
fortwihrenden Entwicklung und einer teilweisen Negation seiner
vorausgehenden Behauptungen befindet? Sobald der Begriff einer

133



feststehenden und aussergeschichtlichen Wahrheit gesetzt wird, ist
demnach der Skeptizismus unausweichlich und uniiberwindbar. Allein
der Begriff der Wahrheit als Geschichte mildert den Hochmut der
Gegenwart und erschliesst die Hoffnungen der Zukunft; so ersetzt er
das verzweiflungsvolle Bewusstsein, alle Miihe sei vergebens, den
Schleier von dem, was uns stets entfliecht und sich verbirgt, reissen zu
wollen, durch das Bewusstsein, stets das zu besitzen, was fortwihrend
an Reichtum gewinnt, und bringt an Stelle des triiben Bildes einer
blinden, in der Dunkelheit tappenden Menschheit deren heroisches
Bild, das de claritate in claritatem emporsteigt ... 1)

Die Lebensnihe des Croceschen Gedankens und das tief in ihm
verankerte Bewusstsein von der Wiirde des Menschengeistes kommen
in einem der Hauptmomente seiner Philosophie scharf und zwingend
zum Ausdruck: in seiner auf Hegel und Vico ruhenden, aber in eigener
Weise ausgebauten Lehre von der Dialektik des Geistes. Croce unter-
nimmt es in ihr, die Antinomien des Geisteslebens (Gut und Boése,
Wahr und Falsch, Schon und Unschon, Neigung und Pflicht, freie
Schopfung und Tradition usw.) auf dem Wege der Phinomenologie
des (dsthetischen, logischen, 6konomischen, ethischen) Bewusstseins
zu iiberbriicken und sie in ihrer Funktion als unendliche Lebens-
erhalterinnen und -bereicherinnen zu erweisen. Sganzini sieht in der
Leichtigkeit, mit der die Crocesche Theorie der Dialektik die jedem
geistigen Problem innewohnenden Gegensitzlichkeiten ausgleicht,
ihren schwachen Punkt; denn in der Praxis, in der péidagogischen
Praxis insonderheit, wo die Antinomien zuweilen scharf aufeinander-
zuprallen pflegen, stellen sich ihrer Uberwindung gewaltige Schwierig-
keiten entgegen. Die Gegensitze lassen sich in unserer Wirklichkeit
selten in reiner Harmonie auflosen; die Gewichte verschieben sich
immer mehr oder weniger zugunsten der einen oder der andern Seite.
So sind z. B. auch die Padagogen des italienischen Idealismus — ihr
hervorragendster Praktiker ist Lombardo-Radice — bald mehr Tra-
ditionalisten, bald mehr konsequente Neuerer (Croce selber gehorte
als Unterrichtsminister eher zu den ersteren). Dieser Nachteil hat
aber, auch Sganzini gesteht es, keine sehr grosse Wichtigkeit, wenn
man sich nur an den Geist der Lehre halt. Von dusseren Attitiiden
bleibt die innere Dialektik zumeist unbehelligt, und um diese geht es.
Was uns dusserlich in der Praxis oft als schriller ungeloster Dualismus
erscheint, erfiillt sich inwendig in stiller Synthese. Und wie vieles, was
der Augenblick als ungelost erscheinen lidsst, geht ein zur Harmonie
der Ewigkeitsdialektik! Croce hat iibrigens ein besonderes Recht, die
dialektische Theorie zu einer der Grundlagen seiner Philosophie zu
machen: in seinem Werke ist sie in solchem Masse Wirklichkeit ge-
worden, dass man darin oft die geheimen Schwingungen der gelosten
Antinomie wie einen stillen Lebensjubel zu spiiren vermeint. Hier
wiederum beweist er in glinzender Weise mit seinem eigenen Beispiel,

1) Aus: ,,Beitrag zur. Kritik meiner selbst** (1915). Ubersetzung von J. von
Schlosser. F. Meiner, Leipzig, 1923. S. auch: Der Lesezirkel von Hottingen 1924/25.
Heft 6/7.

134



was er spekulativ postuliert. Das heitere Gleichgewicht seines Werkes
ist nicht billige Verebnung unbequemer Gegensitze, sondern Aner-
kennung und Auflosung der Kontraste, nicht das miissige Spiel eines
sich im Schein des Ebenmasses gefallenden Geistes, sondern eine leben-
dige Schopfung aus innerstem Miissen. Und darum dringen wir auch
um so tiefer in das Verstindnis dieser dialektischen Dynamik, je mehr
uns des Geistes Wirken und Schaffen dringende Erfahrung wird, je
kraftvoller uns zum Bewusstsein kommt, dass Leben stete Erhebung
und Gestaltung ist.

Mit diesen zwei — sich erginzenden — Grunderlebnissen, die Croce
uns vermitteln kann: Hinleitung zum unendlichen Quell des Geistes,
aus dem alles wahre und reine Leben entspringt und Aufzeichnung
des unendlichen Wachstums und damit der unendlichen Harmonie
in der steten Uberwindung der steten Antinomie, stehen wir nicht nur
auf dem Gebiet der Philosophie, sondern zugleich auch auf dem der
Pidagogik. Denn was ist Erziehung anderes als Entbindung schopfe-
rischer Krifte und Starkung der jedem Geist innewohnenden ge-
staltenden Dialektik? Wenn die. Tdtigkeit des Geistes sich wirklich
im Menschen entfesselt, wenn die Gewalt des Gedankens ihn ergreift,
wenn er von ihm unwiderstehlich mitgerissen wird, am Aufbau seines
geistig-sittlichen Lebens nach Massgabe seiner Krifte zu arbeiten und
dieses Leben sinngemiss in die Gemeinschaft einzufiigen, so ist in
dieser Arbeit das Grundproblem der Piadagogik gelost. Bei Croce
wird uns die wirkliche Identitdt von Philosophie und
Pidagogik zum iiberzeugenden und treibenden Erlebnis.
Kann seinem Werke und kann dem Werke eines Denkers iiberhaupt
ein hoheres Lob zuteil werden?

Wie ist Croce die Notwendigkeit dieser Identifizierung erwachsen
(Sganzini bezeichnet sie als den ,,Eckstein‘ des italienischen Idealis-
mus)? Dadurch, dass er seine Philosophie aus dem sittlichen Quell
seiner Menschlichkeit speiste. Weil seine Probleme von wirklichen
moralischen Bediirfnissen ausgelost wurden, so behielten sie auch volle
Lebenskraft und damit in ihren Losungen einen unmittelbaren person-
lichkeitsgestaltenden Wert. ,,Ich philosophierte, vom Bediirfnis ge-
trieben, weniger zu leiden und in mein moralisches und geistiges Leben
etwelche Ordnung zu bringen‘‘, schreibt Croce in der schon zitierten
Selbstkritik, und in einer vor wenigen Monaten versffentlichten
meisterlichen Betrachtung iiber das Verhiltnis von Philosophie und
Sittlichkeit im Geist des Denkers: ,.Man kann den Satz aufstellen,
dass Philosophie nicht Sittkchkeit, dass aber die Philosophie um so
tiefer Philosophie und um so reicher an Wahrheit ist, je tiefer sittlich
der Geist ist, der sie denkt.“1) In diesem Bekenntnis liegt der Schliissel
zu seinem Wesen und Werk. Croce hat seine Philosophie auf den
Felsen aufrichtiger innerer Erfahrung und lebendiger Humanitat,
nicht auf den Sand eitler Fiktion gebaut. Er hat die Philosophie, wie
keiner vor ihm, vermenschlicht. Darum kann er sein Werk auch ge-

1) In: Filosofia come vita morale e vita morale come filosofia. La Critica Marz 1928.

135



trost der Nachwelt iibergeben: dies Haus werden weder Platzregen
noch Winde (es hat schon manche ausgehalten; denn was gut und
zwingend ist, wird vielen unbequem) umzustiirzen vermogen. Die
Wahrheit hat auch er nicht entdeckt, und kein Irdischer wird sie ent-
decken; in Werken wie dem seinen aber leuchtet das Werden der
Wahrheit méchtig auf. Dr. Werner Giinther, Neuchatel.

Meine Sprachgeschichte.

Von H. Haas, Bern.

Ein Jahrzehnt beschaftigt mich, wenn nicht andauernd so doch
zeitweilig sehr stark die Frage nach dem Werden meiner Sprache,
meiner Sprachen sollte ich sagen; denn es handelt sich hier um eine
Zweisprachigkeit, um eine merkwiirdige Mischung von natiirlicher
(aus dem engen taglichen Verkehr mit Angehorigen verschiedener
Sprachfamilien entstandener) und kiinstlicher (aus erzieherischen
und sozialen Grinden im Elternhaus gewollter) Zweisprachigkeit,
deren Vor- und Nachteile ich oft erfahren durfte und musste. Mit
diesen Erfahrungen zum Teil aufs engste verkniipft ist mein jugend-
liches Fiithlen und Denken, damit teilweise auch mein Handeln, also
mein Leben. Von diesem zu schreiben lag mir fern; so blieb auch die
Geschichte meines Sprachlebens ungeschrieben. Und wenn ich heute
aus dieser Zuriickhaltung hervortrete, geschieht es einer freundlichen
Aufforderung und Ermunterung zu liebe und in der Hoffnung durch
ein konkretes Beispiel die Vor- und Nachteile einer Zwei- oder Mehr-
sprachigkeit; welcher heutzutage aus gesellschaftlichen und haupt-
sichlich geschaftlichen Griinden immer noch iibertriebene Wichtigkeit
beigemessen wird, ins richtige Licht zu setzen.

In einer ausgesprochenen Zweisprachen-Stadt, in Biel, geboren,
war ich eigentlich von der Wiege an bestimmt, auf einer zweigleisigen,
immer sich schneidenden Sprachbahn zu schreiten. Es ist dies das Los
aller, die auf dem breiten, nach Norden und Westen gelappten Band
der deutsch-welschen Sprachgrenze geboren und auferzogen werden
und einmal der Jurasenke entlang, dann wieder durch die Klusen in
die Jurataler selbst wandern — wie es das Schicksal vieler Uhrmacher-
familien mit sich bringt.

Man blickt hier in eine eigenartige Volkerwanderung mit all ihrer
aufbauenden, zersplitternden, sogar vernichtenden Gewalt hinein,
in ein Abwandern von Arbeitskriften aus dem Oberaargau der Aare
entlang iiber Solothurn, Grenchen, nach Biel, dann nach den Talschaf-
ten im Innern des Jura.

Zu dieser Art von Auswanderern gehorten nicht nur meine Eltern,
sondern auch meine Grosseltern vaterlicherseits. Die Grossmutter
war eine Bauerntochter von Ins (Anet). An der Sprachgrenze wohnend
sprach sie deutsch und einigermassen franzosisch. Der Grossvater,
der Maurermeister, stammt von Rumisberg im Oberaargau. Schon als
junger Mann baute er in den Doérfern und Stadten westlich von Biel

136



	Benedetto Croce und die Pädagogik

