
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 38 (1928)

Heft: 1

Artikel: Der pädagogische Anti-Intellecktualismus : eine Entgegnung an Herrn
Prof. Dr. C. Sganzini in Bern

Autor: Hänssler, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


trachten. Nicht die Namen, sondern die Erscheinungen müssen in
den Vordergrund der Betrachtung gerückt werden, und die wechselseitigen

Beziehungen sollen gesucht werden. Dann pulsiert das wirkliche

Leben mit seinen tausendfältigen Erscheinungsformen im Unterricht,

macht ihn lebendig und erzieht den Schüler zu denkender Arbeit.
So lernt er seine Heimat kennen und heben.

Der pädagogische Anti-Intellektualismus.
(Eine Entgegnung an Herrn Prof. Dr. C. Sganzini in Bern.)

Der schwerwiegenden Frage: „Warum überhaupt sittlich-religiöse
Erziehung?" rückt in Heft 7/8 der S.P.Z.1) Herr Prof. Sganzini zu
Leibe in einer Arbeit, die eine respektable Höhenlage der Problematik
aufweist und nach allen Richtungen hin Anregungen zum
Weiterverfolgen der angedeuteten Gedankengänge darbietet. Aber eben
dieser Weiterverfolg, das tiefere Hineindringen in die vorgelegten
Probleme führt zu einigen Fragen und Bedenken, die wir im Interesse
der Sache nicht unterdrücken können.

Der Verfasser hatte, in geradliniger Weiterführung der
Grundansicht Pestalozzis, dass dem Glauben und der Liebe gegenüber der
Erkenntnis das Primat zukomme, die These aufgestellt und begründet,
dass die wesentliche Verantwortung in der Erziehung auf die
Wertungsbildung falle, d. h. in den Aufgabenkreis der ökonomischen,
sittlichen und religiösen Erziehung; Intellektbildung kann nicht Sorge
für das Ganze, ja nicht einmal für das Wesentliche der Erziehung sein.
Als pädagogische Forderung ergibt sich, dass Erziehungsarbeit
notwendigerweise am Wertungssystem einzusetzen hat, dass die objektive
Hinwendung vom Werten und nicht vom Erkennen aus anzubahnen
ist. Erst muss im Werten der Wille zur Objektivität tatsächlich
vorhanden sein, dann kann das Erkennen auch nach Objektivität streben
und Gewähr objektiven Verhaltens sein. Die Objektivität oder Reinheit

im Werten, welche letzthin restlos liebende Hingabe ist, fällt nun
aber auch mit dem ewigen Kern rehgiösen Verhaltens zusammen.

In aller Kürze seien damit die Hauptlinien aus Sganzinis Aufsatz
ins Gedächtnis zurückgerufen; wer für die Kontroverse Interesse hat,
tut allerdings gut daran, Sganzinis instruktiven Aufsatz im
angegebenen Heft noch einmal durchzulesen, um sicher zu gehen.

Für Sg. steht es fest, dass Werten das Wesentliche und alles
Erkennen sich erst auf der Grundlage bestehender Richtungen
aufbauen kann. Richtung ist primär, Erkennen sekundär.
Erkennen ist nicht eine selbstgenügsame, autonome Sphäre, es setzt
Wertungen voraus, baut sich auf einem System von Wertungen
auf, erfüllt seinen Zweck, indem es in den Dienst der Wertungen
tritt. Sg. möchte zwar das Prioritätsverhältnis des Wertens vor dem
Erkennen nur als „in ideeller Hinsicht" geltend hinstellen, aber alle

*) Jahrgang 1927.

21



seine oben angeführten Wendungen und Darlegungen lassen keinen
Zweifel darüber aufkommen, dass er zugleich auch das
faktischgenetische Prius im Auge hat, die unbestreitbare Tatsache, dass das
Wesen selbst seinen eigenen Funktionen und Möglichkeiten vorausgehen

muss, dass somit auch die dem Wesen näher liegenden Sphären,
wie das Werten, dem erst sekundären oder gar tertiären Erkennen
grundlegend vorausgehen müssen. Operari sequitur esse. Soweit gehe
ich mit Sg. ganz einig. In dieser einfachen Feststellung
faktischgenetischer Aufeinanderfolge sind die Objekte noch nicht in besonderer

Hinsicht, sondern bloss allgemein dahin bewertet, als sie Gegenstände

möglicher Beurteilung sind, eine Bewertung, die allen
Erkenntnisgegenständen zugesprochen werden muss. Es ist klar, dass
aus diesem faktisch-genetischen Prius der Wertsphäre von aussen her
noch kein besonderer Wert gegenüber dem Erkennen zugesprochen
werden kann, es sei denn, dass man dem Zauber des kantischen
Apriorismus erliegt, in dessen a priori sowohl die Bedeutung „sensual-
frei-allgemeingültig und notwendig", als auch zeitliches sowie ordinales
Prius zusammenfHessen1), oder dass man gerade in der vorliegenden
Frage, zu deren Entscheid sich neben dem Erkennen starke Wertungsmomente

aufdrängen, sein eigenes Erkennen zu sehr zum Diener
fixierter Werte degradiert und sich von vornherein der Einsicht in
die nun folgenden Gedankengänge verschliesst.

Denn nun können wir diese oben bloss festgestellte Prioritätsrelation

in ganz spezieller Hinsicht einer Bewertung aussetzen; wir
müssen dazu eine bestimmte Bezugskonstante haben, in bezug auf
welche eben einzelne Faktoren des Verhältnisses in ihrer positiven
oder negativen Werthaftigkeit deutlicher hervortreten. Nehmen wir
als Bezugskonstante die pädagogische Beeinflussungsmöglichkeit, die
Erziehbarkeit, so ist klar, dass auch unter diesem ganz speziellen
Aspekt die Wertsphäre immer noch ihre Prävalenz gegenüber dem
Erkennen behauptet. Wer die Möglichkeit hat, in die Wertsphäre
eines Menschen ordnend und gestaltend einzugreifen, schafft sich
damit die Konstituenten, die Grundlagen späterer intellektueller
Auswirkung. Der Hinweis auf die pädagogische Bedeutung der
Wertsphäre, das Abrücken vom sokratischen Tugendwissen ist sicher eine
sehr verdankenswerte Leistung im Hinblick auf die früher üblichen
intellektualistischen Einseitigkeiten.

Nun aber haben wir — und das scheint mir in Sg.s Arbeit
übersehen worden zu sein — den zu erziehenden Zögling in einer Art
theoretischer Isolierung belassen, wir haben nur den individuellen,
von innen nach aussen gerichteten Geschehensablauf ins Auge gefasst.
Alle unsere beschriebenen und zugestandenen Wertungen bezogen sich
eben auf diese ganz spezielle und künstlich konstruierte Situation,
wir haben nur die Individualdisposition der Ethik überprüft. Es steht
aber der Zögling wie jeder Mensch nicht draussen auf einem
archimedischen Standpunkt, sondern mitten im bunten Weltengetriebe,

x) Vgl. J. Stickers: „Wiedergeburt der system. Philosophie." Berlin 1927. S. 173.

22



er ist verflochten und eingesponnen in ein Netz von Abhängigkeiten
und Bedingungen, er ist nicht nur Geschehenssubjekt, als welcher er
bei Sg. etwas zu stark in den Vordergrund tritt, sondern auch
Geschehensobjekt. Wir haben es nicht nur mit individuellen, von innen
nach aussen fliessenden Geschehensströmen zu tun, sondern auch mit
Strömen, die von aussen nach innen, von der Aussenwelt auf das
Subjekt gehen. Wir haben bisher die Tatsache vernachlässigt, dass
jede Aktion des Individuums genau besehen eine Reaktion
darstellt. Mit dieser veränderten Situation ändern sich auch die auf die
Wert- und Erkennensphäre gerichteten Wertungen, dürfen und müssen
sich ändern, denn wir haben es in der vorliegenden speziellen Frage
nicht mit absoluten, unbedingten, sondern mit bedingten Werten zu
tun. Da lässt es sich denn nicht von der Hand weisen, dass dem
Erkennen und dem Intellekt in dieser neu geschilderten Situation, innerhalb

dieses der Wirklichkeit besser gerecht werdenden Bildes, grössere
Bedeutung zukommt als dies unter den oben geschilderten Situations-
bedingungen angängig war. Gewiss, auch jetzt noch wird der Stoss des
von aussen nach innen gerichteten Geschehens in dem hinter dem
Erkennen liegenden Irrationalen aufgefangen, aber in der hinterher
einsetzenden Verarbeitung in der Bewusstseinsphase, in der
Reflexion, wird das Geschehen beleuchtet, in seiner Eigenart erkannt
und eingeordnet in bereits bekannte Tatsachenreihen. Hier befinde
ich mich zu den Ausführungen Sg.'s im Widerspruch: Ich kann mir
nicht denken, dass die Bewusstseinstatsachen der Reflexion und der
Erkenntnis für das Werten völlig gegenstandslos und beziehungslos
dastehen, dass sie für sich ein Reich, eine abgesonderte Provinz
bilden, ohne jeden Zusammenhang mit den andern individuellen
Geschehensphasen. Ich stehe doch wohl nicht allein mit der Ansicht,
dass, so wie Werten auf das Erkennen, so auch das Erkennen auf das
Werten einzuwirken vermag, dass wir hier das Verhältnis von Wechselwirkung

und nicht rein einsinniger Richtungswirkung von innen nach
aussen vor uns haben. Auf Grund dieser Wechselwirkung modifiziert
sich fortwährend mit fortschreitendem Erkennen auch das Werten; ob
in vorteil- oder nachteilhaftem Sinn, das steht hier vorerst nicht zur
Diskussion, aber jeglichen Einfluss und jede Einwirkung des
Erkennens auf das Werten abstreiten heisst doch sicher Tatsachen und
Einsichten aus fixierten Wertungen heraus vergewaltigen. Was
beweisen die „hohen Leuchten der Wissenschaft, die ein
kindischsubjektives Werten an den Tag legen, wo es auf lebendige
Kontaktbeziehungen ankommt?" Genau besehen doch nur, dass es diesen
vereinzelten Individuen bei unerhörter Hypertrophie des Intellekts
aus ganz bestimmten, vielleicht konstitutionellen, vielleicht andern
Gründen nicht gelungen ist, ihre Wertsphäre entsprechend zu
modifizieren und auszubilden. Was beweisen diese vereinzelten und durchaus

nicht unbegreiflichen Fälle gegenüber der Überzeugungswucht
grosser Tatsachengengebiete, gegenüber der Tatsache einmal, dass
sehr viel Intellektuelle mit Bereicherung ihres Intellektes ihr Gefühlsund

Wertleben nicht haben verkümmern lassen, sondern es eben-

23



falls verfeinert und bereichert haben, gegenüber der noch
allgemeinern Tatsache, dass denn doch Kulturvölker gegenüber primitiven
Völkern ein Wertleben manifestieren, das gewiss nicht einem Ideal
entspricht, aber doch bis zu einem gewissen Grad den Sinn unserer
ganzen Erziehungs- und Unterrichtsarbeit zu rechtfertigen imstande
ist. Ohne Intellekt hätten wir nur eine chaotische Masse von
Erkenntnistatsachen, aber keine geordnete Erkenntnis der Aussenwelt
und Umwelt zu unserer Verfügung. Erst diese geordnete Erkenntnis
ermöglicht denn auch die mit Recht von Sg. geforderte „Konvergenz
gegen eine letzte Richtungseinheit." Ohne diese Erkenntnis wäre
auch das Werten, das doch auch ein Werten gegenüber der Umwelt
ist und nicht nur ein individuell-immanentes Werten, blind und hilflos

gerade gegenüber dieser Umwelt, an der es sich betätigen soll. In
dieser Hinsicht also wird Sg. der Erkenntnis sicher nicht ganz
gerecht; er schreibt zwar: „Erkennen kann nur indirekt auf Wertungsbildung

einwirken, nämlich durch klärende Vorarbeit, welche unter
Umständen wohl neue Entscheidungen vorbereiten kann." Es
versteht sich von selbst, dass Erkenntnisse immer nur auf nachfolgende
und nicht auf ihnen vorausgehende Entscheidungen einwirken können;
Wertentscheidungen wirken auf folgende Erkenntnisse, und diese
wieder auf später folgende Wertentscheidungen. Wenn dies
Verhältnis von Ursache und Wirkung „indirekte Einwirkung" ist,
wodurch würde sich wohl dagegen die direkte Einwirkung kennzeichnen
lassen? Wesentlich ist, dass Erkenntnis bestimmend auf
Wertentscheidungen einwirken kann, wenn aucü nur a parte post. Und wenn
man ihr schon diese Einwirkung zugibt, warum denn nicht dem
Erkennen und dem Intellekt diejenigen Ausbildungsmöghchkeiten
zukommen lassen, die eine wirklichkeitsgerechte Modifizierung der
Wertsphäre in Aussicht stellen? „Wissenschaft, Erkennen setzen
Richtung voraus, hängen ab von den Richtungen, die sich Wirklichkeit,

Leben, Geschichte gegeben haben, in einem fort geben oder
geben sollen; stiften aber niemals Richtung!" Dem gegenüber
vertreten wir die Auffassung, dass selbstverständlich das Wissen von
vorliegenden Richtungen abhängt, dass aber diese Abhängigkeit
durchaus nicht ausschliesst, dass auch Werten vom Wissen abhängen
kann, dass Richtung, neue Richtung vom Wissen geschaffen werden
kann. Das bestreiten, heisst : Veränderung und Entwicklung innerhalb
Individuum und Gesellschaft jeder rationalen Beeinflussung entziehen.

Eine rein einseitige Abhängigkeit des Wissens und Erkennens vom
Werten — auf die objektiven Wertvoraussetzungen werden wir gleich
zu sprechen kommen — kommt einer völligen Relativierung aller
Erkenntnis gleich, würde damit auch den Überzeugungsgehalt der
Ausführungen des Verfassers gefährden. Wissen muss objektive Grundlagen

haben wie das Werten auch, beide müssen individueller Willkür
entrissen sein. Die These aber, dass im Werten allererst objektive
Richtungen vorliegen müssen, die dann die Voraussetzung bilden
sollen für Objektivität im Wissen, müssen wir ablehnen, wenigstens
in dieser Form eines absoluten Apriori, wo es sich doch wie oben auch

24



nur umein relatives Apriori handelt. Wer hat dem an sich objektivblinden
Werten Begriff und Bedeutung von Objekt und Objektivität

zugetragen? Ausserdem verbergen sich unter dem für beide Sphären
gemeinsam verwendeten Begriff „Objektivität" doch zwei ganz verschiedene

Dinge; diese Äquivokation muss hier zu Missverständnissen
führen. Die stabile Komponente des Begriffes besagt : Absehen können
von den Prärogativen des Subjekts. Die labile Komponente gabelt sich
in zwei Bezugsrichtungen: Die erste bezieht sich auf Objekt, Gegenstand

im wirklichen Sinn des Entgegen- oder Gegenüberstehens, die
zweite, abgeleitete aber beinhaltet: Allgemeingültigkeit,
Unterordnung unter eine aUgemein gültige Norm. Die stabile Komponente
ist der wertenden und erkennenden Objektivität gemeinsam;
dagegen wird es das Erkennen mit der ersten labilen Komponente, mit
dem Gegenstand, zu tun haben, das Werten aber mit der zweiten,
mit der Allgemeingültigkeit, mit der Norm: „Unser Werten umfasst
ein ebenso weites und reiches Feld, das von ganz triebhaft-passiven
—¦ Äusserungen — hinaufreicht bis zu denjenigen höhern,
sinnlichkeitsfreien, triebunabhängigen Wertrichtungen, welchen — als
ideales Ziel — die Konformität mit einer absoluten, objektiven, reinen,
an sich gültigen Norm inneliegt." Die erste labile Komponente, der
eigentliche Gegenstand des Bewertens, muss hier erst noch erfragt
und angegeben werden, um dann nach dieser „objektiven, allgemein
gültigen Norm" bewertet werden zu können. Der Einblick in diese
begriffliche Divergenz macht es unmöglich, eine wertende Objektivität
der erkennenden zur Voraussetzung zu geben. Aber auch abgesehen
von der Ablehnung auf Grund dieser begrifflichen Distinktion ist die
Einführung „objektiver Werte" — Sg. lässt uns im unklaren darüber,
ob er wirklich den materialen ethischen Apriorismus Schelers im
Auge hat — keineswegs geeignet, die Problematik einer Lösung ent-
gegenzuführen. Wir haben so statt einer grossen Objektswelt, auf die
sich das Subjekt modalattributiv verschieden, aber nicht wesentlich
verschieden, nämhch erkennend und wertend richtet, gewissermassen
zwei Wirklichkeiten, und diese zwei Wirklichkeiten — die Realwelt,
zu der implicite auch das Subjekt gehört, und das feste Reich der
apriorischen Wertqualitäten — rufen nur wieder der unlösbaren
Frage nach ihrem gegenseitigen Verhältnis. Die Objektivität des
Wertens und des Erkennens liegt aber für beide gemeinsam begründet
in Einem, in der Tatsache des Beruhens und Bezogenseins auf die
vom Subjekt unabhängige Objekthaftigkeit unserer Umwelt. Diese
Umwelt selbst mit all ihren Geschöpfen und mit unseren
Mitmenschen, die real-kosmische Welt in ihrer Universalität, von der wir
nur einen Modus des Erscheinens darstellen (Häberlin), ist der absolute
Grund, in dem alle Verantwortlichkeit beschlossen ist. Auch dieser
Realwelt und ihren Geschöpfen gegenüber ist restlos liebende
Hingabe möglich; ob wir diese Hingabe mit dem assoziativ stark
überlasteten Ausdruck „religiös" charakterisieren wollen, ist eine Frage
terminologischer Sauberkeit. Die höchsten Wertungen weisen nicht
aus der Welt hinaus, sondern in die Welt hinein; zu ihrer Betätigung

25



an der Welt bedürfen sie der Erkenntnis, Erkenntnis ist die grosse
ordnende Vermittlerin zwischen Objektwelt und Subjektwelt, in
dieser Hinsicht hat sie in Erziehungsfragen Wesenthches zu sagen.

Doch war nicht der Verfolg weltumspannender Perspektiven der
Zweck der vorhegenden Arbeit, sondern die Aufzeigung der
Tatsache, dass bei den notwendig antithetisch sich entwickelnden
pädagogischen Theorien das Innehalten extremer Grenzlinien auf beiden
Seiten zu Unzuträglichkeiten führen muss, dass gegenüber dem zu-
gestandenermassen gelegentlich überspannten Intellektualismus der
Antüntellektualismus eine ebenso ausgeprägte Einseitigkeit darstellt.

Dr. Ernst Hänssler.

Einige
aufklärende und richtigstellende Gegenbemerkungen

zu den Einwendungen von Dr. Ernst Hänssler.
Von Prof. Dr. C. S'g a n z i n i, Bern.

I. Mein Aufsatz in Heft 7/8 der S.P.Z.1) „Warum überhaupt
sittlichreligiöse Erziehung?" ist von einer Art, es muss unumwunden
zugestanden werden, die so nicht vor die Öffentlichkeit hätte gelangen
sollen, weil sie angetan ist Missverständnisse geradezu
heraufzubeschwören. Es ist wie wenn anderen zugemutet würde uns auf eine
Bergspitze zu folgen, ohne dass wir die nötigen orientierenden
Bezugspunkte und Zugangswege angeben. Der darin niedergelegte
Standpunkt in der schwerwiegenden und grundsätzlichen Frage der
Beziehungen: Werten — Erkennen bedeutet den Abschluss einer
Gedankenreihe, die der Aufsatz fast völlig im Dunkeln belässt und
welche auch nicht leicht rückschreitend rekonstruiert werden kann.
Die Einsendung der Arbeit an die S.P.Z. geschah denn auch unter
schwersten Bedenken und Befürchtungen; aber ich musste das der
Redaktion gegebene Versprechen einlösen und ich gehöre zu den
Menschen, welche nur das zum Ausdruck bringen können, was eigener
aktueller Problembewegtheit entquillt. Dass solche Erzeugnisse
Widerhall finden, kann beinahe nur Zufall sein; gewöhnlich schreitet
man einfach über sie hinweg zur Tagesordnung.

Die sehr lehrreiche und grundsätzlich wertvolle Entgegnung von
Dr. Hänssler, für mich eine freudige Überraschung, zeigt mir, dass in
diesem Falle meine Befürchtungen etwas übertrieben waren. So
weitgehendes Verständnis für den in meinem Aufsatze in dürftigster
Stückhaftigkeit entworfenen Standpunkt hätte ich wahrlich nicht
erhofft. Es sind immerhin in Dr. Hänsslers Entgegnung der (ganz
auf mein Schuldkonto fallenden) Missverständnisse noch genug da,
was einige Worte der Erwiderung meinerseits rechtfertigen möge,
um so mehr als sie zeigen werden, dass der Abstand zwischen mir und
meinem Widersacher ein weit geringerer ist als er selber meint.

*•) Jahrgang 1927.

26


	Der pädagogische Anti-Intellecktualismus : eine Entgegnung an Herrn Prof. Dr. C. Sganzini in Bern

