
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 38 (1928)

Heft: 11

Artikel: Von der Bewertung des Kunstwerks im Literaturunterricht

Autor: Schurter, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ton der Bewertung des Kunstwerks
Im Literaturunterricht.

In dem tiefgründigen Vortrag von Prof. Dr. Th. Flury über
Sprachunterricht und Weltanschauung in der letzten Juli/August -Nummer
der Schweiz. Pädag. Zeitschrift wird unter andern eine Frage
aufgeworfen, die dann zugunsten anderer wichtiger Probleme nicht weiter
ausgeführt wird. Da sie aber im Mittelschul- wie im Hochschulunterricht

von Bedeutung ist und heute durchaus nicht abgeklärt
zu sein scheint, möge hier besonders darauf eingegangen werden.

Die Frage heisst : Wie kann ein literarisches Kunstwerk auf seinen
bleibenden Kunstwert eingeschätzt werden? Was für Mittel hat der
über Literatur dozierende Lehrer in Händen, um eine Dichtung zu
bewerten? Nicht nur zu Zeiten der Positivisten, auch heute noch
herrschen über die literarische Wertschätzung unrichtige Anschauungen.

Auch heute noch gut sie bei vielen als eine Geschmackssache,
über die nicht zu streiten sei. Zudem habe ja jedes Jahrhundert,
jede Zeitströmung ihre besondere Wertschätzung für die Dichtung
vergangener Zeiten, und namhafte Literaturkritiker sind heute
durchaus nicht überzeugt, dass das, was wir an Goethes Werken
so hoch halten, dass das was uns bei ihnen hebt und leitet, wirklich
von bleibendem Wert sei. Schon die nächste Generation könne diesen
Stern im Reiche der Kunst verblassen sehen, wir selber könnten uns
nur zu leicht täuschen. Diese gleiche Unsicherheit spiegeln Schriften
heutiger Literaturhistoriker und Dissertationen ihrer Schüler, wo
der Maßstab zur Bestimmung des Kunstwertes von Dichtungen in
der Art des Stoffes, ja in der literarischen Gattung erblickt wird.
Religiöser Stoff wird gegen profanen ausgespielt, Roman gegen
Novelle, Lyrik gegen Epik usw. Allerdings lesen wir in den theoretischen

Schriften unserer Klassiker, dass sich gewisse Stoffe für die
eine oder andere Gattung besser eignen, aber doch kaum, dass die
einen absolut höher stehen als die andern. Dasselbe gilt hinsichtlich
der Gattung. Gewiss hätte Goethe nicht in einem kleinen Sonett
sagen können, was er im Faust gesagt hat, und doch gibt es Sonette,
die mehr sagen, als schlechte Dramen, auch sofern diese den technischen

Regeln des Dramas genügen. Kunstformen sind Gefässe. „Gibt
es nicht süsse und bittere Mandelkerne, die doch sehr organisch mit
ihren Schalen gewachsen sind?" sagt Benedetto Croce.

Zahlreich sind auch die Lehrer, welche mit grossem Fleiss und
Scharfsinn Biographisches auf Biographisches zusammentragen, eine
Menge anderer Werke des gleichen oder anderer Dichter herbeiziehen
und so den Unterricht zwar durchaus geistvoll und anregend zu
gestalten wissen, ihren Schülern aber das wahrhaft Grosse, den hohen
Kunstgehalt des Dichterwerkes, das sie behandeln, nicht zu vermitteln
wissen, ganz abgesehen von jenen eiteln Lehrern, welche die Schwächen
einer Dichtung ganz besonders hervorheben, um selber in den Augen
der staunenden Schüler zu glänzen.
288



All dies weist im Grunde auf ein Tasten nach einem wirklichen
Gradmesser für die literarische Wertschätzung hin.

Woher kommt es beispielsweise, dass grundgelehrte Bücher über
irgendeinen Dichter und sein Werk geschrieben werden, in wertvolle
Kapitel eingeteilt über das Leben des Dichters, seine Vaterlandshebe,
seine Romantik, seinen Humor, seinen Stil usw., und am Ende doch
im Schlusskapitel eine ganz ungerechte Unterschätzung des Dichterwerkes

und seines bleibenden Wertes herauskommt? Häufiger noch
wird überschätzt, indem alle andern Dichter möglichst klein gemacht
werden, um den einen erstrahlen zu lassen, wie man das in schlechten
Vorträgen des öftern ebenfalls zu hören bekommt. Und doch sind
solche Bücher mit wissenschaftlicher Gewissenhaftigkeit geschrieben
und nicht im geringsten wertlos. Sie leisten oft der Literaturwissenschaft

durch den Sammelfleiss, den sie bekunden, grosse Dienste.
Welches ist denn aber der wahre Gradmesser für die Bewertung

des Kunstwerkes Kann uns die Wissenschaft überhaupt einen solchen
in die Hand geben? Können wir wissenschaftlich feststellen, wieviel
Lebensweisheit ein Schülergedicht enthält, oder wie gut ein dichterischer

Vergleich ist? Gewiss nicht. Denn die Wissenschaft kann Kunstwerke

wohl beschreiben aber nicht bewerten. Sobald der
Literarhistoriker an diese letzte wichtigste Aufgabe geht, ist er nicht besser
dran, als der ungebildetste Maler, dem aber die Kunst etwas sagt.
Croce zitiert eine Anekdote von einem solchen, der von Homer nichts
wusste und nach der Lektüre einer französischen Homer-Übersetzung
sagte, er habe ein altes französisches Buch gelesen, betitelt „Iliade de
Homère", und seit er es gelesen, scheinen ihm die Menschen 15 Fuss
hoch und er könne nicht mehr schlafen. — Wieviel treffende Urteüe
über Kunst hören wir nicht gelegentlich beim sogenannten
ungebildeten Volk! Urteile, welche Liebe und Ehrfurcht zu ihr verraten.

Wohl kann die Literaturwissenschaft gar vieles am Kunstwerk
aufdecken, rote Fäden, die sich hindurch ziehen, wie z. B.
Freiheitsgedanken, Pessimismus, Religion usw. Den ewigen Kunstwert allein
deckt sie nicht auf, was doch das Wichtigste wäre, wenn wir andern
Menschen die Grösse eines Werkes zeigen wollen. Daher kommt es,
dass der grösste Wissenschaftler in seinem Endurteil so stark
fehlgehen, dass aber ein Ungebildeter in der Beurteilung des gleichen
Kunstwerks so sicher gehen kann. Was aber ist es denn, das uns diese
Urteüsfähigkeit gibt, wenn nicht die Wissenschaft? Es ist unser
persönliches, menschliches Verhältnis zur Kunst, das wir
haben oder nicht haben, das sich jedenfalls nicht wissenschaftlich
erarbeiten lässt. Und so lässt sich auch unsere Urteilsfähigkeit nicht
wissenschaftlich erarbeiten, höchstens stärken durch Übung. So sagt
Kant: „Wohl ist der Verstand einer Belehrung und Ausrüstung durch
Regeln fähig, Urteilskraft aber ein besonderes Talent, welches gar
nicht belehrt, sondern nur geübt sein will." Fehlurteile von
wissenschaftlich durchgebildeten Fachleuten treffen wir ja täglich auch auf
dem Gebiete der Musik und der bildenden Kunst. Wie manche gelehrte
Konzertkritik gibt ein durchaus unwahres Büd von der Leistung

289



eines produzierenden oder reproduzierenden Musikers. Wenn nicht
noch mehr Verstösse in der Kunstkritik vorkommen, so rührt das
wohl zum grossen Teil daher, dass eben die persönliche Neigung und
das Verständnis für die Kunst die Kritiker einst getrieben hatten,
gerade diesen Beruf zu ergreifen, und dass sich dieses Talent im
Urteüen, wenn es schon einmal da ist, durch viel Beschäftigung mit der
Kunst „üben" und schärfen lässt.

Wenn wir also in der Schule Literatur beurteilen, so müssen wir
uns klar sein, dass wir keine Wissenschaft treiben, sondern Kunst und
Künstler beurteüen, die sich nicht wissenschaftlich messen lassen.
Ist damit gesagt, dass nun dem Geschmacksästhetentum Tür und
Tor geöffnet sei, dass die Beurteilung des Kunstwerks Geschmackssache

sei, über die sich nicht streiten lasse, weil die Menschen
verschieden empfinden und verschieden empfunden haben im Wechsel
der Jahrhunderte? Wird nicht auch Schiller dem Idealisten, Leopardi
dem Pessimisten mehr gefallen, Beethoven, Dante, Shakespeare,
Michelangelo einem Beurteiler mit tatkräftig männlichem, Tasso,
Mozart, Raffael einem solchen mit weicherem Temperament? Gewiss,
aber der ernsthafte Kunstbetrachter wird über seinen persönlichen
Neigungen den wahren Kunstwert nicht aus dem Auge verlieren.
Er wird ihm ferner stehenden Künstlertemperamenten Gerechtigkeit
widerfahren lassen, er wird von Tasso wie von Dante, von Mozart wie
von Beethoven in Bann gezogen werden. Und das was ihn in Bann
zieht, trotz aller persönlichen Neigungen und Ansichten, was ihm
den Eindruck von Größe, von Hoheit gibt beim Genuss des Kunstwerks,

das was ihn in eine höhere Sphäre zieht, das ist der ewige
Kunstwert. Worin dieser eigentlich besteht, werden wir kaum
erfahren. Die Ästhetik ist immer eine harte Nuss gewesen für die
Philosophen. Wir werden höchstens den Finger auf ganz besonders
gelungene Teüe eines Werkes halten können und sie als gut oder als
schwächer bezeichnen. Aber das Warum entzieht sich letzten Endes
doch unserer Kenntnis. Wir spüren stark genug die Existenz dieses
Grossen und wenn in 100 Jahren anders geurteilt wird, oder wenn
andere Leute anders urteilen, so ist es deshalb nicht weniger da. Das
Gold ist im Berge drin. Es ist etwas Wirkliches. Am Urteilstalent der
Menschen liegt es, ob sie es finden und verwerten können. Vieles an
den grössten Kunstwerken hat nur Interesse gehabt während einer
kurzen Spanne Zeit. Das Grosse an ihnen dauert, so wahr als Virgil,
Sophokles, Phidias und Dante heute noch gross sind und es noch
lange genug sein werden. Wie lange, können wir freilich nicht wissen,
aber für die Generation unserer Schüler wird es schon noch reichen,
und für diese arbeiten wir.

Wir sagten, dass das Wesen des Kunstwerks, jener Höhenluft
aus andern Sphären, uns verborgen bleibe, dass wir unsere Schüler
höchstens darauf aufmerksam machen können, dass gewisse Teile,
gewisse Seiten am Kunstwerk, z. B. an einem Gedicht, gut, andere
schwächer seien. Diese Wahl allein schon ist wesentlich. Man sollte
die Schüler immer wieder vor die Frage stellen, was für Stellen in einer

290



gelesenen Dichtung sie denn für besonders gut halten. Dass der Schüler
das Gute vom Schlechten scheiden könne, ist wichtiger, als dass er
auch begründen könne, warum er so urteilt. Die blosse Wahl drückt
unsere Urteüsfähigkeit aus. Von der Auswahl der Stellen aus einem
Dichterwerk, die wir behandeln oder vorlesen, hängt es zum grossen
Teil ab, ob wir den Zuhörern den Dichter nahe bringen können. Wir
stellen zum Beispiel fest, dass in einem Gedicht das Leben trefflich
nachgezeichnet ist, oder dass es eine bestimmte Stimmung trefflich
in uns wachruft. Wir urteilen : diese Beschreibung des Sommermorgens
ist gut, die Schilderung des Sonnenaufgangs darin ist gut, der
dichterische Vergleich der Sonne mit des Phoebus blondem Haupt ist
schön; wir weisen auf den Wohlklang eines Verses hin, auf eine im
Gedicht enthaltene Lebensweisheit. Doch all diese Urteile diktiert
uns keine Wissenschaft, sondern unser Verständnis für die Kunst,
das wir übrigens mit tausend andern Menschen teilen. Die Kunst-
urteüe sind durchaus kerne „Geschmackssache", sondern sie haben
ein Recht auf allgemeine Gültigkeit. Das heisst nicht, dass alle
Menschen dasselbe schön finden. Aber die Philosophie lehrt uns, dass
es sowohl in der Ästhetik, als auch in der Ethik und in der Logik
Urteile gebe, die Anspruch auf Allgemeingültigkeit machen, allgemeine
Geltung fordern dürfen. Wer heute gegen die Gesetze der Ethik
verstösst, wird eingesperrt, wer gegen die Gesetze der Logik verstösst,
wird nicht ernst genommen, wer aber gegen die Gesetze der Ästhetik
verstösst, wird nicht nur sehr ernst genommen und in der Freiheit
gelassen, sondern er wird oft berühmt und leitet ungestraft die grosse
Masse in die Irre. Gäbe es in ästhetischen Dingen so strenge Gerichte
wie in ethischen, so hätte die heutige Welt ein wesentlich anderes
Gesicht. In dieser Hinsicht scheint es in andern Zeitaltern besser
bestellt gewesen zu sein. Fast will uns dünken, es wäre einer zur Zeit
der Gotik, der Renaissance oder gar bei den alten Griechen, wenn er
gegen den guten Geschmack verstiess, ebensowenig ernst genommen
worden, wie einer, der gegen die Logik verstiess. Fast scheint es, als
seien uns die noch nicht modernisierten Chinesen und Japaner in
Dingen der Ästhetik weit überlegen, ja als könnten wir modernen
Kulturmenschen uns kaum mehr mit unserer eignen alten Bauernsame

messen, was stilvolle Bauart, Kleider, Möbel betrifft.
Doch zurück zur Schule. Wenn wir also ein Gedicht bewerten

wollen in irgend welcher künstlerischen Hinsicht, so müssen wir immer
unser Urteil aus der eignen Brust hervorholen und nicht aus der
Wissenschaft. Diese kann höchstens vergleichend feststellen, dass
diese oder jene Stimmung im Gedicht für den Dichter oder für seine
Zeit oder für jene Lebensjahre typisch sei, aber ob diese Stimmung
gut ausgedrückt sei, sagt sie uns nicht.

Bei welchen Menschen ist denn heute sicheres Kunsturteil zu
finden Warum die Kunstkritiker es im allgemeinen eher haben als die
„Laien", wurde bereits gesagt. Dass trotz häufiger Einseitigkeit die
wahren Künstler in ihrem wie in andern Kunstgebieten gut zu Hause
sind und gut von schlecht wohl zu unterscheiden wissen, dürfte

291



selbstverständlich sein. Was sie dazu sagen, dass sie und ihre Werke
wissenschaftlich gerichtet werden, wäre ein Kapitel für sich. Dass
die Bauern und das einfache Volk oft mehr Stilgefühl verraten als die
Gebildeten, ist vielleicht mit ein Grund, warum geniale Künstler
so oft von jenen Volksschichten abstammen. Ein Wort nur noch über
die Jugend. Sie ist in Kunstfragen noch wenig kritisch, wenn sie selber
urteilt und nicht nach den Meinungen anderer. Erst das reifere Alter
erschliesst oft die wahren Vorzüge und Schattenseiten der Kunstwerke.

Lebenserfahrung bringt uns den Künstlern näher. Auf der
andern Seite drängen sich aber gerade die jungen begeisterungsfähigen

Leute in Theater- und Konzertsaal, verschlingen die Bücher
unserer Klassiker.

Sie ehren noch den Schwung, erfreuen sich am Schein,
Wer fertig ist, dem ist nichts recht zu machen,
Ein Werdender -wird immer dankbar sein.

Gerade weü die Jugend blind ist für gewisse Mängel an
Jugenddichtungen (z. B. Schillers Jugenddramen), begeistert sie sich
ungestört an deren Vorzügen, z. B. an ihrem poetischen Schwung,
während das Alter oft vor lauter Nachteilen die Vorzüge nicht mehr
sieht und die Werke nicht mehr gemessen kann. Das vollkommene
Kunstwerk freilich ist unerschöpflich, labt Alt und Jung. Seine Grösse
erblickt der eine in diesem, der andere in jenem Vorzug. Alle
Vorzüge eines Kunstwerks werden wenige auf einmal überblicken können.
Dieses wird uns dennoch unbeschreiblichen Genuss verschaffen,
vorausgesetzt, dass wir „Werdende" geblieben sind.

Es sind in diesen kurzen Ausführungen Dinge berührt worden,
die uns die Philosophen schon längst gesagt haben, die also durchaus
kerne Neuheiten sein wollen. Es handelte sich vor allem darum, hier
von den Konsequenzen zu reden, die wir daraus ziehen sollten.
Tatsächlich wird heute viel gesündigt in der Beurteilung von
Kunstwerken, nicht nur an Schulen, sondern in Wort und Schrüt auch vor
der Öffentlichkeit, oft vor einer Öffentlichkeit, die es nicht in der Hand
hat, auf Grund eigener Lektüre, sich dem Dargebotenen gegenüber
kritisch zu verhalten, sondern dieses auf Treu und Glauben hinnehmen
muss. Wieviel hört man zum Beispiel nicht C. F. Meyer gegen Keller,
Rembrandt gegen die Italiener, Beethoven gegen Mozart oder diesen
gegen Haydn ausspielen, statt dass vor allem das bleibend Wertvolle
bei einem jeden Künstler sorgfältig herausgeschält würde. Dies ist
eben nicht so leicht, als den einen auf Kosten des andern in den Himmel
zu erheben.

Solche und andere Verfehlungen kommen übrigens oft in guten
Treuen vor. Muss es nicht so sein, wenn der wissenchaftlich vorzüglich
ausgerüstete Phüologe, gleichgültig ob literarischer oder sprachlicher
Richtung, eo ipso auch Literaturrichter, also Kunstrichter sein soll?

Dr. Hans Schürfer, Aarau.

292


	Von der Bewertung des Kunstwerks im Literaturunterricht

