
Zeitschrift: Schweizerische pädagogische Zeitschrift

Band: 38 (1928)

Heft: 9

Artikel: Die Stellung des Erziehers zur Technik

Autor: Brenner, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-788302

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-788302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Stellung des Erziehers zur Technik.
Von Dr. W. Brenner, Basel.

„Eine müssige Frage!" Der Erzieher hat so wenig der Technik als
der Wissenschaft und Kunst gegenüber eine andere Stellung zu
beziehen als die des Offenseins und des Bejahens, weil das Seiende und
Werdende der Boden ist, auf dem die Jugend durch ihn heimisch
gemacht werden soll. Und doch ist die Frage aufgeworfen worden, und
doch scheint gerade sie je länger je mehr zu einem Zentralproblem
heutiger Erziehung zu werden, zu einem Problem, das mit gehört zu
der allgemeinen Auseinandersetzung zwischen alter und neuer Welt,
zwischen amerikanischer und europäischer Kultur, die auf allen
Gebieten des privaten und öffentlichen Lebens sich ankündigt. Wer von
vornherein dieser Frage ausweicht - aus elementarer Begeisterung für
technische Kultur oder aus fatalistischer Stimmung heraus -, der gibt
die erste und entscheidende Pflicht des Erziehers preis, sieh klar zu
werden über die letzten Ziele, denen nicht nur sein persönliches
Erziehungswerk sondern die Erziehung des ganzen Zeitalters zusteuert,
oder er leugnet von vornherein die Möglichkeit bewusster
Beeinflussung solcher Zielsetzung. Dann hätte es aber offenbar gar keinen
Sinn mehr, überhaupt von Erziehung zu sprechen.

Was ist es denn, was manche Jugendbildner heute angesichts der
Welle des Amerikanismus, die über Europa hinflutet, stutzig macht
und sie zu einer grundsätzlichen Erörterung der Frage der Technik
drängt? Es sind zunächst ganz persönliche Erfahrungen, welche
besonders Angehörige der altern Lehrergeneration mit der Jugend heute
machen, und die sie in diese Problematik geradezu hinein zwingen.
Man tut diesen „Alten" sicher unrecht, wenn man ihre Begeisterungsfähigkeit

für wissenschaftliche Entdeckungen und technische Erfolge
anzweifelt. Wer den Siegeszug des Telephons und der elektrischen
Kraftübertragung mit erlebt hat, wer die ersten Versuche mit Hertz'-
schen Wellen, die ersten Phono- und Kinematographen sah oder die
grundlegenden Flugversuche und die Entwicklung der Motoren
verfolgte, der weiss, welche lebensbejahende Kraft das alles den Menschen
des ausgehenden neunzehnten Jahrhunderts verlieh. Gewiss kann die
Andacht nicht tiefer sein als die, welche wir alle empfanden, als zum
erstenmal der Telephonhörer uns die Stimme aus Bern oder Zürich
zutrug, als das erste „Guten Tag" krächzend aus dem Phonographen-
schläuchlein in unser Ohr drang, als wir das erste vorspannlose Vehikel
über die Strasse rattern hörten oder der erste Zeppelin in der Morgensonne

auf unser Münster zusteuerte. Es waren Erlebnisse, die uns mit
Staunen und Kraft erfüllten, wenigstens so gut wie heute die
telephonische Verbindung mit Amerika, die Konzertübertragungen mit
Grammophon und Radio, die Leistungen des Fordbandes oder die

235
Schweiz. Pälagof. Zeitschrift 1928. — IT



1000 Kilometerrennen der Motorfahrzeuge, die Atlantikflüge und die
Himmelsschrift, Es darf also sicher nicht, wie das die junge Generation

in Unkenntnis der Tatsachen oft zu tun geneigt ist, der altem
vorgeworfen werden, sie könne nur deshalb der Technik nicht
vorbehaltlos zujubeln, weil sie, an ein langsameres Tempo der Entwicklung

gewöhnt, ihrem Siegeslauf nicht mehr zu folgen vermöge.
Die persönliche Erfahrung, die den Jugendbildner, ja alle an der

Erziehung Mitwirkenden bedrückt, und die naturgemäss der Jugend
selbst nie zum Bewusstsein kommen kann, ist die, dass die Technik
und was mit ihr zusammenhängt, eine derartig absorbierende Wirkung
auf die Menschen ausübt, dass je länger je weniger Zeit, Kraft und
Interesse für irgend eine andere menschliche Betätigung und Bildung
übrigbleibt. Die Technik droht zu einer überpersönlichen Macht zu
werden, die den Menschen in ihren Bann zwingt, die alle seine Schritte
vorausbestimmt, und die sich an jedem ganz oder auch nur halb
Widerstrebenden rächt. So kommt es zu der weit verbreiteten Ansicht,
dass willenlos ihrem Wogen sieh anzuvertrauen einzige Rettung sei,
und dass es keinen Sinn hat, ihr gegenüber Probleme, Zielfragen,
Verantwortlichkeiten festzustellen. Das einzige Gebot der Stunde sei,
mitzutun soweit jeder kann, und zur Überwindung der damit
verbundenen Strapazen den Körper hartzumachen wie Eisen, dass er
nicht vorzeitig abgebraucht wird oder unter die Räder kommt. Diese
Einstellung, die letzten Endes auf eine geistige Bankerotterklärung
des Individuums gegenüber der Brutalität der Maschine hinausläuft,
bedrückt jene Generation, die noch das Ziel der Erziehung in der
Gewinnung einer innern Autonomie gegenüber den Dingen wie gegenüber
der Masse erblickte. Und sie bedrückt sie um so tiefer, je mehr sie
sieht, wie die heutige Jugend oft so rasch und so matt jenes Autonomieideal

fahren lässt, die Probleme beiseite schiebt und, hingerissen vom
Taumel des GelebtWerdens, auf eigenstes Leben willig verzichtet.

Woran liegt es denn, dass die moderne Technik diese Wirkung
«usübt? Mir scheint, dass es in erster Linie daher kommt, dass ihre
Kraftentfaltung für die allermeisten Menschen jegliche Beziehung,
jeden Kontakt mit ihrem eigenen Kraftgefühl verloren hat, dass die
Empfindung des menschlichen Widerstandes weder unmittelbar noch
mittelbar einen Maßstab für sie abzugeben vermag. Dies rührt zu*
nächst allgemein von der ungeheuren Steigerung dieser Kraftentfaltung

her, sodann aber namentlich von der Entpersönlichung der
Krafterzeugung durch Organisation und Vertrustung. Während früher
das Kind im Spiel und Basteln langsam von dem Gefühl seiner eigenen
Kraft über den Hebel, die Welle, den Dampfdruck, das elektrische
Element zum unmittelbaren Gefühl auch der Maschinenkraft gelangte,
damit ihre Meisterung und Beherrschung erlernte und in dieser
Meisterung einen Teil seiner geistigen Autonomie erstrebte, leitet heute
der Junge den Lichtstrom in seinen gekauften Widerstand, treibt sein
lotterig verschraubtes Meccanomodell mit Uhrwerk oder Motor, oder
fängt mit stückweise zusammengekauften und nach Rezept verbundenen

Radioteilen die irgendwo und irgendwie erzeugten elektrischen

236



Wellen auf, ohne auch nur im entferntesten am eigenen Widerstand
Mass und Sinn dieser unpersönlichen Kraftäusserungen wahrzunehmen.

Daran ändern auch die vielen pädagogisch angehauchten Bastelbücher

nichts, da der Knabe in den illustrierten Zeitungen stets die
letzten Triumphe der Technik in reklamehafter Aufbauschung vor
Augen geführt bekommt, sodass ihm jedes schrittweise Vorgehen
von vorneherein verleidet, und auch das beste Bastelbuch ohne
Empfehlung fertiger Teilapparate gar nicht mehr auskommen kann, wenn
es überhaupt auf Käufer rechnen will. Das Ziel des so gebildeten
Amateur-Technikers — und welcher Knabe ist das heute nicht — wird
so nicht Meisterung und Steigerung der Naturkraft sondern
Ausnützimg der Kunstkraft. Daher kommt es, dass der junge Motorfahrer
etwas wie eine moralische Verpflichtung fühlt, alles, was irgend möglich

ist aus seiner Maschine „herauszuholen", dass der Radiobesitzer
es seinem Apparat schuldig zu sein glaubt, nicht das gute Konzert von
Basel sondern irgend eines aus Neapel oder Kopenhagen zu hören, und
dass es dem Reisenden als unverantwortliche Gewissenlosigkeit suggeriert

wird, wenn er nach München in 12stündiger Eisenbahnfahrt
gelangen will, wo ihn doch das Flugzeug in 2 Stunden hintragen
könnte.

Gewiss wird ein technisch besonders veranlagter Junge auch heute
noch allen Verlockungen zum Trotz den mühsamen Weg der Meisterung

der Maschinenkraft zu gehen verstehen, den Weg, der ihn den
innern Zusammenhang mit der eigenen Naturkraft nicht verlieren
lässt. Aber für die grosse Masse wird das unter der Herrschaft der
Reklame und der Vertrustung der Produktion von Tag zu Tag schwerer.

Damit kommen wir auf das eigentlich Amerikanische. Die
reklamehafte Ausbeutung jeder, auch der kleinsten Vervollkommnung
einer Maschine, die als neuste Erfindung oder gar Entdeckung
angepriesen, und deren Auswirkungen ins Fabelhafte gesteigert geschildert
werden, trübt den klaren Sinn der Masse, verwischt die Grenze
zwischen Möglichem und Unmöglichem, zwischen Vernünftigem und
Unvernünftigem. Die Trustbildung aber mit ihrer unvermeidlichen
Folge der Stückarbeit und der Normierung schränkt die Bewegungsfreiheit

des Lernenden und Bastelnden immer mehr ein. Nach dem
üblichen Maschinentypus hat er sich zu richten, nicht nach seinen
geistigen und finanziellen Kräften. Fertiges ist billiger, besser und
leistungsfähiger als Bestandteile. Reparaturen werden immer schwieriger,

da selbst der gelernte Arbeiter sie nicht auszuführen versteht oder
sie nicht ausführen will, weil der Handel mit Neuem einträglicher ist.

Kein Wunder, dass angesichts dieser Entfernung der Technik vom
persönlichen Kraftgefühl der Maßstab für Grösse und Bedeutung
technischer und wissenschaftlicher Leistung immer mehr verloren
geht. Der Unterschied zwischen Entdeckung, Erfindung und
technischer Vervollkommnung verwischt sich. Die stille Gedankenarbeit
und die Erleuchtungen jener einsamen Grossen, auf denen aller
technische Fortschritt erst aufbaut, wird nicht gewürdigt. Über die Neuigkeiten

des Tages, von denen so viel Geschrei gemacht wird, vergisst
237



man jene Wohltäter der Menschheit, die in aufopfernder Hingabe an
Leidende und Gehemmte Erleichterungen und Heilmittel ersinnen
und damit unendlich Wertvolleres schaffen als die, denen es gelingt
die Leistung ihrer Maschine um 100 PS. zu steigern oder mit ihr den
Geschwindigkeitsrekord zu schlagen.

Dieses Verlieren des Maßstabes ist es, was bis weit in die Kreise
der „Gebildeten" hinein jenen Götzenglauben nährt, der tatsächlich
den Begriff des Unmöglichen ausschaltet, und der in der Technik den
Weg erblickt, der uns aus dem Menschlich-Bedingten allmählig in das
Reich des Göttlich-Unbedingten hinüberführt. Und doch liegt es jedem
tieferen Denken klar, dass jene Weltkraft des Menschen nichts anderes
als projizierte Individualkraft ist, die bei aller Steigerung doch nie aus
der menschlichen Gebundenheit gelöst werden kann, und die darum
nie direkte Wirkung der unbedingten kosmischen Kraft wird. Mehr
noch, dass sÌ3 gerade deshalb, weil sie in ihrer Projektion sich am alier-
weitesten von der bewusst gewordenen Individualkraft entfernt, am
allerwenigsten geeignet ist, die Erfassung der kosmischen Kräfte, die
nur im Einzelmenschen erlebt werden, zu bilden und zu stärken.

Eine weitere Folge der Entpersönlichung der Kraft ist ihre
Materialisierung. Kraft wird Ware, Handelsartikel, Ausbeutungsobjekt.
Gleichgültig, welche Wirkung sie ausübt, sie ist erstrebenswerter
Besitz. Und je unbekümmerter ihr Besitz ausgenützt wird, desto rascher
und sicherer vermehrt er sich. Welchem Lehrer sind nicht schon diese
Gefahren der Technik aufgedämmert, wenn er den geistig oder moralisch

schwachen Schüler bald nach seinem Schulaustritt auf dem
Motorrad dahersausen sah, und wenn er die erschreckende
Selbstverständlichkeit beobachtete, mit der gerade solche Naturen die
Maschinenkraft zum Ausdruck ihrer „Persönlichkeit" benutzen.
Mammonistische Rücksichtslosigkeit ist das Kennzeichen der vom
Menschen und seiner innern geistigen Natur losgelösten Kraft. Als einem
Produkt der Masse, der Organisation steht hinter ihr nicht mehr der
hemmende, regulierende Faktor des Gewissens, das nur in der Seele
des Einzelnen zur Wirkung gelangt und nie organisationsfähig ist.

Schliesslich entspricht der Entpersönlichung der Kraft auch eine
immer mehr zunehmende Entpersönlichung des Erlebens, welches
diese Kraft schafft. Massenfütterung ist das Kennzeichen des
Lebensgenusses des technischen Zeitalters: Riesenauflagen von Zeitung und
Buch, MonstreVorführungen des Weltfüms, millionenfache Abnahme
der Radiosendung, Stadien für Hunderttausende, Schiffe und Reisen
für Zehntausende, internationaler Tanz und internationale Musik.
Geht schon bei der Erzeugung aller dieser Nahrungs- und Genussmittel

infolge der Zwischenschaltung der Maschine die Fühlung mit
der Lebenskraft der Produzenten zu einem guten Teil verloren, so
findet durch die Massenveranstaltung eine weitere ungeheure
Zerstreuung statt, sodass ein Vordringen des Erlebnisses bis ins Zentrum
der Persönlichkeit, ein geistiger Kontakt zwischen Erzeuger und
Geniesser nicht mehr möglich ist. Wer das Geistige als Realität, nicht
nur als Attribut des Materiellen oder als Abstraktion auffasst, der

238



wird in dieser Erscheinung nicht nur eine quantitative sondern eine
grundsätzliche Änderung der Verhältnisse zu erblicken geneigt sein.

Doch damit genug der Einwände und Bedenken gegenüber der
Technik! Wenden wir uns der Kritik der Kritiker selber zu und
beantworten wir die wichtigere Frage: was tun? Die Nörgler haben die
Welt nie weiter gebracht sondern die, welche sie frisch und froh so
nahmen, wie sie ist. Es ist unsere Aufgabe, uns mit der technischen
Kultur abzufinden, das Gute an ihr zu suchen und durch bewusste
Förderung dieses Guten ihre Gefahren zu bannen. Schauen wir einmal
zu, welche Güter sie uns verspricht. Befreiung vom Druck der Frohn-
arbeit, von Tausend Hemmungen des persönlichen Lebens, ein viel
helleres, sonnigeres und unbeschwerteres Dasein als bisher. Jedem
steht heute die Welt offen, der es nicht versäumt die Situation und
die organisierten Kräfte auszunützen, jedem, der rechtzeitig den
Bewässerungskanal auf seine Wiese leitet. Viel weniger als je ist ein
mühsames Entwickeln und Verbessern persönlicher Anlagen irgend welcher
Art entscheidend sondern allein das forsche Zugreifen, das Drehen am
Griff. Schlagfertigkeit, Tatbildung ist ein und alles. Milliardär,
Weltenbummler kann jeder werden, der grundsätzlich die altmodische
Ansicht aufgibt, als ob das wahre Leben auf dem komplexen Gebilde der
Persönlichkeit, auf organisch-harmonisch entwickelter Individualität
aufbauen müsse. Ein weiteres: WeltVerbrüderung, Totalität, Gemeinschaft

mit dem Universum und damit das Gefühl der Gottähnlichkeit.
Gerade durch die Preisgabe des Ideals jener — doch immer beschränkt
bleibenden - Individualität nähert sich der Mensch viel rascher und
sicherer der ersehnten Gottähnlichkeit. Und er nähert sich ihr nicht
als Einsiedler und Mystiker, abgeschlossen von den Brüdern oder sie
verachtend, sondern in enger Verbindung mit ihnen, sie mitreissend
und von ihnen mitgerissen im Freudentanz des Lebens.

Wer könnte sich dem Reiz dieser Güter entziehen! Wer fühlt nicht
das Erlösende, Befreiende, das dieser dionysische Lockruf ganz
besonders auf die Jugend ausüben muss? Und ist es nicht der Weg, den
die Menschheit gehen muss, um aus ihren Wirrnissen, die die Ver-
standeskultur heraufbeschworen hat, herauszukommen? Muss nicht
die Maschine den Wert der Persönlichkeit heruntersetzen und schliesslich

ganz auslöschen, damit um so reiner und vollkommener die
Gemeinschaft, der Ameisenstaat entstehe, der allein den Viel-zu-vielen
Sinn und Wert verleiht und sie zum unbekümmerten Genuss des
Daseins befähigt? Diese Entwicklung fördern, sie möglichst schmerzlos

machen und beschleunigen, kann darum nur Aufgabe moderner
Erziehung sein.

Damit sind wir an dem Punkte angelangt, wo die Entscheidung
fallen muss. Was ist Wirklichkeit, was muss darum Ideal sein Individuum

oder Gemeinschaft? Lebt jenes von dieser oder diese von jenem?
Was ist das Primäre, wo liegt die Wurzel? Bewusste Besinnung, -das
kann nicht scharf genug betont werden — kann sie nur im Individuum
finden und wird darum zu der Überzeugung führen, dass jede Schädigung,

jede Missachtung der Elementarzelle der Menschheit sie auf die

239



Dauer auch als Ganzes schädigen muss. Ein grundsätzliches
Abweichen von den alten Bildungszielen im Hinblick auf die Forderungen
der Technik, ein Verzicht auf allseitige, harmonische und soziale
Entwicklung der Persönlichkeit, wie ihn der unbeschränkte Genuss
unserer Kulturgüter zu fordern scheint, musste sich in kurzer Zeit
bitter rächen. Die Technik mit ihrem entpersönlichten babylonischen
Turmbau musste in sich zusammensinken, sich in sich selbst
verzehren, wie es als kleines Vorspiel der Weltkrieg gezeigt hat. Auf ein
solches Ziel können wir unmöglich zusteuern mit der beruhigenden
Geste: après nous le déluge.

Wir meinen also, bewusste Besinnung führe unweigerlich zum
Festhalten am Eigenwert der Persönlichkeit, zur unverminderten
Sorge um ihre volle Entwicklung und damit zum Kampf gegen alle
ihr widerstrebenden Auswirkungen technischer Kultur. Ist etwas
anderes überhaupt möglich? Da rühren wir denn an das grosse Geheimnis,

an das Geheimnis, das wohl manchem modernen Menschen in
seiner Begeisterung für die Zeit ganz fremd erscheinen mag, da es den
materialistischen Grundlagen unserer Kultur diametral entgegensteht,
das aber gerade deshalb wohl in seiner ganzen Tiefe nur vom Modernen
gefühlt oder geahnt werden kann und muss. Wir meinen den Glauben
an die Existenz, die Tatsächlichkeit eines objektiven Geistes in und
über allen Dingen und Menschen. Nicht vom Individuum lebt die
Gemeinschaft, sondern vom absoluten Geiste, und nicht von der
Gemeinschaft lebt das Individuum, sondern auch dieses ruht in ihm.
Damit sind wir von der Diskussion der Technik hinübergeleitet worden
zum metaphysischen Problem, denn nur ein Glaube, der hinter Individuum

und Gemeinschaft das wahrhaft Seiende erfasst, kann auch zu
einem frohen Jasagen gegenüber der Technik kommen.

Nur in dem Masse kann die Entpersönlichung der Kraft, wie sie
sich in der Technik auswirkt, die Kultur vor Selbstauflösung bewahren
und dem Fortschritt dienen, als der Glaube an die aussermenschliche
Ordnung des Geschehens durch ein absolutes Geistiges wächst und
die Anerkennung dieser Ordnung sichert. Und nur in dem Masse kann
das tiefste Glück des Individuums im Bejahen technischer Kultur
erhalten und gefestigt werden, als es in der Erfassung dieses Glaubens
den zerrissenen Kontakt zwischen der in seinem Innern quellenden
Urkraft des Lebens und ihren Auswirkungen im Kulturgeschehen
wiederherstellt. So allein wird das Gefühl des Gelebtwerdens das den
zwischen alter und neuer Zeit Schwebenden drückt, auch übergehen
können in das religiöse Gefühl des Geborgenseins von Welt und Mensch,
von Gemeinschaft und Individuum in der Hand einer gütigen Gottheit.

Da wir aber die Bewusstheit des Einzelnen nicht von heute auf
morgen aufheben können, so wird dieser Glaube nur in ihm erfasst
und entwickelt werden können. Die Bildung des Zöglings zur Geistigkeit

bleibt also nach wie vor vornehmste Aufgabe jeder Erziehung.
Die Wege dieser Bildung aber werden sich ändern müssen. Ein Zurücktreten

des Bewusst-Intellektuellen und ein immer stärkeres Betonen
des Intuitiven unter der Herrschaft absoluter Geistigkeit wird die

240



Folge sein. Je mehr wir daher die Gefahren der Technik, die in ihrer
Entpersönlichung, ihrer Materialisierung und Mammonisierung liegen,
erkennen, desto mehr werden wir als Erzieher auf die Keime des
Geistigen achten und sie organisch im Kinde zur Entfaltung zu bringen
suchen, von der Liebe zur Mutter bis hin zum Gottvertrauen, von der
Rücksicht auf die Nächsten bis hin zur Gottesfurcht. Niemals wird
dies direkt von aussen her möglich sein durch das Erlebnis der durch
die Kultur geschaffenen Weltverbindung, da aller äussern
Manifestierung des Verbundenseins die Schlacken des Ungeistigen anhaften
und die Erfassung des Geistigen trüben oder verfälschen. Niemals
auch wird die Herrschaft des Geistes durch Organisation allein
gesichert werden, wo nicht im Einzelnen das Geistige entwickelt wird.

Die Notwendigkeit einer solchen engen Verbindung der Technik
mit einer neuen Geistigkeit wird vielleicht durch nichts so offenkundig
dargetan, wie durch den modernen Aberglauben, der instinktiv die
Wiederherstellung des verlorenen Zusammenhangs zwischen dem im
Individuum keimhaften Geistigen und dem absoluten Geiste sucht.
Jeder Autofetisch führt so dem tiefer blickenden Erzieher die Kümmerlichkeit

geistiger Bildung vor Augen, die unsere alte Schule vermittelte,
und mahnt ihn daran, dass hier die höchste Aufgabe der Schulreform
liegt : Gewiss, Bejahung der Technik, aber nur mit gleichzeitiger
Entwicklung der Verantwortung vor dem Absoluten und zusammen mit
dem Jasagen zu einer objektiven Weltordnung, die der Stimme des
Geistes in jedem einzelnen entspricht, und die in der Erfüllung des
Ganzen die Erfüllung des individuellen Ziels umfasst.

Pestalozzi und der polnische Freiheitsheld Kosciuszko.
In der Reihe von Staaten und Völker, welche zum hundertsten

Todestage Pestalozzis dessen Andenken in Schrift und Wort gefeiert
haben, nimmt einen starken Anteil die zum neuen Staatsleben
erwachte unabhängige polnische Republik.

Das Verständnis für die Bedeutung der Pädagogik Pestalozzis war
auch in dem zerstückelten Polen des 19. Jahrhunderts wach. Einer der
Verkünder seiner Ideen war der berühmte polnische Freiheitskämpfer
Tadeusz Kosciuszko, welcher auch im Befreiungskriege der
Vereinigten Staaten Nordamerikas (1776—83) in hervorragender Weise
teilnahm.

Nach dem Zusammenbruch des polnischen Aufstandes, dem die
dritte Teilung Polens folgte (1795) und nach der Freilassung Kos-
ciuszkos aus der russischen Gefangenschaft, in die er verwundet und
bewusstlos in der Schlacht bei Maciejowice geriet, lebte der Führer des
polnischen Freiheitskampfes im Auslande. Nach einem langjährigen
Aufenthalte in Frankreich, 1798—-1815, wo Kosciuszko mit Recht als
geistiger Führer der polnischen Legionen und der polnischen Gesellschaft

galt, beschloss er sich in der Schweiz niederzulassen. Die zu
diesem Zwecke mit Fellenberg im Jahre 1815 geführten Unterhand-

241


	Die Stellung des Erziehers zur Technik

